॥ औः ॥

# अ उपनिषद्-भाष्य अ (साग्रवाद) सण्ड १

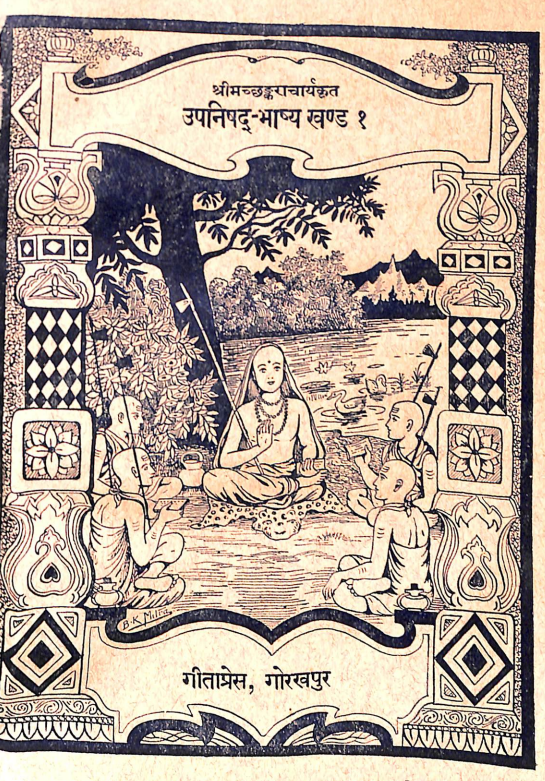
(ईश, केन, कड, मध और मुण्डक-उपनिपद्)



भीतारेष, बोस्तुए







मृल्य २॥=) दो रुपया दस आना





သို

# ईशावास्योपनिषद्

सानुवाद शाङ्करभाष्यसहित



गीताप्रेस, गोरखपुर

मुद्रक तथा प्रकाशक घनस्यामदास जालान गीताप्रेस, गोरखपुर

> सं० १९९२ से २००२ तक १७,२५० सं० २००८ छठा संस्करण १०,००० सं० २०१० सातवाँ संस्करण १०,००० कुल ३७,२५०

> > मूल्य ≡) तीन आना

पता-गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस (गोरखपुर)

### नम्र निवेदन

वेदके शीर्षस्थानीय भागका नाम वेदान्त है। यह वेदान्त ही ब्रह्मविद्या है ! ब्रह्मविद्या ही सर्वत्र समत्वका दर्शन कराती है, ब्रह्मविद्यासे ही अज्ञानकी ब्रन्थियाँ कटती हैं, ब्रह्मविद्यासे ही कर्म-चाञ्चल्य सुसंयत और चित्त अन्तर्मुखी होता है। ब्रह्मविद्यासे ही मिथ्या अनुभृतिका विनाश और परम सत्यकी उपलब्धि होती है। ब्रह्मविद्यासे ही एकात्मरसप्रत्ययसार अवाङ्मनसगोचर खयंप्रकाश विज्ञानस्वरूप चेतनानन्द्यन रसैकघन ब्रह्मकी प्राप्ति होती है। इस ब्रह्मविद्याका प्रतिपादन वेदके जिस अत्युच शिरोभागमें है, उसीका नाम उपनिषद् है । इन्हीं उपनिषदोंके मन्त्रोंका समन्वय और इनकी मीमांसा भगवान वेदव्यासने ब्रह्मसूत्रमें की है और इन्हीं उपनिषद्रूपी गौओंसे गोपालनन्दन भगवान् श्रीकृष्णने सुधी भोकाओं के लिये गीतामृतरूपी दुग्धका दोहन किया था। इसीलिये उपनिषद्, ब्रह्मसूत्र और श्रीमद्भगवद्गीता प्रस्थानत्रयी कहलाते हैं और भारतके प्रायः सभी आचार्योंने इसी प्रस्थानत्रयीके प्रकाशसे सत्यका अन्वेषण किया है। और प्रायः सभीने इनपर अपने-अपने भाष्य छिखे हैं । अपने-अपने स्थानमें सभी आचार्योंके भाष्य उपादेय हैं, परंतु अद्वैत वेदान्तका प्रतिपादन करनेवाले भाष्योंमें भगवान् श्रीशङ्कराचार्यका भाष्य सर्वोपरि माना जाता है। उपनिषदोंपर तो दूसरे आचार्योंके भाष्य हैं भी थोड़े ही। भगवानकी क्रपासे आज कुछ उपनिषदोंके उसी शाङ्करभाष्यका भाषानुवाद प्रकारा करनेका सौभाग्य गीताप्रेसको प्राप्त हुआ है । आशा है ब्रह्मविद्याके जिज्ञासु अधिकारी पाठक इससे लाभ उठावेंगे।

प्रथम तो यह विषय ही इतना किटन है कि जो ब्रह्मिन्छ और श्रोत्रिय गुरुके मुखसे श्रद्धापूर्वक सुनने और मनन करनेपर ही गुद्धान्तःकरण पुरुपकी समझमें आता है। फिर शाङ्करभाष्य भी किटन है। अतपव इसके अनुवादमें जहाँ जहाँ श्रुटियाँ रह गयी हों उन्हें विद्वान पुरुप कृपा करके वतला देनेकी रूपा करेंगे तो अनुवादक और प्रकाशक इतज्ञतापूर्वक अगले संस्करणमें यथासाध्य उनका संशोधन करनेकी होएा करेंगे। अनुवादक महोदयने उपनिपदोंके शाङ्करभाष्यके अनुवादकी जगह अपना नाम प्रकाश करनेकी शील और संकोचवश आज्ञा नहीं दी, इसीलिये उनका नाम प्रकाश करनेकी शील और संकोचवश आज्ञा नहीं दी, इसीलिये उनका नाम प्रकाशित नहीं किया गया है।

वास्तवमें ब्रह्मविद्या इस प्रकार प्रकाशित करनेकी वस्तु भी नहीं है। इसीछिय ऋषियोंने इसमें दोनों ओरसे अधिकारकी आवश्यकता वतछायी है। परंतु समयके प्रभावसे प्रकाशन आवश्यक हो गया। वंगछा और मराठी आदि भाषाओंमें कई अनुवाद हैं। परंतु हिन्दीमें सरछ अनुवाद कम मूल्यमें शायद ही मिछता है। इसीछिये गीताप्रेसने इसके प्रकाशनका यह प्रयह्न किया है। विद्वज्ञन इसके छिये क्षमा करेंगे।

#### प्रस्तावना

यह वात संसारके प्रायः सभी विचारकों को मान्य है कि मनुष्य-को आत्यन्तिक शान्ति वाह्य भोगों से प्राप्त नहीं हो सकती। इसके लिये तो उसे किसी अनन्त और निर्वाध-सुख्युरूप सत्ताकी ही शरण लेनी पड़ेगी। उस अनन्त सुख्यसमुद्रकी उपलब्धि ही संसारके समस्त दार्शनिकोंका ध्रुव लक्ष्य रहा है। उसका भिन्न-भिन्न प्रकारसे अनुभव करनेके कारण ही विभिन्न मतवादों की सृष्टि हुई है। संसारके उस पक्षमात्र मूलतत्त्वकी शोध अनादि कालसे होती आयी है। इस विषयमें सभी देशी और विदेशी विद्वान सहमत हैं कि इसका निर्णय करनेवाले सबसे प्राचीन ग्रन्थ वेद हैं। वेद अनादि हैं। वे कब रचे गये और कौन उनका रचिता था—इसका आजतक कोई संतोषजनक निर्णय नहीं हो सका।

विषयकी दृष्टिसे वेदोंके तीन भाग हैं, जो तीन काण्ड कहलाते हैं—कर्मकाण्ड, उपासनाकाण्ड और ज्ञानकाण्ड । विश्वके मूलतत्त्व- का विचार ज्ञानकाण्डमें किया गया है; कर्म और उपासना उस तत्त्वको उपलब्ध करनेकी योग्यता प्रदान करते हैं, इसलिये वे साधनखरूप हैं और ज्ञान सिद्धान्त है । वेदके ज्ञानकाण्डका ही नाम उपनिषद् है । इन्हें वेदान्त या आम्नायमस्तक कहकर भी पुकारा जाता है । अतः यह बात निर्विवाद सिद्ध है कि ब्रह्मविद्यांके आदिस्रोत उपनिषद् ही हैं ।

उपनिषदोंका महस्व वैदिकमतावलिम्बयोंको ही मान्य हो— ऐसी बात नहीं है। न जाने कितने विधमीं और विदेशी महानुभाव भी इनकी गम्भीरता, मधुरता और तात्त्विकतापर मुग्ध हो चुके हैं। मंसूर, सर्भद, फेज़ी, बुल्लाशाह और दाराशिकोह आदि महानुभावोंने इस्लामधर्मावलम्बी होकर भी औपनिषद सिद्धान्तको ही अपने जीवनका सर्वस्व बनाया था। मंसूर और सर्मदने तो सिर देकर भी इस सिद्धान्तको छोड़ना पसंद नहीं किया। पश्चिमीय विद्वानोंमें भी मैक्समूलर, शोपेनहर और गोल्डस्टकर आदि ऐसे अनेकों महानुभाव हो गये हैं, जिन्होंने उपनिषदींके महत्त्वको मुक्तकण्ठसे स्वीकार किया है। मैक्समूलर साहव ( Prof. Max Muller ) कहते हैं—

'The Upanishads are the.....sources of.....the Vedant philosophy, a system in which human speculation seems to me to have reached its very acme.'

अर्थात् उपनिषद् वेदान्तदर्शनके आदिस्रोत हैं और ये ऐसे निबन्ध हैं जिनमें मुझे मानवी भावना अपने उच्चतम शिखरपर पहुँच गयी मालूम होती है।

शोपेनहर( Schopenhauer ) का कथन है—

'In the world there is no study.....so beneficial and so elevating as that of Upanishads.....( they ) are a product of the highest wisdom.....it is destined sooner or later to become the faith of the people.'

अर्थात् सारे संसारमें ऐसा कोई स्वाध्याय नहीं है जो उपनिषदोंके समान उपयोगी और उन्नतिकी ओर छे जानेवाला हो। वे उच्चतम बुद्धिकी उपज हैं। आगे या पीछे एक दिन ऐसा होना ही है कि यही जनताका धर्म होगा।

डाक्टर गोल्डस्टकर ( Dr. Goldstuker ) कहते हैं,—

'The Vedant is the sublimest machinery set in to motion by oriental thought.'

अर्थात् वेदान्त सबसे ऊँचे दर्जेका यन्त्र है, जिसे पूर्वीय विचारधाराने प्रवृत्त किया है।\*

इस प्रकार हम देखते हैं कि उपनिषदोंका महत्त्व अन्य मतावलिश्वयों एवं विदेशियोंको भी कम मान्य नहीं है । वास्तवमें ब्रह्मविद्यांकी ऐसी ही महिमा है। जिसने इस अमृतका पान किया है वह निहाल हो गया; उसे न कुछ कर्तव्य है और न कुछ प्राप्तव्य।

अ यहाँ जो पश्चिमीय विद्वानोंके मत उद्धृत किये हैं वे 'कल्याण' वर्ष
 की आठवीं संख्याके 'ब्रह्मविद्या रहस्य' नामक लेखसे लिये हैं ।

ब्रह्माकार वृत्तिका कितना महत्त्व है इसका वर्णन करते हुए वेदान्त-सिद्धान्तमुक्तावलीकार उद्धृत करते हें—

कुलं पवित्रं जननी कृतार्था वसुन्धरा पुण्यवती च तेन । अपारसचित्सुखसागरेऽस्मिँहीनं परे ब्रह्मणि यस्य चेतः ॥

अर्थात् 'जिसका मन उस अपार सिचदानन्दसमुद्र परब्रह्ममें लीन हो गया है उसका कुल पिवत्र हो जाता है, माता इतकृत्य हो जाती है और उसके कारण पृथ्वी भी पुण्यवती हो जाती है। ब्रह्मवेत्ताकी दृष्टिमें सारा संसार सिचदानन्दस्वरूप हो जाता है, असद् जड और दुःख उसे प्रतीत ही नहीं होता। उसकी दृष्टिमें तो द्रष्टा, दृश्य और दृष्टिका भी भेद नहीं रहता, वह तो एक निश्चल, निर्वाध और निष्कल चिदानन्दघन सत्तामात्र रह जाता है। उसके द्वारा जो कुछ कार्य होते हैं वह दूसरोंकी ही दृष्टिमें होते हैं, उसकी दृष्टिमें तो न कोई कार्य है और न उसका करनेवाला ही। सुवर्णके आभूषणादि भेद वहिर्मुख पुरुषोंकी दृष्टिमें होते हैं, सुवर्णके तात्त्विक स्वरूपको देखनेवाला उन्हें कभी नहीं देखता। बाह्यदर्शी लोग कहते हैं कि जलमें तरकों उठती हैं; किंतु भला जलने उन्हें कब देखा है? मृत्तिकासे बननेवाले घट शरावादि व्यवहारी लोगों-की दृष्टिमें ही बनते हैं। तत्त्वदर्शीकी दृष्टिमें तो वह आगे-पीछे और वीचमें भी केवल मृन्मात्र ही है। अस्तु।

हैं तथापि जिन्हें यह सौभाग्य प्राप्त नहीं है उनमेंसे बहुत-से महानुभाव, जो उनके अवाध्य सिद्धान्तपर मुग्ध होकर उनके चरणोंपर निछावर हो चुके हैं, उनकी वाणीका भावमात्र जानने के लिये निरन्तर उत्सुक रहते हैं। उनके साथ खयं भी उस भावका अवगाहन करने के लिये ही मैंने भगवान के उपनिषद्भाष्यका भावार्थ लिखनेका दुःसाहस किया है। यद्यपि मैं किसी प्रकार इस महान कार्यको हाथमें लेनेकी योग्यता नहीं रखता तो भी जिसकी इच्छासे सम्पूर्ण प्राणी अहर्निश भिन्न-भिन्न कार्योमें लगे रहते हैं उस सर्वान्तर्यामी जगनाट्यस्त्रधरने ही मुझे भी इसमें जोड़ दिया। मेरी इस चपलतासे यदि कुछ महानुभावोंका मनोरञ्जन हो सका तो मैं इस प्रयासको सफल समझूँगा।

इस समय प्रायः एक सौ वारह उपनिषदें प्रसिद्ध हैं, परंतु भगवान शक्कराचार्य तथा अन्य आचार्योंने भी अधिकतर आरम्भकी दस-बारह उपनिषदोंपर ही भाष्य लिखे हैं। इससे यह नहीं समझना चाहिये कि अन्य उपनिषदें अप्रामाणिक हैं; क्योंकि उनमें-से बहुत-सी उपनिषदोंके वाक्य स्वयं भगवान्ने भी अपने भाष्योंमें उद्भृत किये हैं। इससे उनकी प्राचीनता और प्रामाणिकता स्पष्टतया सिद्ध होती है।

उपनिषदों में यह सबसे पहली ईशावास्योपनिषद् है। यह उपनिषद् ग्रुक्षयजुःसंहिताका—जिसे वाजसनेयीसंहिता भी कहते हैं—चालीसवाँ अध्याय है। इससे पहले उनतालीस अध्याय है और काण्डका निरूपण है। यह उस काण्डका अन्तिम अध्याय है और इसमें शानकाण्डका निरूपण किया गया है। इसका प्रथम मन्त्र 'ईशा वास्पम' इत्यादि होनेके कारण इस उपनिषद्का नाम भी 'ईशावास्प' हो गया है। आकारमें बहुत छोटी होनेपर भी इसका महत्त्व एवं प्रामाण्य सर्वसम्मत है। भगवान् हमें इसका तात्पर्य समझनेकी बुद्धि प्रदान करें, जिससे हम सच्चे सुसकी उपलब्धि कर सकें।

अनुवादक



# श्रीगुरवे नम: #

भगवन् !

लीजिये ! यह उपनिषङ्गाध्यका अनुवाद आपकी ही बाह्य और आन्तरिक प्रेरणाका फल है; अतः इसे आपहीके परम पवित्र करकमलोंमें सादर समर्पित करता हूँ।

आपका ही ..

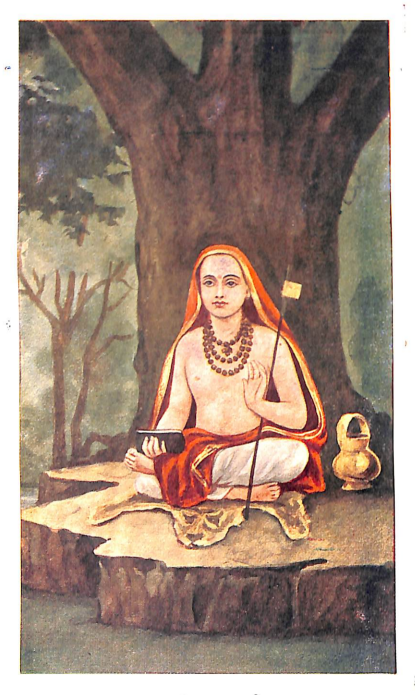
एक चरणरजानुचर

### श्रीहरि:

# विषय-सूची

| i i                                  |     |     |            |
|--------------------------------------|-----|-----|------------|
| विषय                                 |     |     | åß         |
| १. शान्तिपाठ                         | ••• | ••• | 88         |
| २. सम्बन्ध-भाष्य                     |     |     | 85         |
| ३. सर्वत्र भगवद्दष्टिका उपदेश        |     | ••• | ٠٠٠        |
| ४. मनुष्यत्वाभिमानीके लिये कर्मविधि  |     |     | ۰۰۰ १६     |
| ५. अज्ञानीकी निन्दा                  |     | ••• | 88         |
| ६. आत्माका स्वरूप                    |     | 1   | 58         |
| ७. अभेददर्शीकी स्थिति                |     |     | ٠٠٠ ۶٤     |
| ८. आत्मनिरूपण                        |     | ••• | २८         |
| ९. ज्ञानमार्ग और कर्ममार्ग           |     |     | § o        |
| १०. कर्म और उपासनाका समुचय           |     | ••• | \$5        |
| ११. कर्म और उपासनाके समुचयका फल      | 5   |     | ••• ३५     |
| १२. व्यक्त और अव्यक्त उपासनाका समुचय |     |     | ••• ३६     |
| १३. व्यक्त और अव्यक्त उपासनाके फल    |     |     | ₹८         |
| १४. उपासककी मार्गयाचना               |     |     | 80         |
| १५. भरणोन्मुख उपासककी प्रार्थना      |     |     | ··· 83     |
| १६. ग्रन्थार्थ-विवेचन                |     |     | <b>४</b> ६ |
| १७. ज्ञान्तिपाठः                     |     | ••• | ۰۰۰ ५٥     |





श्रीश्रीशंकराचार्य

#### तत्सद्ब्रह्मणे नमः

# ईशावास्योपनिषद्

मन्त्रार्थ, शाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित

ईशिता सर्वभूतानां सर्वभूतमयश्च यः। ईशावास्येन सम्बोध्यमीश्वरं तं नमाम्यहम्॥

#### शान्तिपाठ

## ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवाविशाष्यते ॥

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः।

ॐ वह (परब्रह्म) पूर्ण है और यह (कार्यब्रह्म) भी पूर्ण है; क्योंकि पूर्णसे पूर्णकी ही उत्पत्ति होती है । तथा [प्रलयकालमें ] पूर्ण [कार्यब्रह्म] का पूर्णत्व लेकर (अपनेमें लीन करके) पूर्ण [परब्रह्म] ही बच रहता है । त्रिविध तापकी शान्ति हो ।

सम्बन्ध-भाष्य

#### ईशा वास्यमित्याद्यो मन्त्राः

कर्मस्वविनियुक्ताः ।

विनियोगः याथात्म्यप्रकाशकत्वात्।

याथात्म्यं चात्मनः शुद्धत्वा
पापविद्धत्वैकत्विनित्यत्वाशरीरत्व
सर्वगतत्वादि वक्ष्यमाणम् । तच्च

कर्मणा विरुध्येतेति युक्त एवैषां

कर्मस्विनियोगः ।

न होवंलक्षणमात्मनो याथातम्यम्रत्पाद्यं विकार्यमाप्यं संस्कार्यं
कर्त्वभोक्तरूपं वा येन कर्मशेषता स्यात् । सर्वासाम्रपनिषदामात्मयाथात्म्यनिरूपणेनैव
उपक्षयात् । गीतानां मोक्षधर्माणां
चैवंपरत्वात् । तसादात्मनोऽनेकत्वकर्तृत्वभोक्तृत्वादि चाशुद्धंस्वपापविद्वत्वादि चोपादाय

'ईशा वास्यम्' आदि मन्त्रोंका कर्म-में विनियोग नहीं है; क्योंकि वे आत्माके यथार्थ खरूपका प्रति-पादन करनेवाले हैं जो कि कर्मका शेष नहीं है । आत्माका यथार्थ खरूप शुद्धत्व, निष्पापत्व, एकत्व, नित्यत्व, अशरीरत्व और सर्वगतत्व आदि है जो आगे कहा जानेवाला है । इसका कर्मसे विरोध है; अतः इन मन्त्रों-का कर्ममें विनियोग न होना ठीक ही है ।

आत्माका ऐसे छक्षणींवाळा यथार्थ खरूप उत्पाद्धं, विकार्यं, आप्यं और संस्कार्यं अथवा कर्ता-भोक्ता-रूप नहीं है, जिससे कि वह कर्मका रोष हो सके । सम्पूर्ण उपनिषदों-की परिसमाप्ति आत्माके यथार्थ खरूपका निरूपण करनेमें ही होती है तथा गीता और मोक्षधमोंका भी इसीमें तात्पर्य है । अतः आत्मा-के सामान्य छोगोंकी बुद्धिसे सिद्ध होनेवाले अनेकत्व, कर्तृत्व, भोक्तृत्व तथा अशुद्धत्व और पापमयत्वको

१-उत्पन्न किया जाने योग्य, जैसे पुरोडाश आदि । २-विकारयोग्य, जैसे सोम आदि । ३-विकारयोग्य, जैसे सोम आदि । ४-विकारयोग्य, जैसे मन्त्रादि । ४-विकारयोग्य, जैसे मन्त्रादि । ४-विकारयोग्य, जैसे मन्त्रादि । ४-विकार-योग्य, जैसे म्रीहि आदि कर्मके शेषभृत पदार्थोंमें इन धर्मोंका रहना आवश्यक है । आत्मामें ऐसा कोई धर्म नहीं है । इसिछिये वह कर्मशेष नहीं हो सकता ।

लोकबुद्धिसिद्धं कर्माणि विहि-तानि ।

1 3:013

यो हि कर्मफलेनाथी दृष्टेन
कर्मि ब्रह्मवर्चसादिनाद्दिन
कर्म
अधिकारः स्वर्गादिना च द्विजातिरहं न काणकुन्जत्वाद्यनिधकारप्रयोजकधर्मवानित्यात्मानं
मन्यते सोऽधिक्रियते कर्मस्विति
ह्यधिकारविदो वदन्ति।

<sup>ि</sup> तसादेते मन्त्रा आत्मनो याथा-

अतुक्त्य- तम्यप्रकाशनेन आत्मविषयं स्वाभाविकमज्ञानं
निवर्तयन्तः शोकमोहादिसंसारधर्मविच्छित्तिसाधनमात्मैकत्वादिविज्ञानमुत्पादयन्ति । इत्येवमुक्ताधिकार्यभिधेयसम्बन्धप्रयोजनान्मन्त्रान्संक्षेपतो व्याख्या-

स्यामः।

लेकर ही कमोंका विधान किया गया है।

कर्माधिकारके ज्ञाताओंका भी यही कथन है कि जो पुरुष ब्रह्मतेज आदि दृष्ट और स्वर्ग आदि अदृष्ट कर्मफलोंका इच्छुक है और 'मैं द्विजाति हूँ तथा कर्मके अनिधकार-सूचक कानेपन, कुबड़ेपन आदि धर्मोंसे युक्त नहीं हूँ' ऐसा अपनेको मानता है वही कर्मका अधिकारी है।

अतः ये मन्त्र आत्माके यथार्थ खरूपका प्रकाश करके आत्म-सम्बन्धी खाभाविक अज्ञानको निवृत्त करते हुए संसारके शोक-मोहादि धर्मांके विच्छेदके साधन-खरूप आत्मैकत्वादि विज्ञानको ही उत्पन्न करते हैं। इस प्रकार जिनके [ मुमुक्षु-रूप ] अधिकारी, [ आत्मैक्यरूप ] विषय, [ प्रतिपाद्य-प्रतिपादकरूप ] सम्बन्ध और अज्ञाननिवृत्ति तथा परमानन्द-प्राप्तिरूप ] प्रयोजनका ऊपर उल्लेख हो चुका है, उन मन्त्रोंकी अब हम संक्षेपसे व्याख्या करेंगे।

#### सर्वत्र भगवद्दृष्टिका उपदेश

### ॐ ईशा वास्यमिद्द सर्वं यत्किञ्च जगत्यां जगत्। तेन त्यक्तेन भुञ्जीथा मा गृधः कस्यस्विद्दनम्॥१॥

्र जगत्में जो कुछ स्थावर-जङ्गम संसार है वह सब ईश्वरके द्वारा आच्छादनीय है [अर्थात् उसे भगवत्स्वरूप अनुभव करना चाहिये]। उसके त्याग-भावसे त् अपना पालन कर; किसीके धनकी इच्छा न कर॥ १॥

द्रशाईष्ट इतीट् तेनेशा। ईशिता परमेश्वरः परमात्मा सर्वस्य। सं हि सर्वमीष्टे सर्वजन्त्नामात्मा सन्प्रत्यगात्मतया तेन स्वेन रूपेणात्मनेशा वास्यमाच्छाद-नीयम्।

किम् १ इदं सर्वं यत्किश्च
यत्किश्चिज्ञगत्यां पृथिव्यां
जगत्तत्सर्वं स्वेनात्मना ईशेन
प्रत्यगात्मतयाहमेवेदं सर्वमिति
परमार्थसत्यरूपेणानृतमिदं सर्वं
चराचरमाच्छादनीयं स्वेन
परमार्तमना।

जो ईशन (शासन) करे उसे ईट् कहते हैं, उसका तृतीयान्त रूप 'ईशा' है। सबका ईशन करनेवाला परमेश्वर परमात्मा है। वही सब जीवोंका आत्मा होकर अन्तर्यामि-रूपसे सबका ईशन करता है। उस अपने खरूपभूत आत्मा ईशसे सब वास्य—आच्छादन करने-योग्य है।

क्या [ आच्छादन करनेयोग्य है ] ? यह सब जो कुछ जगती अर्थात् पृथिवीमें जगत् ( स्थावर-जङ्गम प्राणि-वर्ग ) है वह सब अपने आत्मा ईश्वरसे—अन्तर्यामिरूपसे यह सब कुछ मैं ही हूँ—ऐसा जानकर अपने परमार्थसत्यस्वरूप प्रसादमा-से यह सम्पूर्ण मिथ्याभूत चराचर आच्छादन करनेयोग्य है । यथा चन्दनागर्वादेरुदकादिसम्बन्धजनलेदादिजमौपाधिकं
दौर्गन्ध्यं तत्स्वरूपनिधर्षणेन
आच्छाद्यते स्वेन पारमार्थिकेन
गन्धेन । तद्वदेव हि स्वात्मनि
अध्यस्तं स्वाभाविकं कर्तृत्वभोकतृत्वादिलक्षणं जगद्द्वैतरूपं
जगत्यां पृथिव्याम्, जगत्यामिति
उपलक्षणार्थत्वात्सर्वमेव नामरूपकर्माख्यं विकारजातं परमार्थसत्यात्मभावनया त्यक्तं स्यात् ।

एवमी श्वरात्मभावनया युक्तस्य अतिमिष्टस्य पुत्राद्येषणात्रयसंत्याग एवम् न्यास एवाधिकारो 
न कर्मसु । तेन त्यक्तेन 
त्यागेनेत्यर्थः । न हि त्यक्तो 
मृतः पुत्रो वा भृत्यो वा 
आत्मसम्बन्धिताया अभावात् 
आत्मसम्बन्धिताया अभावात् 
आत्मसं पालयति अतस्त्यागेन 
इत्ययमेव वेदार्थः—सुञ्जीथाः 
पालयेथाः ।

जिस प्रकार चन्दन और अगरु आदिकी, जल आदिके सम्बन्धसे गीलेपन आदिके कारण उत्पन्न हुई औपाधिक दुर्गन्धि उन (चन्दनादि) खरूपको घिसनेसे पारमार्थिक गन्धसे आच्छादित हो जाती है, उसी प्रकार अपने आत्मा-में आरोपित स्वाभाविक कर्तृत्व-भोक्तव आदि लक्षणोंवाला द्वैतरूप जगत् जगतीमें यानी पृथिवीमें— 'जगत्याम्' यह शब्द स्थावर-जङ्गम सभीका ] उपलक्षण कराने-होनेसे—इस परमार्थ-सत्यखरूप आत्माकी भावनासे नामरूप और कर्ममय सारा ही विकारजात परित्यक्त हो जाता है।

इस प्रकार जो, ईश्वर ही चरा-चर जगत्का आत्मा है—ऐसी भावनासे युक्त है, उसका पुत्रादि तीनों एषणाओंके त्यागमें ही अधिकार है—कर्ममें नहीं । उसके त्यक्त अर्थात त्यागसे [ आत्माका पाळन कर ]। त्यागा हुआ अथवा मरा हुआ पुत्र या सेवक, अपने सम्बन्धका अभाव हो जानेके कारण अपना पाळन नहीं करता; अतः त्यागसे—यही इस श्रुतिका अर्थ है— भोग यानी पाळन कर ।

एवं त्यक्तीपणस्त्वं मा गृधः गृधिमाकाङ्कां मा कार्पार्धन-विषयाम् । कस्यस्त्रिद्धनं कस्य-चित्परस स्वस्य वा धनं मा काङ्घीरित्यर्थः । स्विदित्यनर्थको निपातः।

अथवा मा गृधः। कस्मात् ? कस्यस्त्रिद्धनमित्याक्षेपार्थो यद्गृध्येत । कस्यचिद्धनमस्ति आत्मैवेदं सर्वमितीश्वरभावनया सर्वे त्यक्तमत आत्मन एवेदं सर्वमात्मैव च सर्वमतो मिथ्या-विषयां गृधिं मा कार्षीरित्यर्थः ।१। कर-ऐसा इसका ताल्पर्य है ॥ १ ॥

प्रकार एषणाओंसे रहित इस होकर तू गर्झ अर्थात् धनविषयक आकाङ्क्षा न कर । किसीके धनकी अर्थात् अपने या पराये किसीके भी धनकी इच्छा न कर । यहाँ 'खित' यह अर्थरहित निपात है।

अथवा आकाङ्का न कर, क्योंकि धन भला किसका है ? इस प्रकार इसका आक्षेपसूचक अर्थ भी हो सकता है अर्थात् धन किसीका भी नहीं है जो उसकी इच्छा की जाय।यह सब आत्मा ही है-इस प्रकार ईश्वरभावनासे यह सभी परित्यक्त हो जाता है। अतः यह सब आत्मासे उत्पन्न हुआ तथा सब कुछ आत्मरूप ही होनेके कारण मिथ्यापदार्थविषयक आकाङ्का

#### मनुष्यत्वाभिमानीके लिये कर्मविधि

पुत्राद्येषणा-एवमात्मविद: त्रयसंन्या<mark>सेनात्मज्ञाननिष्ठतयात्</mark>मा रक्षितच्य इत्येष वेदार्थः । अथ इतरस्यानात्मज्ञतया आत्मग्रहणाय अशक्तस्येद प्रपदिशति मन्त्रः-

इस प्रकार उपर्युक्त श्रुतिका यही ताल्पर्य है कि आत्मवेत्ताको पुत्रादि एषणात्रयका त्याग करते हुए ज्ञाननिष्ठ रहकर ही आत्माकी रक्षा करनी चाहिये । अब जो आत्मतत्त्वका प्रहण करनेमें असमर्थ दूसरा अनात्मज्ञ पुरुष है उसके लिये यह दूसरा मन्त्र उपदेश करता है-

### कुर्वन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छतः समाः। एवं त्वयि नान्यथेतोऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे॥ २॥

इस लोकमें कर्म करते हुए ही सौ वर्ष जीनेकी इच्छा करे। इस प्रकार मनुष्यत्वका अभिमान रखनेवाले तेरे लिये इसके सिवा और कोई मार्ग नहीं है, जिससे तुझे [अंशुभ] कर्मका लेप न हो।। २।।

कुर्वन्नेव इह निवर्तयन्नेव कर्माण्यग्निहोत्रादीनि जिजीविषे-ज्जीवितुमिच्छेच्छतं शतसङ्ख्याकाः समाः संवत्सरान् । तावद्धि पुरुषस्य परमायुर्निरूपितम् । तथा च प्राप्तानुवादेन यज्जिजी-विषेच्छतं वर्षाणि तत् कुर्वन्नेव कर्माणीत्येतद्विधीयते ।

एवमेवम्प्रकारेण त्विय जिजीविषति नरे नरमात्राभि-मानिनीत एतसादिग्रहोत्रादीनि कर्माणि कुर्वतो वर्तमानात्प्रका-रादन्यथा प्रकारान्तरं नास्ति येन प्रकारेणाशुभं कर्म न लिप्यते कर्मणा न लिप्यत इत्यर्थः। इस लोकमें अग्निहोत्रादि कर्म करते हुए ही सौतक अर्थात् सौ क्यों-तक जीनेकी इच्छा करें । पुरुषकी बड़ी-से-बड़ी आयु इतनी ही बतलायी गयी है । अतः उस प्राप्त हुई आयुका अनुवाद करते हुए यह विधान किया है कि यदि सौ वर्ष जीनेकी इच्छा करें तो कर्म करते हुए ही जीना चाहे ।

इस तरह, इस प्रकार जीनेकी इच्छा करनेवाले तुझ मनुष्य—
मनुष्यत्वमात्रका अभिमान करनेवालेके लिये इस अर्थात् अग्निहोत्रादि कर्म करते हुए ही [ आयु
बितानेके ] वर्तमान प्रकारसे भिन्न
और कोई ऐसा प्रकार नहीं है
जिससे अद्युभ कर्मका लेप न हो
अर्थात् जिससे वह पुरुष कर्मसे

अतः शास्त्रविहितानि कर्माण्य-शिहोत्रादीनि कुर्वन्नेय जिजी-विषेत् ।

कथं पुनिरद्मवगम्यते

<sup>षानकर्म-</sup> पूर्वेण संन्यासिनो

समुचय- ज्ञाननिष्ठोक्ता द्विती
खण्डनम् येन तदशक्तस्य कर्मनिष्ठेति ।

ज्ञानकर्मणोविंरोधं उच्यतेः पर्वतवदकम्प्यं यथोक्तं न सारसि किम् ? इहाप्युक्तं 'यो हि जिजी-विषेत स कर्म कुर्वन्' 'ईशा वास्यमिदं सर्वम्' 'तेन त्यक्तेन भुज्जीथाः' 'मा गृधःकस्य स्विद्धनम्' इति च। 'न जीविते मरणे वा गृधिं क्वीतारण्यमियादिति च पद्मः ततो न पुनिरयात्' इति संन्यासञ्चासनात् उभयो: फलमेदं च वक्ष्यति।

लिप्त न हो । अतः अग्निहोत्र आदि शास्त्रविहित कर्मोंको करते हुए ही जीनेकी इच्छा करे।

पूर्व ० – यह कैसे जाना गया कि पूर्व मन्त्रसे संन्यासीकी ज्ञाननिष्ठाका तथा द्वितीय मन्त्रसे संन्यासमें असमर्थ पुरुषकी कर्मनिष्ठाका वर्णन किया गया है ?

सिद्धान्ती-कहते हैं, क्या तुम्हें स्मरण नहीं है कि, जैसा पहले ( सम्बन्ध-भाष्यमें ) कह चुके हैं ज्ञान और कर्मका विरोध पर्वतके समान अविचल है। यहाँ भी 'जो जीनेकी इच्छा करे वह कर्म करते हुए ही जीना चाहे ]' तथा 'यह सब ईस्वरसे आच्छादन करनेयोग्य हैं? 'उस ( चराचर जगत् ) के त्याग-द्वारा आत्माकी रक्षा कर' 'किसीके धनकी इच्छा न कर' इत्यादि वाक्यों-से [ कर्मी और संन्यासीकी निष्ठाओं-का भेद ही ] निरूपण किया है। तथा 'जीवन या मरणका लोभ न करे, वनको चला जाय—यही वेदकी मर्यादा है। और फिर वहाँसे घर न **ळौटे' इस वाक्यसे भी** ∫ ज्ञाननिष्ठ-के लिये ] संन्यासका ही विधान किया है। आगे इन दोनों निष्ठाओं-के फलका भेद भी बतलायेंगे।

इमो द्वावेव पन्थानावनुनि-ष्क्रान्ततरौ भवतः क्रियापथश्चैव पुरस्तात्संन्यासश्चोत्तरेण । निवृ-त्तिमार्गेण एषणात्रयस्य त्यागः। तयोः संन्यासपथ एवातिरे-चयति । "न्यास एवात्यरेचयत्" इति च तैत्तिरीयके। ''द्वाविमावथ पन्थानौ यत्र वेदाः प्रतिष्ठिताः। प्रवृत्तिलक्षणो धर्मा निवृत्तश्र विभावितः ॥" (महा० शा० २४१।६) पुत्राय इत्यादि विचार्य निश्चितमुक्तं व्यासेन वेदाचार्येण विभागश्चानयोः भगवता

ये दोनों ही मार्ग सृष्टिके आरम्भ-से परम्परागत हैं। इनमें पहले कर्ममार्ग है और पीछे संन्यास । [ संन्यासरूप ] निवृत्तिमार्गसे तीनों एषणाओंका त्याग किया है । इन दोनोंमें संन्यासमार्ग ही उत्कर्ष प्राप्त करता है। तैत्तिरीय श्रुतिमें भी कहा है कि ''संन्यास ही उत्कृष्टताको प्राप्त हुआ ।" वेदाचार्य भगवान् व्यासने भी बहुत सोच विचारकर ही अपने पुत्रसे यह निश्चित बात कही है-"जिनमें वेद प्रतिष्ठित हैं ऐसे ये दो ही मार्ग हैं--एक तो प्रवृत्तिलक्षण धर्ममार्ग और दूसरा अच्छी तरह भावना किया हुआ निवृत्तिमार्ग।"इन दोनों-का विभाग हम आगे दिखलायेंगे। २।

अज्ञानीकी निन्दा

अथे<mark>दानीम</mark>विद्वन्निन्दार्थोऽयं ।

मन्त्र आरभ्यते-

दर्शयिष्यामः ॥ २ ॥

अब अज्ञानीकी निन्दा करनेके लिये यह [तीसरा] मन्त्र आरम्भ किया जाता है—

असुर्या नाम ते छोका अन्धेन तमसावृताः। ताः स्ते प्रेत्याभिगच्छन्ति ये के चात्महनो जनाः॥३॥

वे असुरसम्बन्धी लोक आत्माके अदर्शनरूप अज्ञानसे आच्छादित हैं। जो कोई भी आत्माका हनन करनेवाले लोग हैं वे मरनेके अनन्तर उन्हें प्राप्त होते हैं!! ३॥ असुर्याः परमात्मभावमद्वयम-पेक्ष्य देवादयोऽप्यसुरास्तेषाश्च स्वभूता लोका असुर्या नाम। नामशब्दोऽनर्थको निपातः।

ते लोकाः कर्मफलानि लोक्यन्ते दृश्यन्ते अज्यन्त इति जन्मानि । अन्धेनादर्शनात्म-केनाज्ञानेन तमसावृता आच्छा-दिताः तान्धावरान्तान्येत्य त्यक्त्येमं देहमभिगच्छन्ति यथा-कर्म यथाश्रुतम् ।

आत्मानं झन्तीत्यात्महनः । के ते जनाः येऽविद्वांसः । कथं त आत्मानं नित्यं हिंसन्ति । अविद्यादोषेण विद्यमानस्यात्मनः तिरस्करणात् । विद्यमानस्य आत्मनो यत्कार्यं फलमजराम-रत्वादिसंवेदनलक्षणं तद्धतस्येव तिरोभूतं भवतीति प्राकृता-विद्वांसो जना आत्महन उच्यन्ते । तेन ह्यात्महननदोषेण संसरन्ति ते ॥ ३ ॥ अद्भय परमात्मभावकी अपेक्षासे देवता आदि भी असुर ही हैं। उनके सम्पत्ति-स्वरूप छोक 'असुर्य' हैं। 'नाम' शब्द अर्थहीन निपात है।

जिनमें कर्मफलोंका लोकन— दर्शन यानी भोग होता है वे लोक अर्थात् जन्म (योनियाँ) अन्य—अदर्शनात्मक तम यानी अज्ञानसे आच्छादित हैं। वे इस शरीरको छोड़कर अपने कर्म और ज्ञानके अनुसार उन [ब्रह्मासे लेकर] स्थावरपर्यन्त योनियोंमें ही जाते हैं।

जो कोई आत्माका घात (नारा) करते हैं वे आत्मघाती हैं । वे छोग कौन हैं ? जो अज्ञानी हैं । वे सर्वदा अपने आत्माकी किस प्रकार हिंसा करते हैं ? अविद्यारूप दोषके कारण अपने नित्यसिद्ध आत्मानका तिरस्कार करनेसे [ अज्ञानी जीवोंकी दृष्टिमें ] नित्य विद्यमान आत्माका अजरामरत्वादिज्ञानरूप कार्य यानी फल मरे हुएके समान तिरोभूत रहता है, इसिछये प्राकृत अज्ञानीजन आत्मघाती कहे जाते हैं । इस आत्मघातरूप दोषके कारण ही वे जन्म-मरणको प्राप्त होते हैं ॥ ३॥

#### आत्माका स्वरूप

यस्यात्मनो हननादविद्वांसः संसरिन्त तद्विपर्ययेण विद्वांसो जना मुच्यन्ते ते नात्महनः तत् कीद्यमात्मतत्त्वमित्युच्यते—

जिस आत्माका हनन करनेसे अज्ञानीलोग जन्म-मरणरूप संसार-को प्राप्त होते हैं और उसके विपरीत ज्ञानीलोग मुक्त हो जाते हैं- वे आत्म-घाती नहीं होते-वह आत्मतत्त्व कैसा है ? सो बतलाया जाता है—

अनेजदेकं मनसो जवीयो नैनदेवा आप्नुवन्पूर्वमर्षत् । तद्यावतोऽन्यानत्येति तिष्ठत्तस्मिन्नपो मातरिश्वा द्याति ॥

वह आत्मतत्त्व अपने खरूपसे विचित्रत न होनेवाला, एक तथा मनसे भी तीव्र गतिवाला है। इसे इन्द्रियाँ प्राप्त नहीं कर सकीं ? क्योंकि यह उन सबसे पहले (आगे) गया हुआ (विद्यमान) है। वह स्थिर होनेपर भी अन्य सब गतिशीलोंको अतिक्रमण कर जाता है। उसके रहते हुए ही [अर्थात् उसकी सत्तामें ही] वायु समस्त प्राणियोंके प्रवृत्ति रूप कमोंका विभाग करता है॥ १॥

अनेजत् न एजत् । एजृ
कम्पने, कम्पनं चलनं स्वावस्थाप्रच्युतिस्तद्वर्जितं सर्वदैकरूपिमत्यर्थः । तच्चैकं सर्वभूतेषु मनसः
सङ्करपादिलक्षणाद् जवीयो
जववत्तरम् ।

जो चलनेवाला न हो उसे 'अनेजत्' कहते हैं; क्योंकि 'एजृ कम्पने' [ इस धातुसूत्रसे ] 'एज्' धातुका अर्थ कम्पन है । इस प्रकार [ वह आत्मतत्व ] कम्पन—चलन अर्थात् अपनी अवस्थासे च्युत होनेसे रहित है यानी सदा एक-रूप है । वह एक ही सब प्राणियोंमें वर्तमान है तथा सङ्कल्पादिरूप मनसे भी जवीय—अधिक वेगवान् है ।

कथं विरुद्धमुच्यते ध्रुवं निश्चलमिदं मनसो जवीय इति च ।

नैष दोषः । निरुपाध्युपाधि-मत्त्वेनोपपत्तेः । तत्र

परिहार: निरुपाधिकेन स्वेन रूपेणोच्यते अनेजदेकमिति मनसोऽन्तः करणस्य सङ्खल्प-विकल्पलक्षणस्योपाधेरनुवर्त्तनाद देहस्थस्य मनसो ब्रह्म-लोकादिद्रगमनं सङ्कल्पेन क्षण-मात्राद्धवतीत्यतो मनसा जिवष्टत्वं लोके प्रसिद्धम् । तस्मिन् मनसि ब्रह्मलोकादीन्द्रतं गच्छति सति प्रथमं प्राप्त इवात्मचैतन्या-वभासो गृह्यतेऽतो मनसो जवीय इत्याह ।

नैनदेवा द्योतनादेवाश्रक्षुरा-दीनीन्द्रियाण्येतत्त्रकृतमात्मतत्त्वं पूर्वर-यह विरुद्ध बात कैसे कही जाती है कि वह आत्मतत्त्व ध्रुव एवं निश्चल है तथा मनसे भी अधिक वेगवान् है ?

सिद्धान्ती-यह कोई दोष नहीं है; क्योंकि निरुपाधिक और सोपाधिक-रूपसे यह विरुद्ध कथन भी बन सकता है। उस अवस्थामें अपने निरुपाधिकरूपसे तो 'अविचल' और 'एक'-ऐसा कहा जाता है तथा अन्तः करणकी मनरूप सङ्कल्प-विकल्पात्मिका उपाधिका अनुवर्तन करनेके कारण मिनसे भी अधिक वेगवान कहा गया है ] इस लोक-में देहस्थ मनका ब्रह्मलोक आहि दूर देशोंमें सङ्गल्परूपसे एक क्षणमें ही गमन हो जाता है; अतः मनका अत्यन्त वेगवत्त्व तो लोकमें प्रसिद्ध ही है। किन्तु उस मनके ब्रह्मलोकादि-में बड़ी शीघतासे पहुँचनेपर वहाँ आत्मचैतन्यका अवभास पहलेहीसे पहुँचा हुआ-सा अनुभव किया जाता है। इसीसे 'वह मनसे भी अधिक वेगवान् हैं ऐसा शति कहती है।

जिसका प्रकरण चल रहा है ऐसे इस आत्मतत्त्वको देवगण भी प्राप्त अर्थात् उपलब्ध नहीं कर सके । नाप्नुवन्न प्राप्तवन्तः । तेभ्यो मनो जवीयः मनोव्यापार-व्यवहितत्वाद् आभासमात्रमपि आत्मनो नैव देवानां विषयी-भवति ।

यसाञ्जवनान्मनसोऽपि पूर्व-मर्षत् पूर्वमेव गतं व्योम-वद्वचापित्वात् सर्भव्यापि तदा-त्मतत्त्वं सर्भंसारधर्मवर्जितं स्वेन निरुपाधिकेन स्वरूपेणाविकिय-मेव सदुपाधिकृताः सर्वाः संसार-विक्रिया अनुभवतीत्यविवेकिनां मृढानामनेकमिव च प्रतिदेहं प्रत्यवभासत इत्येतदाह । तद्धावतो द्धतं गच्छतोऽन्या-नात्मविलक्षणान्मनोवागिनिद्रय-प्रभृतीनत्येति अतीत्य गच्छति इव । इवार्थं स्वयमेव दर्शयति तिष्रदितिः स्वयमविक्रियमेव सदित्यर्थः ।

विषयोंका द्योतन (प्रकाश) करनेके कारण चक्षु आदि इन्द्रियाँ ही 'देव' हैं । उन इन्द्रियोंसे तो मन ही वेगवान् है; अतः [ आत्मा तथा इन्द्रियोंके बीचमें ] मनोज्यापारका व्यवधान रहनेके कारण आत्माका तो आभासमात्र भी इन्द्रियोंका विषय नहीं होता।

क्योंकि आकाशके समान व्यापक होनेके कारण वह वेगवान् मनसे भी पहले ही गया हुआ है। वह सर्व-व्यापी आत्मतत्त्व अपने निरुपाधिक खरूपसे सम्पूर्ण संसार-धर्मोंसे रहित तथा अविकिय होकर ही उपाधिकृत सम्पूर्ण सांसारिक विकारोंको अनुभव करता है और अविवेकी मृद्ध पुरुषोंको प्रत्येक शरीरमें अनेक-सा प्रतीत होता है इसीसे श्रुतिने ऐसा कहा है।

वह दौड़ते अर्थात् तेजीसे चलते हुए, आत्मासे भिन्न अन्य मन, वाणी और इन्द्रिय आदिका अतिक्रमण कर जाता है—मानो उन्हें पार करके चला जाता है। 'इव' का भावार्थ श्रुति 'तिष्ठत्' (ठहरनेवाला) इस परसे खयं ही दिखला रही है। अर्थात् खयं अधिकारी रहकर ही दूसरोंको पार कर जाता है।

तस्मिन्नात्मतत्त्वे सति नित्य-चैतन्यस्वभावे मातरिश्वा मातरि गच्छतीति अन्तरिक्षे श्वयति मातरिश्वा वायुः सर्वेत्राणभृत क्रियात्मको यदाश्रयाणि कार्य-यसिन्नोतानि करणजातानि प्रोतानि च यत्यत्रसंज्ञकं सर्वस्य जगतो विधारियत स मातरिस्वा, अपः कर्माणि प्राणिनां चेष्टा-अग्न्यादित्यपर्जन्या-लक्षणानि, दीनां ज्वलनदहनप्रकाशाभिवर्ष-णादिलक्षणानि द्धाति विभजति इत्यर्थः ।

धारयतीति वा । "भीषासा-द्वातः पवते" (तै० उ० २ । ८ । १ ) इत्यादिश्वतिभ्यः । सर्वा हि कार्यकरणादिविक्रिया नित्यचैत-न्यात्मस्वरूपे सर्वास्पदभूते सत्येव मवन्तीत्यर्थः ॥ ४ ॥ उस नित्यचैतन्यखरूप आतम-तत्त्वके वर्तमान रहते हुए ही, जो मातरि अर्थात् अन्तरिक्षमें सञ्चार-गमन करता है वह मातिरिश्चा—वायु, जो समस्त प्राणोंका पोषक और क्रियारूप है, जिसके अधीन ये सारे शरीर और इन्द्रिय हैं तथा जिसमें ये सब ओतप्रोत हैं और जो सूत्रसंज्ञक तत्त्व निखिछ जगत्का विधाता है वह मातिरिश्वा अप अर्थात् प्राणियोंके चेष्टारूप कर्म यानी अग्नि, सूर्य और मेघ आदिके ज्वलन-दहन, प्रकाशन एवं वर्षारम्भादि कर्म विभक्त करता है । ऐसा इसका भावार्थ है ।

अथवा ''इसके भयसे वायु चळतां है'' इत्यादि [ भाववाळी ] श्रुतियोंके अनुसार 'दधाति'का अर्थ 'धारण करता है' ऐसा जानो । क्योंकि शरीर और इन्द्रिय आदि सभी विकार सबके अधिष्ठानस्वरूप नित्य चैतन्य आत्मतत्त्वके विद्यमान रहते ही होते हैं ॥ ४॥

न भन्त्राणां जामितास्तीति | जूभन्त्रोक्तमप्यर्थं पुनराह—

मन्त्रोंको आलस नहीं होताः अतः पहले मन्त्रद्वारा कहे हुए अर्थको ही फिर कहते हैं।

### तदेजित तन्नैजिति तद्दूरे तद्वन्तिके । तदन्तरस्य सर्वस्य तदु सर्वस्यास्य बाह्यतः ॥ ५ ॥

वह आत्मतत्त्व चलता है और नहीं भी चलता। वह दूर है और समीप भी है। वह सबके अन्तर्गत् है और वही इस सबके बाहर भी है॥ ५॥

तदात्मतत्त्वं यत्प्रकृतं तदेजति चलति तदेव च नैजति स्वतो नैव चलति स्वतोऽचलमेव सत् चलतीवेत्यर्थः। किश्च तद्दृरे वर्ष-<mark>कोटिशतैरप्यविदुषामप्राप्यत्वाद्</mark> दूर इव । तद् उ अन्तिके इति-च्छेदः । तद्वन्तिके समीपेऽत्य-न्तमेव विदुषामात्मत्वाच केवलं दूरेऽन्तिके च। तदन्तरभ्यन्तरेऽस्य सर्वस्य । ''य आत्मा सर्वान्तरः''। ( बृ० उ० ३ । ४ । १ ) इति श्रुतेः । अस्य सर्वस्य जगतो नाम-रूपक्रियात्मकस्य तदु अपि सर्वस्य अस्य बाह्यतो च्यापकत्वादाकाश-विनरतिशयस्यम्बाद् अन्तः। ''प्रज्ञानघन एव'' ( बृ० उ० ४ । ५।१३) इति च शासनान्निरन्तरं च॥५॥

जिसका प्रकरण है वह आत्मतत्त्व एजन करता—चलता है, वही खयं नहीं भी चलता, अर्थात खयं अचल रहकर ही चलता हुआ-सा जान पड़ता है। यही नहीं, वह दूर भी है; अज्ञानियोंको सैकड़ों-करोड़ भी अप्राप्य होनेके कारण दूर-जैसा है । [ 'तद्वन्तिके'का ] तद् उ अन्ति-के-ऐसा पदच्छेद करना चाहिये। वही अन्तिक-अत्यन्त समीप भी हैं अर्थात् केवल दूर ही नहीं, विद्वानोंका आत्मा होनेके कारण समीप भी है। वह इस सबके अन्तर यानी भीतर भी है जैसा कि ''जो आत्मा सर्वान्तर है" इत्यादि श्रुतिसे सिद्ध होता है। आकाशके समान व्यापक होनेके कारण वह इस नाम-रूप क्रियात्मक सम्पूर्ण जगत्के तथा सूक्ष्मरूप होनेसे इसके भीतर भी है। और श्रुतिके "प्रज्ञानघन ही है" इस कथनके अनुसार वह निरन्तर ( बाहर-भीतरके भेदको त्याग कर सर्वत्र ) ही है ॥ ५॥

#### अमेददर्शीकी स्थिति

# यस्तु सर्वाणि भृतान्यात्मन्येवानुपश्यति ।सर्वभृतेषु चात्मानं ततो न विजुगुप्सते ॥६॥

जो [ साधक ] सम्पूर्ण भूतोंको आत्मामें ही देखता है और समस्त भूतोंमें भी आत्माको ही देखता है वह इस [ सार्वात्म्यदर्शन ] के कारण ही किसीसे घृणा नहीं करता ॥ ६॥

यः परित्राड् मुमुक्षुः सर्वाणि भूतान्यव्यक्तादीनि स्थावरान्तानि आत्मन्येवानुपञ्यत्यात्मव्यति-रिक्तानि न पश्यतीत्यर्थः, सर्व-भृतेषु च तेष्वेच चात्मानं तेषाम् अपि भूतानां स्वमात्मानमात्म-त्वेन यथास्य देहस्य कार्यकरण-सङ्घातस्यात्मा अहं सर्वप्रत्यय-साक्षिभृतक्चेतियता केवलो निर्गुणोऽनेनैव स्वरूपेणाव्यक्ता-दीनां स्थावरान्तानामहमेवात्मेति सर्वभृतेषु चात्मानं निर्विशेषं यस्त्वनुपञ्यति स ततस्तस्मादेव दर्शनान्न विजुगुप्सते विजुगुप्सां घणां न करोति ।

जो परिवार् मुमुक्षु अव्यक्तसे लेकर स्थावरपर्यन्त सम्पूर्ण भूतोंको आत्मामें ही देखता है अर्थात् उन्हें आत्मासे पृथक् नहीं देखता, तथा उन सम्पूर्ण भूतोंमें भी आत्माको देखता है अर्थात् उन भूतोंके आत्मा-को भी अपना ही आत्मा जानता है यानी यह समझता है कि जिस प्रकार मैं इस देहके कार्य (भूत) और करण ( इन्द्रिय )-संघातका आत्मा और इसकी समस्त प्रतीतियोंका साक्षी. चेतिवता, केवल और निर्गुग हूँ उसी प्रकार अपने इसी रूपसे अन्यक्तसे लेकर स्थान्ररपर्यन्त सम्पूर्ण भूतोंका आत्मा भी मैं ही हूँ । इस प्रकार जो सब भूतोंमें अपने निर्विशेष आत्म-स्वरूपको ही देखता है वह उस आत्म-दर्शनके कारण ही किसीसे जुगुप्सा यानी घृणा नहीं करता।

प्राप्तस्यैवानुवादोऽयम् । सर्वा हि घृणात्मनोऽन्यद्दुष्टं पश्यतो भवति, आत्मानमेवात्यन्तविशुद्धं निरन्तरं पश्यतो न घृणानिमित्तम् अर्थान्तरमस्तीति प्राप्तमेव । ततो न विजुगुप्सत इति ।। ६ ।। यह प्राप्त वस्तुका ही अनुवाद है। सभी प्रकारकी घृणा अपनेसे भिन्न किसी दूषित पदार्थको देखने-वाले पुरुषको ही होती है, जो निरन्तर अपने अत्यन्त विशुद्ध आत्म-खरूपको ही देखनेवाला है उसकी दृष्टिमें घृणाका निमित्तभूत कोई अन्य पदार्थ है ही नहीं; यह बात खतः प्राप्त हो जाती है। इसीलिये वह किसीसे घृणा नहीं करता। ६॥

इममेत्रार्थमन्योऽपि मन्त्र | इसी बातको दूसरा मन्त्र भी आह— कहता है—

√ यस्मिन्सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभूद्विजानतः । तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यतः॥ ७॥

जिस समय ज्ञानी पुरुषके लिये सब भूत आत्मा ही हो गये उसे समय एकत्व देखनेवाले उस विद्वान्को क्या शोक और क्या मोह हो सकता है ? ॥ ७ ॥

यसिन्काले यथोक्तात्मिन वा तान्येव भूतानि सर्वाणि परमा-र्थात्मदर्शनादात्मैवाभूद् आत्मैव संवृतः परमार्थवस्तु विजानतः तत्र तसिन्काले तत्रात्मिन वा को मोहः कः शोकः।

जिस समय अथवा जिस पूर्वोक्त आत्मखरूपमें परमार्थतत्त्वकों जाननेवाले पुरुषकी दृष्टिमें वे ही स्व भूत परमार्थ आत्मखरूपके दर्शनसे आत्मा ही हो गये, अर्थात् आत्म-भावको ही प्राप्त हो गये, उस समय अथवा उस आत्मामें क्या मोह और क्या शोक रह सकता है?

शोकश्च मोहश्च कामकमंत्रीजम् अजानतो भवति । न त्वात्मैकत्वं विश्रद्धं गगनोपमं पञ्यतः।

को मोहः कः शोक इति शोकमोहयोरविद्याकार्ययोराक्षेपेण असम्भवप्रदर्शनात् सकारणस्य संसारस्यात्यन्तमेवोच्छेदः प्रद-र्शितो भवति ॥ ७॥

शोक और मोह तो कामना और कर्म-के बीजको न जाननेवालेको ही हुआ करते हैं, जो आकाशके समान आत्माका विशुद्ध एकत्व देखनेवाला है उसको नहीं होते।

'क्या मोह और क्या शोक ?' इस प्रकार अविद्याके कार्यखरूप शोक और मोहकी आक्षेपरूपसे असम्भवता दिखलाकर कारणसहित संसारका अत्यन्त ही उच्छेद प्रदर्शित किया गया है ॥ ७ ॥



आत्मनिरूपण

<u>।</u> योऽयमतीतैर्मन्त्रेरुक्त आत्मा | स स्वेन रूपेण किलक्षण इत्याहायं वर्णन किया गया है वह अपने खरूपसे कैसे लक्षणोंवाला है इस सन्त्र:-

उपर्युक्त मन्त्रोंसे जिस आत्माका बातको यह मन्त्र बतलाता है

स पर्यगाच्छुक्रमकायमव्रणमस्नाविरः विद्म । कविर्मनीषी परिभूः स्वयम्भूयीथातथ्यतोऽर्थान् व्यद्धाच्छाश्वतीभ्यः समाभ्यः ॥ ८ ॥

वह आत्मा सर्वगत, शुद्ध, अशरीरी, अक्षत, स्नायुसे रहित, निर्मल, अपापहत, सर्वद्रष्टा, सर्वज्ञ, सर्वोत्कृष्ट और खयम्भू ( खयं ही होनेवाला ) है । उसीने नित्यसिद्ध संवत्सर नामक प्रजापतियोंके लिये यथायोग्य रीतिसे अर्थी, (कर्त्तव्यों अथवा पदार्थी) का विभाग किया है ।। ८ ॥

स यथोक्त आत्मा पर्यगात्परि समन्तादगाद्गतवानाकाशवद्वचापी इत्यर्थः । शुक्रं शुद्धं ज्योतिष्म-दीप्तिमानित्यर्थः । अकायमशरीरो लिङ्गरारीरवर्जित इत्यर्थः। अत्रणम् अक्षतम् । अस्राविरं स्नावाः शिरा यसिन विद्यन्त इत्यस्ना-विरम् । अत्रणमस्नाविरमित्याभ्यां स्थुलशरीरप्रतिषेध: श्रद निर्मलमविद्यामलरहितमिति का-रणशरीरप्रतिषेधः । अपापविद्धं धर्माधर्मादिपापवर्जितम् ।

शक्रमित्यादीनि वचांसि पुँछिङ्गत्वेन परिणेयानि । पर्यगादित्युपक्रम्य कविर्मनीषी-पुँल्लिङ्गत्वेनोप-त्यादिना संहारात्।

कविः क्रान्तद्शी सर्वदक्। "नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टा"( बृ०उ० | है । जैसा कि श्रुति कहती है—"इससे

वह पूर्वोक्त आत्मा पर्यगात परि-सब ओर अगात्-गया हुआ है अर्थात् आकाशके समान सर्व-व्यापक है, शुक्र—शुद्ध—ज्योतिष्मान् यानी दीप्तिवाला है; अकाय-अशरीरी अर्थात् लिङ्ग-शरीरसे रहित है; अत्रण यानी अक्षत है; अस्नाविर है, जिसमें स्नायु अर्थात् शिराएँ न हों उसे अस्नाविर कहते हैं। अव्रण और अस्नाविर इन दो विशेषणोंसे स्थूल शरीरका षेध किया गया है। तथा शुद्धः निर्मल यानी अविद्यारूप मलसे रहित है-इससे कारण-शरीरका प्रतिषेध किया गया है। अपापविद्ध धर्म-अधर्मरूप पापसे रहित हैं।

'शुक्रम्' इत्यादि ( नपुंसकलिङ्गः) वचनोंको पुँछिङ्गमें परिणत कर लेना चाहिये; क्योंकि 'स पर्यगात्' इस पदसे आरम्भ करके 'कविः मनीषी' आदि शब्दोंद्वारा पुँछिङ्ग-रूपसे ही उपसंहार किया है।

कवि-क्रान्तदर्शी \* यानी सर्वदक

<sup>\*</sup> क्रान्तका अर्थ अतीत है, अतः क्रान्तदर्शीका अर्थ अतीतद्रष्टा हुआ। यहाँ अतीतकालको तीनों कालोंका उपलक्षण मानकर भाष्यकारने क्रान्तदर्शीका अर्थ सर्वदक् अर्थात् सर्वद्रष्टा किया है।

३।८। ११) इत्यादिश्वतेः। मनीषी मनस ईषिता सर्वज्ञ ईश्वर इत्यर्थः । परिभः सर्वेषां पर्युपरि भवतीति परिभुः । स्वयम्भुः स्वयमेव भवतीति । येषामुपरि भवति यश्चोपरि भवति स सर्वः स्वयमेव भवतीति स्वयम्भः।

स नित्यमुक्त ईश्वरो याथा-तथ्यतः सर्वज्ञत्वाद्यथातथाभावो याथातथ्यं तसाद्यथाभृतकर्मफल-साधनतोऽर्थीन् कर्त्तव्यपदार्थान् व्यद्धाद्विहितवान् यथानुरूपं व्यमजदित्यर्थः, शास्त्रतीभ्यो नित्याभ्यः समाभ्यः संवत्सराख्ये-भ्यः प्रजापतिभ्य इत्यर्थः ॥८॥

अन्य कोई और द्रष्टा नहीं है।" मनीषी-मनका ईशन करनेवाला अर्थात् सर्वज्ञ ईस्वर । परिभू-सबके परि अर्थात् ऊपर है इसलिये परिभू है। स्वयम्भू—स्वयं ही होता है [ इसिळिये स्वयम्भू है ] । अथवा जिनके ऊपर है और जो ऊपर है वह सब स्वयं ही है, इसलिये स्वयम्भू है।

उस नित्यमुक्त ईस्वरने सर्वज्ञ होने-के कारण यथाभूत कर्म, फल और साधनके अनुसार अथों - कर्त्तव्य-पदार्थोंका याथातथ्य विधान किया अर्थात यथायोग्य रीतिसे विभाग किया । यथा-तथाके भावको याथातध्य कहते हैं । [ उसने ] शास्त्रत-नित्य समाओं संवत्सर नामक प्रजापितयोंको ि उनकी योग्यताके अनुसार पृथ<mark>क</mark>् पृथक् कर्तव्य बाँट दिये ] ॥ ८॥

#### ज्ञानमार्ग और कर्ममार्ग

अत्राद्येन मन्त्रेण सर्वेषणापरि-त्यागेन ज्ञाननिष्ठोक्ता प्रथमो वेदार्थः "ईशा वास्यमिदं स्वं ... मा गृधः कस्यस्विद्धनम्" इति विदक्ता प्रथम अर्थ है। तथा जो

यहाँ ''ईशा वास्यमिदं सर्वं '''मा गृधः कस्यस्विद्धनम्" इस प्रथम मन्त्र-द्वारा सम्पूर्ण एषणाओंके त्यागपूर्वक ज्ञाननिष्ठाका वर्णन किया है, यही अज्ञानां जिजीविषूणां ज्ञाननि-ष्टासम्भवे ''कुर्वन्नेवेह कर्माणि ···जिजीविषेत्'' इति कर्म-निष्ठोक्ता द्वितीयो वेदार्थः।

अनयोश्च निष्ठयोर्विभागो मन्त्रप्रदर्शितयोर्बहुदा-अज्ञानां रण्यकेऽपि प्रदर्शितः कर्मनिश ''सोऽकामयत जाया मे स्वात्" ( बृ०उ०१।४।१७) कामिनः इत्यादिना अज्ञस्य कर्माणीति । ''मन एवास्वात्मा वाग्जाया'' ( बृ० उ० १ । ४ । १७ ) इत्यादिवचनादु अज्ञत्वं कामित्वं च कर्मनिष्ठस्य निश्चित-मवगम्यते । तथा च तत्फलं सप्तान्नसर्गस्तेष्वात्मभावेनात्मस्व-रूपात्रस्थानम् ।

जायाद्येषणात्रयसंन्यासेन च आत्मविदां कर्मनिष्ठा-सांख्यनिष्ठा प्रातिकूल्येनात्मस्वरूप- अज्ञानी और जीवित रहनेकी इच्छा-वाले हैं उनके लिये ज्ञाननिष्ठा सम्भव न होनेपर ''कुर्वन्नेवेह कर्माणि … जिजीविषेत्" इत्यादि मन्त्रसे कर्म-निष्ठा कही है। यह दूसरा वेदार्थ है।

उपर्युक्त मन्त्रोंद्वारा दिखलाया हुआ इन निष्ठाओंका विभाग बृह-दारण्यकमें भी दिखाया है । ''उसने इच्छा की कि मेरे पत्नी हो" इत्यादि वाक्योंसे यह सिद्ध होता है कि कर्म अज्ञानी और सकाम पुरुषके लिये ही हैं। "मन ही इसका आत्मा है, वाणी स्त्री है" इत्यादि वचनसे भी कर्मनिष्ठका अज्ञानी और सकाम होना तो निश्चितरूपसे जाना जाता है । तथा उसीका फल सप्तान्न सर्ग\* है । उनमें आत्मभावना करनेसे ही आत्माकी [अनात्मरूपसे ] स्थिति है।

आत्मज्ञानियोंके लिये तो वहाँ (बृहदारण्यकोपनिषद्में ) ''जिन हमको यह आत्मलोक ही सम्पादन करना है वे हम प्रजाको लेकर क्या निष्ठैव द्शिता ''किं प्रजया करेंगे'' इत्यादि वाक्यसे जायादि †

🕆 यहाँ 'जाया' (स्त्री ) शब्दसे 'पुत्र' उपलक्षित होता है, अतः 'जायादि एषणाः का तात्पर्यः 'पुत्रादि-एषणात्रयः' समझना चाहिये ।

श्रीहि-यवादि——ये मनुष्यके अन्न हैं, हुत-प्रहुत—ये दोनों देवताओंके अन्न हैं, मन, वाणी और प्राण-ये आत्माके अन्न हैं तथा दुग्ध पशुओंका अन्न है। यह सात प्रकारके अन्नकी सृष्टि कर्मका ही फल है।

कृरिष्यामो येषां नोऽयमात्मायं लोकः" ( तृ॰ उ० ४ । ४ । २२ ) इत्यादिना । ये तु ज्ञानिनष्ठाः संन्यासिनस्तेभ्योऽसुर्या नाम त इत्यादिना अविद्वन्निन्दाद्वारेण आत्मनो याथात्म्यं स पर्यगात् इत्येतदन्तैर्मन्त्रैरुपदिष्टम् । ते ह्यत्राधिकृता न कामिन इति । तथा च क्वेताक्वतराणां मन्त्रो-पनिषदि 'अत्याश्रमिभ्यः परमं पवित्रं प्रोवाच सम्यगृषिसङ्घ-जुष्टम्" ( क्वे॰ उ० ६ । २१ ) इत्यादि विभज्योक्तम् ।

ये तु किमणः कर्मनिष्ठाः कर्मकुर्वन्त एव जिजीविषवस्तेभ्य इदमुच्यते—

तीन एषणाओंके त्यागपूर्वक कर्म-निष्ठाके विरुद्ध आत्म-खरूपमें स्थित रहना ही दिखलाया है। जो ज्ञान-निष्ठ संन्यासी हैं उन्हें ही 'असुर्या नाम ते छोकाः ' यहाँसे लेकर 'स पर्यगात्' इत्यादितकके मन्त्रोंसे अज्ञानीकी निन्दा करते हुए आत्मा-के यथार्थ खरूपका उपदेश किया है । इस आत्मनिष्ठामें उन्हींका अधिकार है, सकाम पुरुषोंका नहीं। इसी प्रकार इवेताश्वतर-मन्त्रोपनिषद-में भी ''ऋषिसमूहसे मछी प्रकार सेवित इस परम पवित्र आत्मज्ञानका उत्तम ( संन्यास ) आश्रमवालोंको उपदेश किया'' इत्यादि इसका पृथक् उपदेश किया है।

जो कर्मनिष्ठ कर्मठ छोग कर्म करते हुए ही जीवित रहना चाहते हैं उनसे यह कहा जाता है—

कर्म और उपासनाका समुचय

अन्धन्तमः प्रविशन्ति येऽविद्यामुपासते ।

ततो भ्य इव ते तमो य उ विद्याया रताः ॥९॥

जो अविद्या (कर्म) की उपासना करते हैं वे [ अविद्यारूप] चोर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं और जो विद्या (उपासना) में ही रत हैं वे मानो उससे भी अधिक अन्धकारमें प्रवेश करते हैं॥ ९॥ कथं पुनरेवमवगम्यते न तु सर्वेषाम् इति ।

उच्यते--अकामिनः साध्य-साधनभेदोपमर्देन 'यस्मिन्स-् भृतान्यात्मैवाभृद्विजा-वाणि नतः। तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपञ्यतः' इति यदात्मै-कत्वविज्ञानम् [ उक्तम् ] तन्न केनचित्कर्मणा ज्ञानान्तरेण वा ह्यमूढः समुचिचीपति । इह तु समुचिचीषया अविद्वदादिनिन्दा क्रियते । तत्र च यस्य येन समुचयः सम्भवति न्यायतः शास्त्रतो वा तदिहोच्यते यद्दैवं वित्तं देवताविषयं ज्ञानं कर्म-सम्बन्धित्वेनोपन्यस्तं न परमा-त्मज्ञानम् । ''विद्यया देवलोकः'' ( बृ० उ० १ । ५। १६ ) इति पृथक्फलश्रवणात् । तयोर्ज्ञान-कर्मणोरिह एकैकानुष्ठाननिन्दा समुचिचीषया न निन्दापरैव ਵੰo ਤo **३--**

पूर्व ०—-यह कैसे ज्ञात होता है कि [ यह विधि कर्मनिष्ठोंके ही लिये है ] सबके लिये नहीं है ?

सिद्धान्ती——बतलाते हैं, [सुनो] निष्काम पुरुषके लिये जो ध्यस्मिन् सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभूद्विजानतः । तत्र को मोहः कः शोक एकत्व-मनुपस्यतः' इस मन्त्रसे साध्य और साधनके भेइका निराकरण करते आत्माके एकत्वका हुए ज्ञान प्रतिपादन किया है, उसे कोई भी विचारवान् किसी भी कर्म या अन्य ज्ञानके साथ मिलाना नहीं चाहेगा। यहाँ तो समुचयकी इच्छासे ही अविद्वान् आदिकी निन्दा की है। अतः न्याय और शास्त्रके अनुसार जिसका जिसके साथ समुचय हो सकता है वही यहाँ कहा गया है। सो कर्मके सम्बन्धीरूपसे यहाँ दैव वित्त अर्थात् देवतासम्बन्धी ज्ञानका ही उल्लेख हुआ है-परमात्मज्ञानका नहीं; क्योंकि ''विद्यासे देवलोक प्राप्त होता है" ऐसा [इस ज्ञानका आत्मज्ञानसे] पृथक् फल सुना गया है । उन ज्ञान और कर्ममेंसे, यहाँ जो एक-एकके अनुष्ठानकी निन्दा की है वह समुचयके अभिप्रायसे है, निन्दाके

एकैकस्य पृथक्फलश्रवणातः ''विद्यया तदारोहन्ति'' ''विद्यया देवलोकः'' ( चृ० उ०१। ५। १६) ''न तत्र दक्षिणा यन्ति" "कर्मणा पितृलोकः" ( वृ० उ० १ । ५।१६) इति। न हि शास्त्र-विहितं किञ्चिद्कर्तव्यतामियात्। तत्र अन्धन्तमः अद्र्शनात्मकं तमः प्रविशन्ति । के ? येऽविद्यां विद्याया अन्या अविद्या तां कर्म इत्यर्थः, कर्मणो विद्याविरोधि-तामविद्यामियहोत्रादि-लक्ष्णामेव केवलामुपासते तत्पराः सन्तोऽनुतिष्ठन्तीत्यभिप्रायः ततस्तसादन्धात्मकात्तमसो , इव बहुतंरमेव ते तमः प्रविशन्ति, के ? कर्म हित्वा ये उ ये त विद्या-यामेव देवताज्ञान एव रताः अभिरताः । तत्रावान्तरफलभेदं विद्याकर्मणोः समुचयकारणमाहः

ही लिये नहीं; क्योंकि ''उस पदपर विद्या (देवताज्ञान ) से आरूढ़ होते हैं'' ''विद्यासे देवलोककी प्राप्ति होती है'' ''वहाँ दक्षिणमार्गसे जानेवाले नहीं पहुँचते'' ''कर्मसे पितृलोक मिलता है'' इत्यादि एक-एकका पृथक् फल बतलानेवाली श्रुतियाँ भी मिलती हैं; और शास्त-विहित कोई भी बात अकर्तव्य नहीं हो सकती।

उनमें वे तो अज्ञानरूप अन्धकार-में प्रवेश करते हैं । कौन ? जो अविद्या — विद्यासे अन्य अविद्या अर्थात् कर्म यानी केवल अग्नि-होत्रादिरूप अविद्याहीकी उपासना करते हैं, अर्थात् तत्पर होकर कर्मका ही अनुष्ठान करते रहते हैं; क्योंकि कर्म विद्या ( आत्म-ज्ञान ) के विरोधी हैं [ इसलिये उन्हें अविद्या कहा गया है 🔃 तथा उस अन्धकारसे भी कहीं अधिक अन्धकारमें वे प्रवेश करते हैं, कौन ? जो कर्म करना छोड़कर केवल विद्या यानी देवताज्ञानमें ही रत-अनुरक्त हैं । विद्या और कर्मके अवान्तर फल-भेदको ही इसके समुचयका कारण बतलाते हैं;

अन्यथा फलवदफलवतोः

सन्निहितयोरङ्गाङ्गितैव स्याद्

इत्यर्थः ॥९॥

नहीं तो एक-दूसरेके समीप हुए फलयुक्त और फलहीन परस्पर अङ्ग और अङ्गी हो जायँगे [अर्थात् फल-युक्त तो अङ्गी (मुख्य) हो जायगा तथा फलहीन अङ्ग (गौण) समझा जायगा ] यही इसका अभिप्राय है ॥९॥

कर्म और उपासनाके समुचयका फल

## अन्यदेवाहुर्विद्ययान्यदाहुरविद्यया

### इति शुश्रुम धीराणां ये नस्तद्विचचिक्षरे ॥१०॥

विद्या ( देवताज्ञान ) से और ही फल बतलाया गया है तथा अविद्या ( कर्म ) से और ही फल बतलाया है । ऐसा हमने बुद्धिमान् पुरुषोंसे सुना है, जिन्होंने हमारे प्रति उसकी व्याख्या की थी ॥ १०॥

अन्यत्पृथगेव विद्यया क्रियते
फलिमत्याहुर्वदन्ति ''विद्यया
देवलोकः" (चृ०उ०१।५।१६)
''विद्यया तदारोहन्ति" इति श्रुतेः।
अन्यदाहुरविद्यया कर्मणा क्रियते
''कर्मणा पितृलोकः" (चृ०उ०१।
५।१६) इति श्रुतेः। इत्येवं ग्रुश्रम
श्रुतवन्तो वयं धीराणां धीमतां
वचनम्। ये आचार्या नोऽसम्यं
तत्कर्म च ज्ञानं च विचचक्षिरे
व्याख्यातवन्तस्तेषामयमागमः
पारम्पर्यागत इत्यर्थः।।१०।।

''विद्यासे देवलोक प्राप्त होता है'' ''विद्यासे उसपर आरूढ़ होते हैं'' ऐसी श्रुतियोंके अनुसार, वेद-वेतालोग कहते हैं कि विद्यासे और ही फल मिलता है। तथा ''कर्मसे पितृलोक मिलता है'' इस श्रुतिके अनुसार, अविद्या यानी कर्मसे और ही फल होता है— ऐसा उनका कथन है। ऐसे हमने धीर अर्थात बुद्धिमानोंके वचन सुने हैं, जिन आचार्योंने हमसे उस कर्म तथा ज्ञानका विख्यान किया था अर्थात् उनकी व्याख्या की थी। तात्पर्य यह है कि यह उनका परम्परागत आगम है॥ १०॥

## 🗸 विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभयः सह । अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्ययामृतमर्त्तते ॥११॥

जो विद्या और अविद्या-इन दोनोंको ही एक साथ जानता है वह अविद्यासे मृत्युको पार करके विद्यासे अमरत्व प्राप्त कर लेता है ॥ ११ ॥

एत एवमतो विद्यां चाविद्यां। च देवताज्ञानं कर्म चेत्यर्थः यस्तदेतदुभयं सहैकेन पुरुषेण अनुष्ठेयं वेद तस्यैवं सम्रचय-कारिण एव एक पुरुषार्थसम्बन्धः क्रमेण स्यादित्युच्यते ।

अविद्यया कर्मणा अग्निहोत्रा-दिना मृत्युं स्वाभाविकं कर्म ज्ञानं च मृत्युशब्दवाच्यम्रभयं तीरवी अतिक्रम्य विद्यया देवता-ज्ञानेनामृतं देवतात्मभावमञ्जूते यामोति । तद्भचमृतम्रच्यते यद्वेतात्मगमनम् ॥ ११ ॥

क्योंकि ऐसा है विद्या और अविद्या अर्थात् देवताज्ञान और कर्म इन जो एक साथ एक ही अनुष्ठान किये जानेयोग्य जानता है इस प्रकार समुचय करनेवालेको ही एक पुरुषार्थका सम्बन्ध क्रमशः होता है यही अब कहा जाता है। अविद्या अर्थात् अग्निहोत्रादि कर्मसे मृत्यु यानी 'मृत्यु' राब्दवाच्य स्वाभाविक (ब्यावहारिक) कर्म और ज्ञान-इन दोनोंको तरकर-पार करके विद्या अर्थात देवताज्ञान-से अमृत यानी देवतात्मभावको प्राप्त हो जाता है । देवत्वभावको प्राप्त होना है वही अमृत जाता है।। ११॥

· व्यक्त और अव्यक्त उपासनाका समुचय

अधुना व्याकृताव्याकृतोपा-। अत्र व्यक्त निन्दोच्यते।

और अन्यक्त समुचिचीषया प्रत्येकं उपासनाओंका समुचय इच्छासे प्रत्येककी निन्दा की जाती है।

## अन्धं तमः प्रविशन्ति येऽसम्भृतिमुपासते । ततो भूय इव ते तमो य उसम्भृत्याः ॥१२॥

जो असम्भूति (अब्यक्त प्रकृति) की उपासना करते हैं वे घोर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं और जो सम्भूति (कार्यब्रह्म) में रत हैं वे मानो उनसे भी अधिक अन्धकारमें प्रवेश करते हैं ॥ १२॥

अन्धं तमः प्रविशन्ति असम्भृति सम्भवनं सम्भृतिः सा यस्य कार्यस्य सा सम्भृतिः तस्या प्रकृतिः असम्भृतिः अन्या कारणमविद्या अव्याकृताख्या तामसम्भृतिमच्याकृता<mark>ख्यां प्रकृतिं</mark> कारणमविद्यां कामकर्म्बीज-भृतामदर्शनात्मिकामुपासते ये ते तदनुरूपमेवान्धं तमोऽदर्शना-त्मकं प्रविश्वन्ति । ततस्तसाद्पि भूयो बहुतरमिव तमः प्रविशन्ति उ सम्भूत्यां कार्यब्रह्मणि हिरण्यगर्भाख्ये रताः ॥ १२॥

जो असम्भूतिकी उपासना करते हैं वे घोर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं । सम्भवन ( उत्पन्न होने ) का नाम सम्भूति है। वह जिस कार्यका धर्म है उसे 'सम्भूति' कहते हैं । उससे अन्य असम्मृति-प्रकृति --- कारण अथवा अञ्याकृत नामकी अविद्या है । उस असम्भूति यानी अन्याकृत नामवाली प्रकृति— कारण अर्थात् अज्ञानात्मिका अविद्या-की, जो कि कामना और कर्मकी बीज है, जो लोग उपासना करते हैं वे उसके अनुरूप ही अज्ञानरूप घोर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं। तथा जो सम्भूति यानी हिरण्यगर्भ नामक कार्यब्रह्ममें रत हैं वे तो उससे भी गहरे-मानो अधिकतर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं ॥ १२॥

व्यक्त और अव्यक्त उपासनाके फल

अधुनोभयोरुपासनयोः सम्र- |

अब, उन दोनों उपासनाओं के समुचयंका कारणरूप जो उन दोनोंके फलोंका भेद है उसका वर्णन किया जाता है—

चयकारणमवयवफलभेदमाह—

अन्यदेवाहुः सम्भवादन्यदाहुरसम्भवात् । इति शुश्रुम धीराणां ये नस्तद्विचचक्षिरे ॥१३॥

कार्यब्रह्मकी उपासनासे और ही फल बतलाया गया है; तथा अव्यक्तोपासनासे और ही फल बतलाया है। ऐसा हमने बुद्धिमानोंसे सुना है, जिन्होंने हमारे प्रति उसकी व्याख्या की थी।। १३॥

अन्यदेव पृथगेवाहुः फलं सम्भवात्सम्भृतेः कार्यत्रक्षोपासनादणिमाद्यैश्वर्यलक्षणं व्याख्यातवन्त इत्यर्थः । तथा चान्यदाहुः
असम्भवादसम्भृतेरव्याकृताद्
अव्याकृतोपासनात् । यदुक्तमन्धनत्तमः प्रविश्चन्तीति प्रकृतिलयइति
च पौराणिकैरुच्यत इत्येवं शुश्रुम
धीराणां वचनं ये नस्तद्विचचक्षिरे व्याकृताव्याकृतोपासनफलं
व्याख्यातवन्त इत्यर्थः ॥१३॥

सम्भूति अर्थात् कार्यब्रह्मकी उपासनासे प्राप्त होनेवाला अणि-मादि ऐस्वर्यरूप और ही फल बत-लाया अर्थात् बखान किया है। तथा असम्भूति यानी अन्याकृतसे अर्थात् अन्याकृत प्रकृतिकी सनासे और ही फल बतलाया है; जिसे पहले 'अन्धन्तम: प्रित्रशन्त' आदि वाक्यसे कह चुके हैं तथा पौराणिक लोग जिसे प्रकृतिलय कहते हैं-ऐसा हमने धीरों (बुद्धि-मानों ) का कथन सुना है, जिन्होंने हमसे उनका वर्णन किया अर्थात् व्यक्त और अव्यक्त उपास-नाओंके फलका व्याख्यान किया था ॥ १३॥

यत एवमतः सम्रचयः सम्भूत्यसम्भूत्युपासनयोर्युक्त एवैकपुरुषार्थत्वाचेत्याह—

क्योंकि ऐसा है, इसलिये सम्भूति और असम्भूतिकी उपास-नाओंका समुचय उचित ही है। इसके सिवा एक पुरुषार्थमूलक होनेसे भी उनका समुचय होना ठीक है—यही आगे कहते हैं—

## सम्भूतिं च विनाशं च यस्तद्वेदोभयः सह । विनाशेन मृत्युं तीर्त्वा सम्भूत्यामृतमश्जुते ॥ १४॥

जो असम्भूति और कार्यब्रह्म—इन दोनोंको साथ-साथ जानता है वह कार्यब्रह्मकी उपासनासे मृत्युको पार करके असम्भूतिके द्वारा [ प्रकृतिलयरूप ] अमरत्व प्राप्त कर लेता है ॥ १४॥

सम्भूति च विनाशं च यस्तद्वेदोभय सह विनाशो धर्मो यस्य
कार्यस्य स तेन धर्मिणा अभेदेन
उच्यते विनाश इति, तेन
तदुपासनेनानैश्वर्यमधर्मकामादिदोषजातं च मृत्युं तीर्त्वा – हिरण्यगर्भोपासनेन ह्यणिमादिप्राप्तिः
फलम्, तेनानैश्वर्यादिमृत्युमतीत्य
असम्भूत्या अव्याकृतोपासनया
अमृतं प्रकृतिल्यलक्षणमञ्जते।

जो पुरुष असम्मूति और विनाश इन दोनोंकी उपासनाके समुचयको जानता है वह-जिसके कार्यका धर्म विनाश है और उस धर्मीसे अभेद होनेके कारण जो स्वयं भी विनाश कहा जाता है-उस विनाश-से अर्थात् उसकी उपासनासे अधर्म तथा कामना आदि दोषोंसे उत्पन्न हुए अनैश्वर्यरूप मृत्युको पार करके क्योंकि हिरण्यगर्भकी उपासनासे अणिमादि ऐस्वर्यकी प्राप्तिरूप फल ही मिलता है, अतः उससे अनैश्वर्य आदि मृत्युको पार करके—असम्भूति— प्रकृतिलयरूप अन्यक्तोपासनासे अमृत प्राप्त कर लेता है।

सम्भृति च विनाशं चेत्यत्रा-वर्णलोपेन निर्देशो द्रष्टच्यः प्रकृति-लयफलश्रुत्यनुरोधात् ॥ १४ ॥ 'सम्भूतिं च विनाशं च' इस पद-सम्हमें प्रकृतिलयरूप फल बतलाने-वाली श्रुतिके अनुरोधसे अवर्णके लोपपूर्वक निर्देश हुआ समझना चाहिये\* ॥ १४ ॥

### उपासककी मार्गयाचना

मानुषदैववित्तसाध्यं फलं प्रकृति-शास्त्रलक्षणं भोगमोक्ष-लयान्तम् । एतावती विवेक: संसारगतिः । अतः परं पूर्वोक्तमात्मैवाभृद्विजानत इति सर्वात्मभाव एव सर्वेषणा-संन्यासज्ञाननिष्ठाफलम् । एवं द्विप्रकारः प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणो वेदार्थोऽत्र प्रकाशितः । तत्र प्रवृत्तिलक्षुणस्य वेदार्थस्य विधि-प्रतिषेधलक्षणस्य कृत्स्नस्य प्रका-श्चने प्रवर्ग्यान्तं त्राह्मणमुपयुक्तम्। निवृत्तिलक्षणस्य वेदार्थस्य प्रका-शनेऽत ऊर्ध्व बृहदारण्यक-मुपयुक्तम्।

शास्त्रके बतलाये हुए प्रकृतिलय-पर्यन्त समस्त फल [ गौ, मूमि और सुवर्ण आदि ] मानुष सम्पत्ति तथा [देवताज्ञानरूप] दैवी सम्पत्तिसे सम्पन्न होनेवाले हैं । यहाँतक संसारकी गति है । इससे आगे पहले 'आत्मैवाभृद्विजानतः' ( सातवें मन्त्र ) में बतलाया हुआ सम्पूर्ण एषणाओंके संन्यासका फल सर्वात्मभाव ही है। इस प्रकार यहाँ प्रवृत्ति-निवृत्तिरूप दो प्रकारका वेदार्थ प्रकाशित किया है। उनमें विधि-प्रतिषेधरूप सम्पूर्ण प्रवृत्तिलक्षण वेदार्थका प्रकाश करनेमें प्रवर्ग्यपर्यन्त ब्राह्मण-भाग उपयोगी है। तथा निवृत्ति-लक्षण वेदार्थको अभिव्यक्त करनेमें इससे आगे बृहदारण्यकका उपयोग किया जाता है।

अर्थात् 'असम्भूति'को ही 'सम्भृति' कहा है--ऐसा जानना चाहिये ।

तत्र निषेकादिश्मशानान्तं
कर्म कुर्वन् जिजीविषेद्यो विद्यया
सहापरब्रह्मविषयया तदुक्तं 'विद्यां
चाविद्यां च यस्तद्वेदोभय सह ।
अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्ययामृतमञ्जुते' इति ।

तत्र केन मार्गणामृतत्वदेवयानमार्ग- मश्नुत इत्युच्यते।
बाचनम् तद्यत्तत्सत्यमसौ स
आदित्यो य एष एतस्मिन्मण्डले
पुरुषो यश्चायं दक्षिणेऽक्षन्पुरुष
एतदुभयः सत्यम्। ब्रह्मोपासीनो
यथोक्तकर्मकृच यः सोऽन्तकाले
प्राप्ते सत्यात्मानमात्मनः प्राप्तिद्वारं याचते 'हिरण्मयेन पात्रेण॰'
इति।

उनमें जो पुरुष गर्भाधानसे लेकर मरणपर्यन्त कर्म करते हुए ही जीवित रहना चाहता है उसे अपरब्रह्म-विषयक विद्याके साथ ही ( जीवित रहना चाहिये ) जैसा कि कहा है-'विद्या और अविद्या दोनोंको साथ-साथ जानता है। वह अविद्या (कर्म) से मृत्युको पार करके विद्या (देवता-ज्ञान ) से अमृत प्राप्त कर लेता है। अब अमृतत्व किस मार्गसे प्राप्त करता है ? सो बतलाते हैं। वह जो सत्य है वहीं यह आदित्य है ? जो इस आदित्यमण्डलमें पुरुष है तथा जो पुरुष दक्षिणनेत्रमें है वे दोनों ही सत्य हैं। जो उस ब्रह्मकी उपासना करनेवाला और शास्त्रोक्त कर्म करने-वाला है वह अन्तकाल उपस्थित होनेपर [ इस आदित्यमण्डलस्थ ] आत्मासे 'हिरण्मयेन पात्रेण०' इस मन्त्रके द्वारा इस प्रकार आत्मप्राप्तिके द्वारकी याचना करता है--

हिरण्मयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुखम् ।
तत्त्वं पूषन्नपावृणु सत्यधर्माय दृष्टये ॥ १५॥
आदित्यमण्डलस्य ब्रह्मका मुख ज्योतिर्मय पात्रसे दका हुआ है । हे
पूषन् ! मुझ सत्यधर्माको आत्माकी उपलब्धि करानेके लिये त् उसे
उधाइ दे ॥ १५॥

हिरण्मयमिव हिरण्मयं ज्योति-र्मयमित्येतत् । तेन पात्रेणेव अपिधानभूतेन सत्यस्यैवादित्य-मण्डलस्य त्रसणोऽपिहितम् आच्छादितं मुखं द्वारम् । तत्त्वं हे पूपन्नपावृण्वपसारय सत्यस्य उपासनात्सत्यं धर्मो यस्य मम सोऽहं सत्यधर्मा तस्मै महामथवा यथाभृतस्य धर्मस्यानुष्ठात्रे दृष्टये तव सत्यात्मन उपलब्धये ॥१५॥

जो सोनेका-सा हो उसे 'हिरण्मय' कहते हैं, अर्थात् जो ज्योतिर्मय है उस दकनेरूप पात्रसे ही आदित्य-मण्डलमें स्थित सत्य अर्थात ब्रह्मका मुख-द्वार छिपा हुआ है । हे पूषन् ! सत्यकी उपासना करनेके कारण जिसका सत्य ही धर्म है ऐसा मैं सत्यधर्मा हूँ उस मेरे प्रति अथवा यथार्थ धर्मका अनुष्ठान करनेवाले मेरे प्रति दृष्टि अर्थात् अपने सत्यखरूपकी उपलब्धिके लिये त् उसे उघाड़ दे— [उस पात्रको] सामनेसे हटा दे॥१५॥

पूषन्नेकर्षे यम सूर्य प्राजापत्य व्यूह रश्मीन्समूह। तेजो यत्ते रूपं कल्याणतमं तत्ते पश्यामि योऽसावसौ पुरुषः सोऽहमस्मि ॥ १६ ॥

हे जगत्पोषक सूर्य ! हे एकाकी गमन करनेवाले ! हे यम ( संसारका नियमन करनेवाले ) ! हे सूर्य ( प्राण और रसका शोषण करनेवाले ) ! हे प्रजापतिनन्दन ! तू अपनी किरणोंको हटा छे ( अपने तेजको समेट छे ) । तेरा जो अतिशय कल्याणमय रूप है उसे मैं देखता हूँ । यह जो आदित्यमण्डलस्य पुरुष है वह मैं हूँ ॥ १६ ॥

हे पूपन ! जगतः पोषणात्पूषा | हे पूपन ! जगत्का पोषण रविस्तथैक एव ऋषति गच्छति इत्येकर्षिः हे एकर्षे ! तथा इसिंछये एकर्षि है -- हे एकर्षे !

करनेके कारण सूर्य पूषा है। वह अकेला ही चलंता है सर्वस्य संयमनाद्यमः हे यम !
तथा रक्षीनां प्राणानां रसानाश्च
स्वीकरणात् सूर्यः हे सूर्य ! प्रजापतेरपत्यं प्राजापत्यः हे प्राजापत्य ! व्यूह विगमय रक्षीन्स्वान् । समूह एकीकुरु उपसंहर
ते तेजस्तापकं ज्योतिः ।

यत्ते तत्र रूपं कल्याणतमम्
अत्यन्तशोभनं तत्ते तत्रात्मनः
प्रसादात् पश्यामि । किश्चाहं न
तु त्वां भृत्यवद्याचे योऽसावादित्यमण्डलस्यो व्याहृत्यवयवः
पुरुषः पुरुषाकारत्वातपूर्णं वानेन
प्राणबुद्धचात्मना जगत्समस्तमिति पुरुषः पुरि शयनाद्वा
पुरुषःसोऽहमस्मि भवामि ॥१६॥

सबका नियमन करनेके कारण यम है—हे यम! किरण, प्राण और रसोंको स्वीकार करनेके कारण सूर्य है—हे सूर्य! प्रजापतिका पुत्र होनेसे प्राजापत्य है—हे प्राजापत्य! अपनी किरणोंको दूर कर। अपने तेज यानी सन्तप्त करनेवाली ज्योतिको पुञ्जीभूत एकत्रित अर्थात् शान्त कर।

तेरा जो अत्यन्त कल्याणमय अर्थात् परम सुन्दर खरूप है उसे तुझ आत्माकी कृपासे मैं देखता हूँ। तथा यह बात मैं तुझसे सेवकके समान याचना नहीं करता; क्योंकि यह जो व्याहृतिरूप अङ्गोंवाली आदित्यमण्डलस्थ पुरुष है—जो पुरुषाकार होनेसे, अथवा जो प्राण और बुद्धिरूपसे समस्त जगत्को पूर्ण किये हुए है या जो शरीररूप पुरमें शयन करनेके कारण पुरुष है —वह मैं ही हूँ॥ १६॥

मरणोन्मुख उपासककी प्रार्थना वायुरनिलममृतमथेदं भस्मान्तः शरीरम् । ॐ क्रतो स्मर कृतः स्मर क्रतो स्मर कृतः स्मर ॥१०॥

१—'तस्य भूरिति शिरः, भुव इति वाहू, सुवरिति प्रतिष्ठा' ( बृ० उ०५।५।३ ) अर्थात् उसका 'भूः' यह शिर है, 'भुवः' यह भुजाएँ हैं तथा 'सुवः' यह प्रतिष्ठा ( चरण ) हैं।

अब मेरा प्राण सर्वात्मक वायुरूप सूत्रात्माको प्राप्त हो और यह शारीर भस्मशेष हो जाय । हे मेरे संकल्पात्मक मन ! अब तू स्मरण कर, अपने किये हुएको स्मरण कर, अब तू स्मरण कर, अपने किये हुएको स्मरण कर ॥ १७॥

अथेदानीं मम मिरिष्यतो वायुः प्राणोऽध्यात्मपरिच्छेदं हित्वाधिदैवतात्मानं सर्वात्मक-मिल्समृतं स्त्रात्मानं प्रतिपद्य-तामिति वाक्यशेषः । लिङ्गं चेदं ज्ञानकर्मसंस्कृतमुत्कामित्विति द्रष्टच्यम्, मार्गयाचनसामध्यीत् । अथेदं शरीरमग्नौ हुतं भस्मान्तं भूयात् ।

ओमिति यथोपासनम्ॐप्रतीकात्मकत्वात्सत्यात्मकमग्न्याख्यं
ब्रह्माभेदेनोच्यते । हे क्रतो सङ्कल्पात्मक सर यन्मम सर्चव्यं
तस्य कालोऽयं प्रत्युपिखतोऽतः
सर । क्रतो सर कृतं सरेति
पुनर्वचनमादरार्थम् ॥ १७॥

अब मुझ मरनेवालेका वायु—प्राण अपने अध्यात्मपरिच्छेदको त्यागकर अधिदैवरूप सर्वात्मक वायुरूप अमृत यानी सृत्रात्माको प्राप्त हो— इस प्रकार इस वाक्यमें 'प्रतिपद्यताम्' यह क्रियापद जोड़ लेना चाहिये। यहाँ यह समझना चाहिये कि ज्ञान और कर्मके संस्कारोंसे युक्त यह लिझ देह उत्क्रमण करे; क्योंकि [ इस श्रुतिसे ] मार्गकी याचना की गयी है। तथा अब यह शरीर अग्निमें होम कर दिये जानेपर भस्मशेष हो जाय।

'ॐ' ऐसा कहकर यहाँ उपा-सनाके अनुसार सत्यखरूप अग्नि-संज्ञक ब्रह्म ही अभेदरूपसे कहा गया है; क्योंकि 'ॐ' उसका प्रतीक है । हे कतो !—संकल्पात्मक मन ! तू इस समय जो मेरा स्मरणीय है उसका स्मरण कर; अब यह उसका समय उपस्थित हो गया है, अतः तू स्मरण कर । 'क्रतो स्मर कृतं स्मर' वहाँ ('स्मर' पदकी ) पुनरुक्ति आदरके छिये है ॥ १७॥ पुनरन्येन मन्त्रेण मार्ग पुनः दूसरे मन्त्रसे मार्गकी याचते— याचना करता है--

अग्ने नय सुपथा राये अस्मान्विश्वानि देव वयुनानि विद्वान्। युयोध्यसमञ्जुहुराणमेनो भूयिष्ठां ते नमउक्तिं विधेम ॥१८॥

हे अग्ने ! हमें कर्मफलमोगके लिये सन्मार्गसे ले चल । हे देव ! त्र समस्त ज्ञान और कर्मोंको जाननेवाला है । हमारे पाषण्डपूर्ण पापोंको नष्ट कर । हम तेरे लिये अनेकों नमस्कार करते हैं ॥ १८॥

हे अग्ने ! नय गमय सुपथा शोभनेन मार्गेण । सुपथेति विशेषणं दक्षिणमार्गनिवृत्त्यर्थम् । निर्विण्णोऽहं दक्षिणेन मार्गेण गतागतलक्षणेनातो याचे त्वां पुनः पुनर्गमनागमनवर्जितेन शोभनेन पथा नय । राये धनाय कर्मफलभोगायेत्यर्थः असान्य-थोक्तधर्मफलिविशिष्टान् विश्वानि सर्वाणि हे देव वयुनानि कर्माणि प्रज्ञानानि वा विद्वाञ्चानन् ।

किञ्च युयोधि वियोजय विनाशय असदसत्तो जुहुराणं कुटिलं वञ्चनात्मकमेनः पापम् । ततो वयं विशुद्धाः सन्त इष्टं प्राप्स्याम इत्यभिप्रायः । किन्तु

हे अग्ने! मुझे सुपथ अर्थात् सुन्दर मार्गसे ले चल । यहाँ 'सुपथा' यह विशेषण दक्षिणमार्गकी निवृत्तिके लिये हैं । मैं आवागमनरूप दक्षिण-मार्गसे ऊब गया हूँ, अतः तुझसे प्रार्थना करता हूँ कि यथोक्त कर्मफल-विशिष्ट हमलोगोंको हमारे सम्पूर्ण कर्म अथवा ज्ञानोंको जाननेवाले हे देव! तू 'राये'—धनके लिये अर्थात् कर्मफल-भोगके निमित्त पुनः-पुनः आने-जानेसे रहित शुभमार्गसे ले चल ।

तथा त हमसे कुटिल अर्थात् वञ्चनात्मक पापोंको 'युयोधि'— वियुक्त कर दे यानी उनका नाश कर दे। तब हम विशुद्ध होकर अपना इष्ट प्राप्त कर लेंगे—यह इसका अभिप्राय है। किन्तु इस समय हम इत्यर्थः ।

वयमिदानीं ते न शक्नुमः | तेरी परिचर्या ( सेवा ) करनेमें समर्थ परिचर्यां कर्तुम् । भृयिष्टां बहुतरां | नहीं हैं । अतः हम तेरे लिये बहुत-ते तुभ्यं नमउक्तिं नमस्कारवचनं | सी नमः-उक्ति यानी नमस्कार-वचन विधेम नमस्कारेण परिचरेम विधान करते हैं अर्थात् नमस्कारसे ही तेरी परिचर्या करते हैं।

ग्रन्थार्थ-विवेचन

'अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा । विद्ययामृतमञ्जुते।'(ई० उ० ११) 'विनाशेन मृत्युं तीर्त्वा सम्भृत्या-मृतमञ्जुते' (ई० उ० १४) इति श्रुत्वा केचित्संशयं कुर्वन्ति। अतस्तन्निराकरणार्थं संक्षेपतो विचारणां करिष्यामः । तत्र तावत्किन्निमत्तः संगय इत्युच्यते ।

विद्याशब्देन मुख्या परमात्म-विद्येव कस्मान्न गृह्यतेऽमृतत्वश्च ।

<sup>ा</sup> ननुक्तायाः परमात्मविद्यायाः विरोधात्समुचयानुप-पत्तिः।

'अविद्या (कर्म) से मृत्युको पार कर विद्या ( देवता-ज्ञान ) से अमृत प्राप्त करता है' 'विनाश ( कार्यब्रह्मकी उपासना ) से मृत्यु-को पार कर असम्भूति ( अन्यक्तकी उपासना ) से अमृत लाभ करता हैं ऐसा सुनकर कुछ लोगोंको संशय हो जाता है। अतः उसकी निवृत्तिके लिये हम संक्षेपसे विचार करते हैं।

अच्छा तो, यहाँ किस निमित्त-को लेकर संशय होता है ? इसपर कहते हैं-

पूर्व०-यहाँ 'विद्या' शब्दसे मुख्य परमार्थविद्या तथा 'अमृत' शब्दसे अमृतत्व ही क्यों नहीं लिया जाता ?

सिद्धान्ती—ऊपर बतलायी हुई परमार्थविद्या और कर्मका परस्पर विरोध होनेके कारण उनका समुचय नहीं हो सकता।

सत्यम् । विरोधस्त नाव-गम्यते विरोधाविरोधयोः शास्त्र-<mark>प्रमाणकत्वात् । यथाविद्यानुष्टान</mark>ं विद्योपासनञ्ज शास्त्रप्रमाणकं तद्विरोधाविरोधावपि तथा यथा च न हिंस्यात्सर्वा भूतानीति शास्त्रादवगतं पुनः शास्त्रेणैव वाध्यतेऽध्वरे पशुं हिंस्यादिति । एवं विद्याविद्ययोरिप स्यात्। विद्याकर्मणोश्च समुचयः। न "दूरमेते विपरीते विषूची अविद्या या च विद्या'' (क०उ० १।२।४) इति श्रुतेः।

विद्यां चाविद्यां चेति वचना-दविरोध इति चेत् ?

नः हेतुस्वरूपफलविरोधात् । विद्याविद्याविरोधाविरोधयो-

पूर्व > -ठीक है, परन्तु इनका विरोध या अविरोध तो शास्त्र-प्रमाणसे ही सिद्ध हो सकता है; अतः ( यहाँ शास्त्र-विधि होनेके कारण ) इनका विरोध नहीं जान पड़ता । जिस प्रकार अविद्याका अनुष्ठान और विद्याकी उपासना शास्त्रमाणसे सिद्ध हैं उसी प्रकार उनके विरोध और अविरोध भी हैं। जैसे 'सभी प्राणियोंकी हिंसा न करे' यह बात शास्त्रसे जानी जाती है और फिर 'यज्ञमें प्राकी हिंसा करे' इस शास्त्र-विधिसे ही बाधित भी हो जाती है वैसे ही विद्या और अविद्या-के सम्बन्धमें भी हो सकता है। और इस प्रकार विद्या तथा कर्मका समुचय हो जायगा।

सिद्धानती - नहीं, क्योंकि श्रुति कहती है कि ''जिनकी गति भिन्न-भिन्न हैं वे विद्या और कर्म सर्वथा विपरीत हैं।"

पूर्व० – िकन्तु 'विद्यां चाविद्यां च' इस वाक्यके अनुसार इन दोनोंका अविरोध है न ?

सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि उनके हेतु, खरूप और फलोंमें विरोध है। पूर्व०-विद्या और अविद्या तथा र्विकल्पासम्भवात्सम्रचयविधाना-द्विरोध एवेति चेत ?

पानराय देनात पत् ः

नः; सहसम्भवानुपपत्तेः।

क्रमेणैकाश्रये स्यातां विद्या-विद्ये इति चेत् ?

नः विद्योत्पत्तौ अविद्याया

ह्यस्तत्वात्तदाश्रयेऽविद्यानुपपत्तेः।

न ह्यप्रिरुष्णः प्रकाशक्ष्येति

विज्ञानोत्पत्तौ यिसन्नाश्रये

तदुत्पन्नं तिसन्नेवाश्रये शीतो
ऽप्रिरप्रकाशो वेत्यविद्याया उत्प
तिर्नापि संशयोऽज्ञानं वा

विरोध और अविरोध इनमें विकल्प तो हो नहीं सकता सतथा इनके समुचयका विधान किया गया है, इसल्पिये इनका अविरोध ही है— ऐसा मानें तो ?

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि इन दोनोंका साथ रहना सम्भव नहीं है। पूर्व०—यदि ऐसा मानें कि विद्या और अविद्या क्रमसे एक आश्रयमें रहनेवार्छा हैं, तो ?

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि विद्याने के उत्पन्न हो जानेपर अविद्याका नाश हो जाता है और फिर उसी आश्रयमें अविद्याकी उत्पत्ति नहीं हो सकती । 'अग्नि उण्ण और प्रकाशस्त्रक्षप है' इस ज्ञानके उत्पन्न होनेपर जिस [चित्तरूप] आश्रयमें यह उत्पन्न हुआ है उसीमें अग्नि श्रीतल और अग्नकाशमय है — ऐसा अज्ञान नहीं हो सकता; अधिक क्या इस विषयमें उस पुरुषको कोई सन्देह अथवा भ्रम भी नहीं हो

\* क्योंकि विद्या-अविद्या तथा विरोध-अविरोध ये सिद्ध वस्तुएँ हैं। जो बात पुरुषके अधीन होती है अर्थात् जिसे पुरुष कर सकता है उसीमें विकल्प भी हो सकता है। जैसे 'स्योंदयके अनन्तर हवन करे'—इस विधिमें यह विकल्प हो सकता है कि स्योंदयसे पहले करे या पीछे; परन्तु 'स्य् है' इस बातमें स्य है या नहीं—ऐसा कोई विकल्प नहीं हो सकता; क्योंकि स्र्यंका होना या न होना किसी पुरुषविद्योवके अधीन नहीं है।

"यस्मिन् सर्वाणि भृतान्यात्मेवाभृद्विजानतः । तत्र को मोहः कः
शोक एकत्वमनुपञ्यतः" ( ई०
उ० ७ ) इति शोकमोहाद्यसम्भवश्रुतेः । अविद्यासम्भवात्तदुपादानस्य कर्मणोऽप्यनुपपत्तिम्
अवोचाम ।

अमृतमञ्जुत इत्यापेक्षिकम्
अमृतम् । विद्याश्च्देन परमात्मिवद्याग्रहणे हिरण्मयेनेत्यादिना
द्वारमार्गादियाचनमजुपपन्नं स्यात्
तस्मादुपासनया सम्रचयो न
परमात्मविज्ञानेनेति यथास्माभिव्यीख्यात एव मन्त्राणामर्थ
इत्युपरम्यते ॥ १८ ॥

सकता । ज्ञानीके लिये शोक-मोहादि-को असम्भव बतलानेवाली ''यस्मिन् सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभूद्विजानतः । तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनु-पश्यतः'' इस श्रुतिसे भी यही सिद्ध होता है । इस प्रकार अविद्याके असम्भव हो जानेपर उसके आश्रयसे होनेवाले कर्म भी नहीं हो सकते— यह बात हम पहले ही कह चुके हैं।

यहाँ जो कहा गया है कि अमृतको प्राप्त होता है सो आपेक्षिक अमृत समझना चाहिये। यदि 'विद्या' शब्दसे परमात्म-विद्या ठी जाय तो 'हिरण्मयेन' इत्यादि मन्त्रोंसे मार्गादिकी याचना नहीं बन सकती। इसिल्ये यहाँ उपासनाके साथ ही कर्मका समुच्चय किया गया है, परमात्मज्ञानके साथ नहीं। इस प्रकार इन मन्त्रोंका वही अर्थ है जैसा कि हमने व्याख्यान किया है। ऐसा कहकर हम विराम लेते हैं॥ १८॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यस्य श्रीशङ्कर-भगवतः कृतावीशावास्योप-निषद्भाष्यं सम्पूर्णम् ।



॥ हरिः ॐ तत्सत्॥



शान्तिपाठ

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं
पूर्णात्पूर्णमुदच्यते ।
पूर्णस्य पूर्णमादाय
पूर्णमेवावशिष्यते ॥

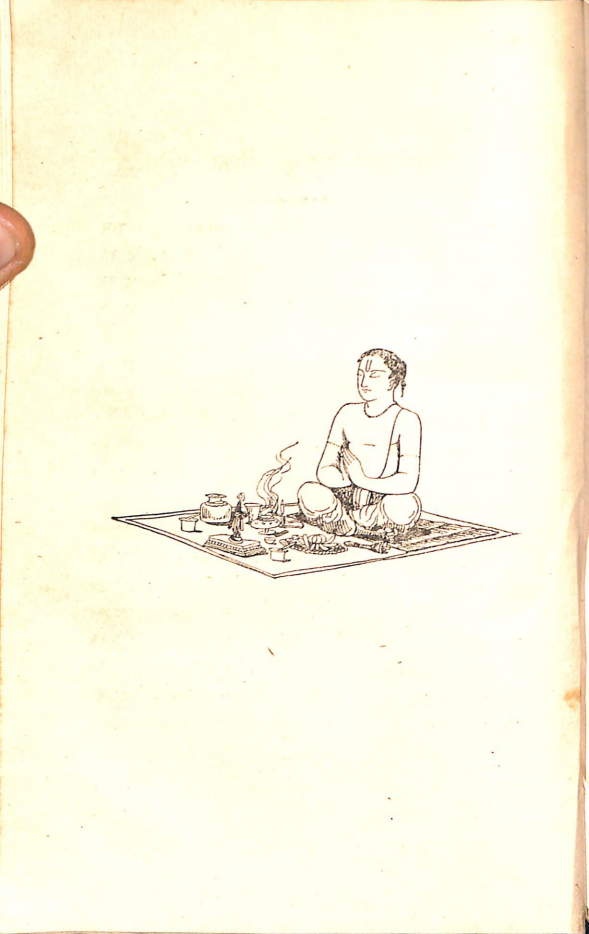
ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः



### श्रीहरि:

# मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

| <b>मन्त्रप्रतीकानि</b>      | मन      | त्राङ्गः   | पृष्ठम्        |
|-----------------------------|---------|------------|----------------|
| असुर्या नाम ते लोकाः        |         | 3          | 86             |
| अन्धन्तमः प्रविशन्ति        |         | 9          | ∮5             |
| अन्यदेवाहुर्विद्ययान्यदाहुः | •••     | १०         | ३५             |
| अन्धं तमः प्रविशन्ति        | • • • • | १२         | ··· ३७         |
| अन्यदेवाहुः सम्भवादन्यदाहुः | •••     | १३         | ३८             |
| अग्ने नय सुपथा राये         |         | १८         | ··· ४५         |
| अनेजदेकं मनसो जवीयः         |         | 8          | २१             |
| ॐ ईशा वास्यमिद्र सर्वम्     |         | 8          | ۰۰۰ ۶۸         |
| कुर्वन्नेवेह कर्माणि        |         | २          | १७             |
| तदेजति तन्नैजति             |         | ų          | २५             |
| पूषन्नेकर्षे यम सूर्य       | ••••    | १६         | 85             |
| यस्तु सर्वाणि भृतानि        |         | • <b>६</b> | २६             |
| यस्मिन्सर्वाणि भूतानि       |         | ૭          | , · · · २७     |
| वायुरनिलममृतमथेदम्          |         | १७         | ··· ४३         |
| विद्यां चाविद्यां च         |         | ११         | ··· ३ <b>६</b> |
| स पर्यगाच्छुक्रमकायमवर्णम्  | •••     | 6          | २८             |
| सम्भूतिं च विनाशं च         | •••     | १४         | ··· \$9        |
| हिरण्मयेन पात्रेण           |         | १५         | 86             |



# के नो प नि प द्

सानुवाद शाङ्करभाष्यसहित [ पद-भाष्य एवं वाक्य-भाष्य ]



प्रकाशक---

गीतारेस, गोरखपुर

मुद्रक तथा प्रकाशक घनस्यामदास जालान गीताप्रेस, गोरखपुर

> सं० १९९२ से १९९८ तक १०,२५० सं० २००१ चतुर्थ संस्करण ३,००० सं० २००८ पञ्चम संस्करण १०,००० कुळ २३,२५०

## निवेदन

केनोपनिषद् सामवेदीय तल्यकार ब्राह्मगके अन्तर्गत है। इसमें आरम्भसे लेकर अन्तपर्यन्त सर्वप्रेरक प्रमुक्ते ही खरूप और प्रभावका वर्णन किया गया है। पहले दो खण्डोंमें सर्वाविष्ठान परब्रह्मके पारमार्थिक खरूपका लक्षणासे निर्देश करते हुए परमार्थज्ञानकी अनिर्वचनीयता तथा ज्ञेयके साथ उसका अभेद प्रदर्शित किया है। इसके पश्चात् तीसरे और चौथे खण्डमें यक्षोपाष्ट्यानद्वारा भगवान्का सर्वप्रेरकत्व और सर्वकर्तृष्व दिखलाया गया है। इसकी वर्णनशैली बड़ी ही उदात्त और गम्भीर है। मन्त्रोंके पाठमात्रसे ही हृदय एक अपूर्व मस्तीका अनुभव करने लगता है। भगवती श्रुतिकी महिमा अथवा वर्णनशैलीके सम्बन्धमें कुछ भी कहना सूर्यको दीपक दिखाना है।

इस उपनिषद्का विशेष महत्त्व तो इसीसे प्रकट होता है कि
भगवान् भाष्यकारने इसपर दो भाष्य रचे हैं। एक ही प्रन्थपर एक ही
सिद्धान्तकी स्थापना करते हुए एक ही प्रन्थकारद्वारा दो ठीकाएँ छिली
गयी हों—ऐसा प्रायः देखा नहीं जाता। यहाँ यह शङ्का होती है कि
ऐसा करनेकी उन्हें क्यों आवश्यकता हुई ? वाक्य-भाष्यपर ठीका आरम्भ
करते हुए श्रीआनन्दिगिरि खामी कहते हैं—'केनेषितमित्यादिकां
सामवेदशाक्षाभेदबाह्मणोपनिषदं पदशो व्याख्यायापि न तुनोष भगवान्
भाष्यकारःशारीरकैन्यिरिनिणीतार्थत्वादिति न्यायप्रधानश्रुत्यर्थसंपाहकैर्वाक्येव्याविख्यासुः
अर्थात् 'केनेषितम्' इत्यादि सामवेदीय शाखान्तर्गत
ब्राह्मणोपनिषद्की पदशः व्याख्या करके भी भगवान् भाष्यकार सन्तुष्ट नहीं
हुए, क्योंकि उसमें उसके अर्थका शारीरकशाक्षानुक् युक्तियोंसे निर्णय
नहीं किया गया था, अतः अब श्रुत्यर्थका निरूपण करनेवाले न्यायप्रधान
वाक्योंसे व्याख्या करनेकी इच्छासे आरम्भ करते हैं।

इस उद्धरणसे सिद्ध होता है कि भगवान् भाष्यकारने पहले पद-भाष्यकी रचना की थी। उसमें उपनिषदर्थकी पदशः व्याख्या तो हो गयी थी; परन्तु युक्तिप्रधान वाक्योंसे उसके तात्पर्यका विवेचन नहीं हुआ था इसील्यि उन्हें वाक्य-भाष्य लिखनेकी आवश्यकता हुई। पद-भाष्यकी रचना अन्य भाष्योंके ही समान है। वाक्य-भाष्यमें जहाँ-तहाँ और विशेषतया तृतीय खण्डके आरम्भमें युक्ति-प्रयुक्तियोंद्वारा परमतका खण्डन और खमतका स्थापन किया गया है। ऐसे स्थानोंमें भाष्यकारकी यह शैंछी रही है कि पहले शङ्का और उसके उत्तरको एक सूत्रसदश वाक्यसे कह देते हैं और फिर उसका विस्तार करते हैं; जैसे प्रस्तुत पुस्तकके पृष्ठ ९ पर 'कर्मविषये चानुक्तिः तिद्वरोधित्वात्' ऐसा कहकर फिर 'अस्य विजिज्ञासितव्यस्थात्मतत्त्वस्य कर्मविषयेऽवचनम्' इत्यादि प्रन्थसे इसीकी व्याख्या की गयी है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि पद-भाष्यमें प्रधानतया मूळकी पदशः ज्याख्या की गयी है और वाक्य-भाष्यमें उसपर विशेष ध्यान न देकर विषयका युक्तियुक्त विश्रेचन करनेकी चेष्टा की गयी है। अंग्रेजी और देंगलामें जो उपनिषद्-भाष्यके अनुत्राद प्रकाशित हुए हैं उनमें केवळ पद-भाष्यका ही अनुत्राद किया गया है, पण्डितवर श्रीपीताम्बरजीने जो हिन्दी-अनुवाद किया था उसमें भी केवळ पद-भाष्य ही लिया गया था। मराठी भाषान्तरकार परलोकवासी पूज्यपाद पं० श्रीविष्णुवापट शास्त्रीने केवळ वाक्य-भाष्यका अनुवाद किया है। हमें तो दोनों ही उपयोगी प्रतीत हुए; इसल्ये दोनोंहीका अनुवाद प्रकाशित किया जा रहा है। अनुवादोंकी छपाईमें जो क्रम रक्खा गया है उससे उन दोनोंको तुळनात्मक दृष्टिसे पढ़नेमें बहुत सुभीता रहेगा। आशा है, हमारा यह अनिधकृत प्रयास पाठकोंको कुळ रुचिकर हो सकेगा।

विनीत,

अनुवादक



## श्रीहरिः

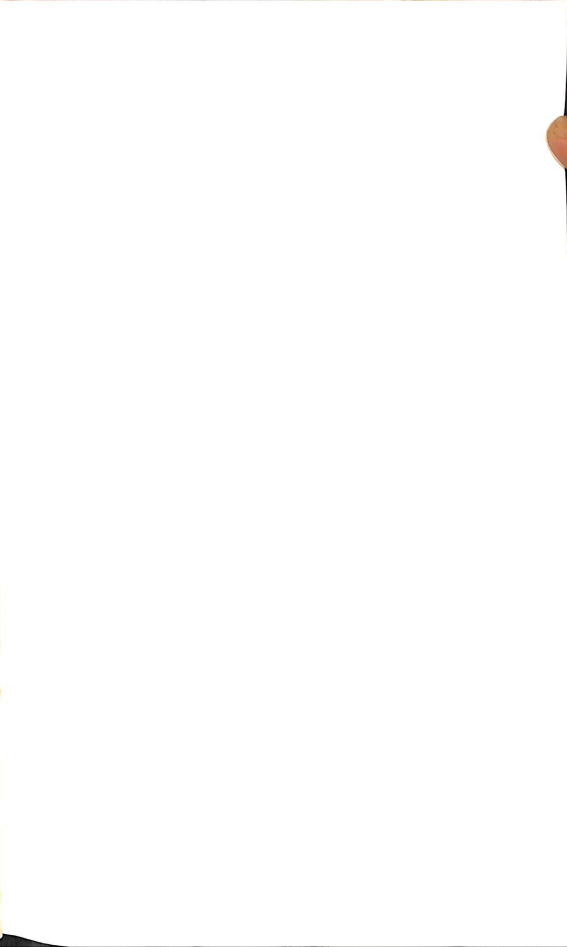
# विषय-सूची

| विषय                                  |                 |         |     | CDST              |
|---------------------------------------|-----------------|---------|-----|-------------------|
| १. शान्तिपाठ                          |                 |         |     | <b>ब</b><br>विष्ठ |
|                                       | במבר דווסת      |         |     | 9                 |
|                                       | प्रथम खण्ड      |         |     |                   |
| २. सम्बन्ध-भाष्य                      |                 | • • •   | ••• | ۷                 |
| ३. प्रेरकविषयक प्रश्न                 |                 | •••     |     | 28                |
| ४. आत्माका सर्वनियन्तृत्व             |                 |         | ••• | २५                |
| ५. आत्माका अज्ञेयत्व और अनिर्वचनीयत्व |                 |         |     | ३६                |
| ६. ब्रह्म वागादिसे अतीत व             | भौर अनुपास्य है | •••     | ••• | 40                |
|                                       | द्वितीय खण्ड    |         |     |                   |
|                                       | 200             |         |     |                   |
| ७. ब्रह्मज्ञानकी अनिर्वचनी            | यता             | •••     | ••• | 46                |
| ८. अनुभूतिका उल्लेख                   |                 | • • • • | ••• | ६८                |
| ९. ज्ञाता अज्ञ है और अज्ञ             |                 | •••     | ••• | ७३                |
| १०. विज्ञानावभासोंमें ब्रह्मक         | ो अनुभूति       | •••     | ••• | 30                |
| ११. आत्मज्ञान ही सार है               |                 |         | ••• | 16                |
|                                       | तृतीय खण्ड      |         |     |                   |
|                                       | एताय खण्ड       |         |     |                   |
| यक्षोपाख्यान                          |                 |         |     | 98                |
| १२. देवताओंका गर्व                    |                 |         | ••• | 200               |
| १३. यक्षका प्रादुर्भाव                |                 | •••     | ••• | 206               |
| १४. अग्निकी परीक्षा                   |                 | •••     | ••• | ११२               |
| १५. वायुकी परीक्षा                    |                 | •••     |     | ११५               |
| १६. इन्द्रकी नियुक्ति                 |                 | • • •   |     | ११६               |
| १७. उमाका प्रादुर्भाव                 |                 | •••     | ••• | ११७               |

# (६) चतुर्थ खण्ड

| १८. उमाका उपदेश                    | •••   | • • • | ११९ |
|------------------------------------|-------|-------|-----|
| १९. ब्रह्मविषयक अधिदैव आदेश        | •••   |       | १२३ |
| २०. ब्रह्मविषयक अध्यात्म आदेश      | •••   |       | १२६ |
| २१. वन-संज्ञक ब्रह्मकी उपासनाका फल | •••   | •••   | १२८ |
| २२. उपसंहार                        | • • • |       | १३० |
| २३. विद्यापाप्तिके साधन            | •••   | •••   | १३५ |
| २४. ग्रन्थावगाइनका फल              | •••   |       | १३९ |
| २५. शान्तिपाठ                      |       |       | 188 |





# केनोपनिषदु >>>



उमा और इन्द्र

### तत्सद्रह्मणे नमः

# केनोपनिपद्

मन्त्रार्थ, शाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित

येनेरिताः प्रवर्तन्ते प्राणिनः स्वेषु कर्मसु। तं वन्दे परमात्मानं स्वात्मानं सर्वदेहिनाम्॥ यस्य पादांशुसम्भूतं विश्वं भाति चराचरम्। पूर्णानन्दं गुरुं वन्दे तं पूर्णानन्दविग्रहम्॥

### गान्तिपाठ

ॐ आप्यायन्तु ममाङ्गानि वाक्प्राणश्रक्षः श्रोत्रमथो बल-मिन्द्रियाणि च सर्वाणि सर्वं ब्रह्मौपनिषदं माहं ब्रह्म निराक्चर्या मा मा ब्रह्म निराकरोदनिराकरणमस्त्वनिराकरणं मेऽस्तु तदात्मनि निरते य उपनिषत्सु धर्मास्ते मिय सन्तु ते मिय सन्तु । ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

मेरे अङ्ग पुष्ट हों तथा मेरे वाक्, प्राण, चक्षु, श्रोत्र, बल और सम्पूर्ण इन्द्रियाँ पुष्ट हों। यह सब उपनिषद्देश ब्रह्म है। मैं ब्रह्मका निराकरण न करें [ अर्थात् मैं ब्रह्मसे विमुख न होऊँ और ब्रह्म मेरा पिरत्याग न करे ] इस प्रकार हमारा परस्पर अनिराकरण हो, अनिराकरण हो। उपनिषदोंमें जो धर्म हैं वे आत्मा ( आत्मज्ञान ) में लगे हुए मुझमें हों, वे मुझमें हों। त्रिविध तापकी शान्ति हो।



### मधाम खण्ड

### सम्बन्ध-भाष्य

पद-भाष्य

'केनेपितम्' इत्याद्योपनिपत्
परत्रद्धिविषया वक्तव्या
इति नवमस्याध्यायस्य
आरम्भः । प्रागेतसात्कर्माणि
अशेषतः परिसमापितानि, समस्तकर्माश्रयभूतस्य च प्राणस्योपासनान्युक्तानि, कर्माङ्गसामविषयाणि

अव 'केनेषितम्' इत्यादि पर-व्रह्मविषयक उपनिषत् कहनी है इसिंछिये इस नवम अध्यायका# आरम्म किया जाता है । इससे पूर्व सम्पूर्ण कमोंके प्रतिपादनकी सम्यक्रिपसे समाप्ति की गयी है, तथा समस्त कमोंके आश्रयभूत प्राणकी उपासना एवं कर्मकी अङ्गभूत सामोपासनाका वर्णन किया गया

### वाक्य-भाष्य

समाप्तं कर्मात्मभूतप्राणविषयं
विज्ञानं कर्म चानेकउपक्रमणिका प्रकारम्, ययं।विक्रिल्पसमुच्चयानुष्टानादक्षिणोत्तराभ्यां
स्वतिभ्यामानृस्यनानृत्ती भवतः ।
अत ऊर्ध्व फल्जिरपेक्षज्ञानकर्मसमुच्चयानुष्ठानात्कृतात्मसंस्कारस्योच्छित्रात्मज्ञानप्रतिवन्धकस्य
द्वैतविषयदोपदर्शिनो निर्ज्ञाताशेष-

इससे पूर्व-ग्रन्थमें कर्मोंके आश्रयभूत प्राणविज्ञान तथा अनेक प्रकारके कर्मका निरूपण समाप्त हुआ, जिनके विकंट्स और सर्मुच्यके अनुग्रानसे दक्षिण और उत्तर मार्गोद्वारा कमशः आदृत्ति ( आवागमन ) और अनादृत्ति ( कममुक्ति ) हुआ करती हैं। इसके आगे देवता-ज्ञान और कर्मोंके समुच्यका निष्काम भावसे अनुग्रान करनेसे जिसका आत्मज्ञानका प्रतिवन्धकरूप दोष नष्ट हो गया है, जो द्वैतविषयमें दोष देखने लगा है तथा सम्पूर्ण बाह्य

<sup>#</sup> यह उपनिषद् सामवेदीय तलवकार शाखाका नवम अध्याय है।

१. दोनोंमेंसे केवल एक । २. एक साथ दोनों।

च । अनन्तरं च गायत्रसाम- है । उसके पश्चात् गायत्रसाम-विषयं दर्शनं वंशान्तमुक्तं कार्यम्। सर्गेतद्यथोक्तं कर्म च ज्ञानं सम्यगनुष्ठितं निष्कामस्य

मुमुक्षोः सन्वशुद्धचर्थं भवति ।

सकामस्य तु ज्ञानरहितस्य केंत्र-

लानि श्रोतानि स्मातीन

विषयक विचार और शिष्यपरम्परा-रूप वंशके वर्णनमें समाप्त होनेवाले कार्यका वर्णन किया गया है।

ऊपर बतलाया हुआ सम्पूर्ण कर्म और ज्ञान प्रकारसे सम्पादन किये जानेपर निष्काम सुमुक्षकी तो शुद्धिके कारण होते हैं । तथा ज्ञानरहित सकाम साधकके केवल श्रीत और स्मार्त कर्म दक्षिण

वाक्य-भाष्य

बाह्यविषयत्वात्संसारबीजमञ्जान-मुच्चिचिछ्हसतः प्रत्यगातमविषय-जिज्ञासोः केनेषितमित्यातम-स्वरूपतत्त्वविज्ञानायायमध्याय आरभ्यते । तेन च मृत्युपद्म् अज्ञानमुच्छेत्तव्यं तत्तन्त्रो संसारो यतः । अनिधगतत्वाद आत्मनो युका तद्धिगमाय तद्विषया जिज्ञासा ।

कर्मविषये चानुक्तिः; तद्वि-रोधित्वात् अस्य ज्ञानकर्मविरोधः विजिज्ञासितव्यस्य आत्मतत्त्वस्य कर्मविषयेऽवचनम्।

विषयोंका तत्त्व जान लेनेके कारण जो संसारके बीजस्वरूप अज्ञानका उच्छेद करना चाहता है, उस आत्मतत्त्वके जिज्ञासको आत्मस्वरूपके तत्त्वका ज्ञान करानेके लिये 'केनेषितम' आदि मन्त्रसे यह ( नवाँ ) अध्याय आरम्भ किया जाता है । उस आत्मतत्त्व-ज्ञानसे ही मृत्युके कारणरूप अज्ञानका उच्छेद करना चाहिये, क्योंकि यह संसार अज्ञानमूलक ही है। आत्मतत्त्व अज्ञात है, इसिंजिये उसका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये आत्मविषयक जिज्ञासा उचित ही है।

कर्मकाण्डमें आत्मतत्त्वका निरूपण नहीं किया गया; क्योंकि यह उसका विरोधी है। इस विशेष रूपसे जानने-योग्य आत्मतत्त्वका कमेकाण्डमें विवेचन नहीं किया जाता । यदि कही

दक्षिणमार्गप्रतिपत्तये पुनरावृत्तये च भवन्ति । स्वाभा-त्वशास्त्रीयया प्रवच्या पश्चादिस्थावरान्ता अधोगतिः स्यात् । ''अथैतयोःपथोर्न कतरेण च न तानीमानि क्षुद्राण्यसकृदा-वर्तीनि भूतानि भवन्ति जायस्व म्रियस्वेत्येतत्तृतीय स्थानम्" (छा०उ० ५ । १० । ८)इति श्रुते:; यह तीसरा स्थान ( मार्ग ) है"

मार्गकी प्राप्ति और पुनरावर्तनके हेतु होते हैं । इनके अशास्त्रीय खच्छन्द वृत्तिसे तो पशु-से लेकर स्थावरपर्यन्त अधोगति ही होती है । "ये [ खच्छन्द प्रवृत्ति-दक्षिणायन ] इन दोनोंमेंसे मार्गसे नहीं जाते; वे आवर्तन करनेवाले कुद्र जीव होते हैं; उनका 'जन्म छो और मरो'

### वाक्य-भाष्य

कस्मादिति चेदात्मनो हि यथा-षद्विज्ञानं कर्मणा विरुध्यते निरितशयब्रह्मस्वरूपो ह्यातमा विजिञ्जापयिषितः, ''तदेव त्वं विद्धि नेदं यदिद्मुपासते" (के० उ० १ । ४ ) इत्यादिश्रुतेः । न हि स्वाराज्येऽभिषिको ब्रह्मत्वं गमितः कञ्चन नमितुमिच्छत्यतो ब्रह्मासीति सम्बद्धो कारियतुं शक्यते । न ह्यात्मानम् अवाप्तार्थे ब्रह्म मन्यमानः प्रवृत्ति प्रयोजनवर्ती पद्यति । न निष्प्रयोजना प्रवृत्तिरतो विरुध्यत पव कर्मणा ज्ञानम् । अतः कर्म-

कि क्यों ? तो उसका कारण यह है कि आत्माका यथार्थ ज्ञान कर्मका विरोधी है क्योंकि जिसका ज्ञान कराना अभीष्ट है, वह आत्मा तो सर्वोत्कृष्ट ब्रह्मस्वरूप ही है, जैसा कि, "तुम उसीको ब्रह्म जानो, जिस इस ( देशकालावच्छिन वस्तु ) की लोक उपासना करता है वह ब्रह्म नहीं है" इस अतिसे सिद्ध होता है। जो पुरुष स्वराज्यपर अभिषिक्त होकर ब्रह्मभावको प्राप्त हो गया है वह किसीके भी सामने झुकनेकी इच्छा नहीं करता। अतः जिसने यह जान लिया है कि भीं ब्रह्म हूँ ' उससे कर्म नहीं कराया जा सकता । अपने आत्माको आप्तकाम ब्रह्म माननेवाला पुरुष किसी भी प्रवृत्तिको प्रयोजनवती नहीं देखता और कोई भी प्रवृत्ति बिना प्रयोजनके सकती, अतः कर्मसे ज्ञानका विरोध

पद-भाष्य

''प्रजा ह तिस्रोऽत्यायमीयुः''। (ऐ०आ०२।१।१।४) इति च मन्त्रवर्णात्।

विशुद्धसत्त्वस्य तु निष्कामस्य श्वानाधिकारि- एव बाह्याद् नित्यात् निरूपणम् साध्यसाधनसम्बन्धाद् इह कृतात्पूर्वकृताद्वा संस्कार-विशेषोद्भवाद्विरक्तस्य प्रत्यगात्म-विषया जिज्ञासा प्रवर्तते । तदेतद्वस्तु प्रश्नप्रतिवचनलक्षणया श्रुत्या प्रदर्शते 'केनेषितम्'

इस श्रुतिसे और ''तीन प्रसिद्ध प्रजाओंने धर्मत्याग किया'' इस मन्त्रवर्णसे भी [ यही बात सिद्ध होती है ]।

जो इस जन्म और पूर्व जन्ममें किये हुए कमोंके संस्कारविशेषसे उद्भूत बाह्य एवं अनित्य साध्य-साधनके सम्बन्धसे विरक्त हो गया है उस विशुद्धचित्त निष्काम पुरुष-को ही प्रत्यगात्मविषयक जिज्ञासा हो सकती है । यही बात 'केनेषितम्' इत्यादि प्रश्नोत्तररूपा श्रुतिद्वारा दिखळायी जाती है । कठोपनिषद्में तो कहा है—

वाक्य-भाष्य

विषयेऽनुक्तिः,विज्ञानविद्योषविषया एव जिज्ञासा ।

कर्मानारम्भ इति चेन्नः निष्कामस्य संस्कारार्थत्वात्।

यदि ह्यात्मिविश्वानेनात्माविद्या-विषयत्वात्परितित्याज्ञियिषितं कर्म ततः "प्रक्षालनाद्धि पङ्गस्य दूराद-स्पर्शनं वरम्" (म० वन०२।४९) इत्यनारम्भ एव कर्मणः श्रेयान् । है ही। इसीलिये कर्मकाण्डमें आत्म-ज्ञानका उल्लेख नहीं है; अर्थात् जिज्ञासा किसी विज्ञानविशेषके सम्बन्धमें ही होती है।

यदि कहो कि तब तो कर्मका आरम्भ ही न किया जाय तो ऐसा कहना ठीक नहीं; क्योंकि निष्काम कर्म पुरुषका संस्कार करनेवाला है।

पूर्व०-यदि आत्माके अज्ञानका कारण होनेसे आत्मज्ञानद्वारा कर्मका परित्याग कराना ही अभीष्ट है तो ''कीचड़को घोनेकी अपेक्षा तो उसे दूरसे न छूना ही अच्छा है'' इस उक्तिके अनुसार कर्मका आरम्भ न

पद-भाष्य

इत्याद्यया । काठके चोक्तम्

"पराश्चि खानि व्यत्णत्स्वयम्भूस्तस्मात्पराङ् पश्यति नान्तरात्मन् । कश्चिद्वीरः प्रत्यगात्मानमैक्षदावृत्तचश्चरमृतत्विमच्छन्"
(क० उ० २ । १ । १ ) । इत्यादि

"परीक्ष्य लोकान्कर्मचितान्त्राह्मणो
निर्वेदमायात्रास्त्यकृतः कृतेन ।

''खयम्भू प्रमात्माने वहिर्मुख करके हिंसित कर दिया है; इसछिये इन्द्रियाँ बाहरकी ओर ही देखती हैं, अन्तरात्माको नहीं देखतीं; किसी-किसी बुद्धिमान्नने ही अमरत्वकी इच्छा इन्द्रियोंको अपनी रोककर प्रत्यगात्माका साक्षात्कार किया है" इत्यादि । तथा अथर्ववेदीय (मुण्डक) उपनिषद्में भी कहा है--- भब्रह्मनिष्ठ पुरुष कर्मद्वारा प्राप्त होनेवाले छोकोंकी परीक्षा कर वैराग्यको प्राप्त हो जाय, क्योंकि कृत (कर्म) के

वाक्य-भाष्य

अल्पफलत्वादायासबरुलत्वात् तत्त्वज्ञानादेव च श्रेयःप्रातेः; <mark>इति चेत्</mark> ।

सत्यम्ः एतद्विद्याविषयं
वित्तशुद्धवे कमील्पकलत्वादिकमीव्यकं दोपवद्धन्धरूपं च
प्राप्तशानस्य तु सकामस्य "कामान्
तदनारमः यःकामयते" (मु०उ०
३।२।२) "इति नुकामयमानः"
इत्यादिश्रुतिभ्यःः न निष्कामस्य।
तस्य तु संस्कारार्थान्येव कमीणि
भवन्ति तन्निर्धर्तकाश्रयप्राण-

करना ही उत्तम है; क्योंकि वह अल्प फडवाला और अधिक परिश्रमवाला है तथा आत्यन्तिक कह्याण तत्त्व-विज्ञानमे ही होता है।

सिद्धान्ती-ठीक है, परन्तु यह अविद्यामूलक कर्म ''जो भोगोंकी कामना करता है" तथा ''इस प्रकार जो कामना करनेवाला है" इत्यादि श्रुतियोंके अनुपार सकाम पुरुषके लिये ही अल्पफलत्वादि दोषोंसे युक्त तथा बन्धनकारक है; निष्काम पुरुषके लिये नहीं । उसके लिये तो कर्म अपने निर्वर्तक (निष्पन्न करनेवाले) और आश्रयभूत प्राणोंके विज्ञानके सहित संस्कारके ही कारण होते हैं। ''देवयाजी

तदिज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत् । सुमित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्टम्'' ( मु॰ उ॰ १ । २ । १२ ) इत्याद्याथर्वणे च ।

एवं हि विरक्तस्य प्रत्यगात्म
तिवृत्ताद्यानस्य विपयं विज्ञानं श्रोतुं

इतकृत्यन- मन्तुं दिज्ञातुं च

प्रदर्शनम् सामर्थ्यमुपपद्यते,

नान्यथा । एतसाच प्रत्यगात्म
ब्रह्मविज्ञानात्संसारबीजमज्ञानं

कामकर्भप्रवृत्तिकारणमशेषतो

द्वारा अकृत (नित्यखरूप मोक्ष)
प्राप्त नहीं हो सकता । उसका
विशेष ज्ञान प्राप्त करनेके लिये तो
उस (जिज्ञासु) को हाथमें समिधा
लेकर श्रोत्रिय और ब्रह्मनिष्ठ गुरुके ही
पास जाना चाहिये" इत्यादि ।

केवल इस प्रकारसे ही विरक्त पुरुषको प्रत्यगात्मविषयक विज्ञानके श्रवण, मनन और साक्षात्कारकी क्षमता हो सकती है, और किसी तरह नहीं । इस प्रत्यगात्माके ब्रह्मत्वविज्ञानसे ही कामना और कर्मकी प्रवृत्तिका कारण तथा

## वाक्य-भाष्य

विज्ञानसहितानि । "देवयाजी श्रेयानातमयाजी वा" इत्युपक-म्यातमयाजी तु करोति "इदं मेऽनेनाङ्गं संस्कियते इति" संस्का-रार्थमेव कर्माणीति वाजसनेयके । "महायज्ञैश्च यज्ञैश्च ब्राह्मीयं क्रियते तजुः" ( मनु॰ २ । २८ ) "यज्ञो दानं तपद्यवेव पावनानि मनीषिणाम्" (गीता १८ । ५) इत्यादिस्मतेश्च ।

प्राणादिविशानं च केवलं कर्म-समुच्चितं वा सकामस्य प्राणात्म-प्राप्त्यर्थमेव भवति । निष्कामस्य त्वात्मशानप्रतिवन्धनिर्माष्ट्ये श्रेष्ठ हैं या आत्मयाजी" इस प्रकार आरम्भ करके वाजसनेय श्रुतिमें कहा है कि आत्मयाजी अपने संस्कारके लिये ही यह समझकर कर्म करता है कि "इससे मेरे इस अङ्गका संस्कार होगा" । यह शरीर महायज्ञ और यज्ञोंद्वारा ब्रह्मज्ञानकी प्राप्तिके योग्य किया जाता है।" "यज्ञ दान और तप—ये विद्वानोंको पवित्र करनेवाले ही हैं" इत्यादि स्मृतियोंसे भी यही बात सिद्ध होती है।

अकेला या कर्मके साथ मिला हुआ होनेपर भी प्राणादि विज्ञान सकाम पुरुषके लिये तो प्राणत्व-प्राप्तिका ही कारण होता है, किन्तु निष्काम पुरुषके

निवर्तते, "तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपञ्चतः" (ई० उ० ७) इति मन्त्रवर्णात्, "तरित शोकमात्मवित्" (छा० उ० ७।१।३) इति "मिद्यते हृद्यग्रन्थिश्छिद्यन्ते सर्वसंशयाः। श्रीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्द्रव्टे परावरे" (ग्र० उ० २।२।८) इत्यादिश्रुतिभ्यश्च।

कर्मसहितादपि ज्ञानादेतत् सिध्यतीति चेत् ? संसारका बीजभूत अज्ञान पूर्णतया निवृत्त होता है; जैसा कि "उस अवस्थामें एकत्व देखनेवाले पुरुषको क्या मोह और क्या शोक हो सकता है" इत्यादि मन्त्रवर्ण तथा "आत्मज्ञानी शोकको पार कर जाता है" "उस परावरको देख लेनेपर उसकी हृदय-ग्रन्थि टूट जाती है, सारे सन्देह नष्ट हो जाते हैं" इत्यादि श्रुतियोंसे सिद्ध होता है।

पूर्व ० — यह बात तो कर्मसहित ज्ञानसे भी सिद्ध हो सकती है न ?

वाक्य-भाष्य

भवतिः आदर्शनिर्मार्जनवत् । उत्पन्नात्मविद्यस्य त्वनारम्भो निरर्थकत्वात् । "कर्मणा वध्यते जन्तुर्विद्यया च विमुच्यते । तस्मात्कर्म न कुर्वन्ति यतयः पारदर्शिनः॥" (महा॰ शा० २४२ । ७) इति । "क्रियाप्यद्वचेव पुरस्तात्संन्यासश्च तयोः संन्यास प्वात्यरेचयत्" इति "त्यागेनैके०" (कै० उ० १ । २) "नान्यः पन्था विद्यते०" (इवे० उ० ३ । ८) इत्यादिश्रुतिभ्यश्च ।

लिये वह दर्पणके मार्जनके समान आत्मज्ञानके प्रतिबन्धकोंका निवर्तक होता है। हाँ, जिसे आत्मज्ञान प्राप्त हो गया है उसके लिये निष्प्रयोजन होनेके कारण कर्मके आरम्भकी अपेक्षा नहीं है। जैसा कि ''जीव कर्मसे वँघता है और आत्मज्ञानसे मुक्त हो जाता है। इसलिये पारदर्शी यतिजन कर्म नहीं करते" ''पूर्वकालमें कर्ममार्ग और संन्यास [ दो मार्ग ] थे उनमें संन्यास ही उत्कृष्ट था" ''किन्हींने त्यागरे अमरत्व प्राप्त किया ]'' "[इसके सिवा] और कोई मार्ग नहीं है" इत्यादि श्रुतियोंसे भी सिद्ध होता है।

नः वाजसनेयके दित्यान्यसमुचयवाद- कारणत्ववचनात् ।
सण्डनम् "जामे स्थात्" (वृ॰
उ॰ १।४।१७) इति प्रस्तुत्य
"पुत्रेणायं लोको जय्यो नान्येन
कर्मणा, कर्मणा पितृलोको
विद्यया देवलोकः" (वृ॰ उ॰
१।५।१६) इत्यात्मनाऽन्यस्य
लोकत्रयस्य कारणत्वस्रक्तं
वाजसनेयके।

तत्रैव च पारित्राज्यविज्ञाने

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि वाजसनेय ( बृहदारण्यक ) श्रुतिमें उस ( कर्मसहित ज्ञान ) को अन्य फलका कारण बतलाया है । "मुझे स्त्री प्राप्त हो" इस प्रकार आरम्भ करके वाजसनेय श्रुतिमें "यह लोक पुत्रद्वारा प्राप्त किया जा सकता है और किसी कर्मसे नहीं; कर्मसे पितृलोक मिलता है और विद्या ( उपासना ) से देवलोक" इस प्रकार उसे आत्मासे भिन्न लोकत्रय-का ही कारण बतलाया है ।

वहाँ ( उस बृहदारण्यकोपनिषद्-

वाक्य-भाष्य

न्यायाच्यः उपायभूतानि हि
कर्माणि संस्कारद्वारेण ज्ञानस्य।
ज्ञानेन त्वष्ट्रतत्वत्राप्तिः, "अष्ट्रतत्वं
हि विन्दते" (के० ड०२। ४)
"विद्यया विन्दतेऽष्ट्रतम्" (के०
ड०२। ४) इत्याहिश्रुतिस्पृतिभ्यश्च। न हि नद्याः पारगो नावं
न सुञ्चति यथेष्टदेशगमनं प्रति
स्वातन्त्रये सति।

न हि स्वभावसिद्धं वस्तु
आत्मनः सिषाधयिषति साआविकार्यत्वादि- धनैः। स्वभावसिद्धनिरूपणम् श्चारमा, तथा न
आपिपयिषितःः

युक्तिसे भी [ कर्म ज्ञानके साक्षात् साधन नहीं हैं | ] कर्म तो चित्तशुद्धिके द्वारा ज्ञानके साधन हैं | अमृतत्वकी प्राप्ति तो ज्ञानसे ही होती है जैसा कि "[ ज्ञानसे ] अमृतत्व ही प्राप्त कर लेता है" "विद्यासे अमृतको पा लेता है" इत्यादि श्रुति-स्मृतियोंसे प्रमाणित होता है | जो मनुष्य नदींके पार पहुँच गया है वह अपने अमीष्ट स्थानपर जानेके लिये स्वतन्त्रता प्राप्त होनेपर भी नौकाको न लोड़े—ऐसा कभी नहीं होता ।

जो वस्तु स्वतः सिद्ध है उसे कोई भी पुरुष साधनोंसे सिद्ध नहीं करना चाहता। आत्मा भी स्वभाव-सिद्ध है; और इसील्प्पि वह प्राप्त करनेकी इच्छा पट-भाष्य

हेतुरुक्तः "किं प्रजया करिष्यामो वेषां नोऽयमात्मायं लोकः" ( चृ० उ० ४ । ४ । २२ ) इति । तत्रायं हेत्वर्थः—प्रजाकर्मतत्सं- युक्तविद्याभिर्मनुष्यपितृदेवलोक- त्रयमाधनैरनात्मलोकप्रतिपत्ति- कारणैः किं करिष्यामः । न चा- साध्यमिष्टम्, येषामस्माकं स्वाभा- विकोऽजोऽजरोऽमृतोऽभयो न वर्धते कर्मणा नो कनीयान्नित्यश्च

में ) ही संन्यास प्रहण यह हेत् बतलाया है-- ''हम प्रना-को लेकर क्या करेंगे, जिन हमें ही अभीष्ट आत्मलोक यह हे ??! हेत्का अभिप्राय उस है—'मन्ष्यलोकः इस प्रकार और देवलोक-पितलोक **छोकों**के साधन लोकों की प्राप्तिके हेतुभूत कर्म और कर्मसहित ज्ञानसे क्या करना है; क्योंकि हमलोगोंको जिन्हें कि, खाभाविक, अजर, अमर, अभय और जो कर्मसे घटता-बढता नहीं है वह नित्य-

वाक्य-भाष्य

आत्मत्वे सति नित्याप्तत्वात्।
नापि विचिकारियपितः; आत्मत्वे
सति नित्यत्वादिवकारित्वाद्
अविषयत्वादमूर्तत्वाचा।

श्रुतेश्च "न वर्धते कर्मणा" ( वृ० उ० ४।४।२३) इत्यादि। स्मृतेश्च "अविकार्योऽयमुच्यते" ( गीता २।२५) इति। न च सञ्चिकीर्षितः "शुद्धमपाप-विद्धम्" ( ई० उ० ८) इत्यादि-श्रुतिभ्यः; अनन्यत्वाच्चः अन्ये- करने योग्य नहीं है, क्योंकि आत्मस्वरूप होनेके कारण वह नित्य-प्राप्त ही है। इसी प्रकार उसका विकार भी इष्ट नहीं है; क्योंकि आत्मा होनेके साथ ही वह नित्य, अविकारी, अविषय तथा अमूर्त्त भी है।

इसके सिवा श्रुतिसे ''आत्मा कर्मसे' बढ़ता नहीं है" इत्यादि और स्मृतिसे भी ''यह आत्मा अविकार्य कहा जाता है" इत्यादि कहा गया है। ''ग्रुद्ध और पापरहित" इत्यादि श्रुतियोंसे [ प्रकट होता है कि ] आत्माका संस्कार करना भी अभीष्ट नहीं है। इसके सिवा अपनेसे अभिन्न होनेके कारण भी वह संस्कार्य नहीं है क्योंकि संस्कार अन्य वस्तुके

लोक इष्टः । स च नित्यत्दाना-विद्यानिवृत्तिच्यतिरेवे.णान्यसाधन-निष्पाद्यः तसातप्रत्यगातम-ब्रह्मविज्ञानपूर्वकः सर्वेषणासंन्यास एव कर्तव्य इति। कमसहभावित्वविरोधाच प्रत्य-शानकर्मविरोध- गात्मब्रह्मिज्ञानस्य । प्रदर्शनम् न ह्यपात्तकारकफल-मेदविज्ञानेन कर्मणा प्रत्यस्त-मितसर्वभेददर्शनस्य प्रत्यगात्म-ब्रह्मिष्यस्य सहभावित्वम् उपपद्यते, वस्तुप्राधान्ये सति

टोक ही इष्ट है, साधनदारा प्रा<mark>प्त</mark> होनेवाला अनिय लोकत्रय तो इष्ट हें नहीं । और वह ( आत्मलोक ) तो नित्य होनेके कारण अविधा-निवृत्तिके सिवा अय किसी भी साधनसे प्राप्त होने योग्य है नहीं। अतः हमको आत्मा और एकल्ब्ज्ञानपूर्वक सब प्रकारकी एषणाओंका त्याग ही करना चाहिये।

इसके सिवा आत्मा और ब्रह्मके कर्भके साथ-साथ एकलज्ञानका होनेमें विरोध भी है। िकर्ता-कर्मादि ] कारक [स्वर्गीद ] फलका भेद स्वीकार किया गया है उस कर्मके साथ सम्पूर्ण भेददृष्टिसे रहित ब्रह्म और आत्माकी एकताके ज्ञानका संगत नहीं है, क्योंकि ब्रह्मज्ञान तो वस्ट्रप्रधान होनेके कारण पुरुष (कर्ता) के अधीन नहीं है। 'वे,नेषितम्' इत्यादि तसादु दृष्टा दृष्टेभ्यो बाह्यसाधन- । अतः इस

वाक्य-भाष्य

नाम्यत्संस्क्रियते । चात्म-नोऽन्यभृता क्रिया अस्ति, न च स्वेनैवात्मना ख्यात्मानं सञ्चि-की षेता। न च वस्त्वन्तराधान नित्यप्राप्तियां वस्त्वन्तरस्य

अपुरुपतन्त्रत्वाद्वह्मिद्दिज्ञानस्य

द्वारा अन्यका ही हुआ करता है। आत्मासे भिन्न कोई किया भी नहीं है; और स्वयं आत्माके योगसे ही आत्मा-के संस्कारकी इच्छा कोई न करेगा। एक वस्तुका दूसरी वस्तुपर आधान करना अथवा एक वस्तुको दूसरी वस्तुका प्राप्त होना नित्य नहीं हो

साध्येभ्यो विरक्तस्य प्रत्यगातम-विषया ब्रह्मजिज्ञासेयम् 'केनेषि-तम्' इत्यादिश्वत्या प्रदर्भते । शिष्याचार्यप्रक्नप्रतिवचनरूपेण कथनं तु सक्ष्मवस्तुविषयत्वात् सुखप्रतिपत्तिकारणं भवति । केवलतकीगम्यत्वं च दर्शितं भवति ।

"नैषा तर्केण मितरापनेया"
(क० उ० १।२।९)
गुरूपसित्तः
इति श्रुतेश्व। "आचार्यवानपुरुषो वेद" (छा० उ० ६।
१४।२) "आचार्याद्वैव विद्या
विदिता साधिष्ठं प्रापदिति"

श्रुतिके द्वारा यह दृष्ट और अदृष्ट बाह्यसाधन एवं साध्योंसे विरक्त हुए पुरुषकी ही प्रत्यगत्मविषयक ब्रह्मजिज्ञासा दिखळायी जाती है। शिष्य और आचार्यके प्रश्लोत्तररूपसे यह कथन वस्तुका सुगमतासे ज्ञान करानेमें कारण है; क्योंकि यह विषय सूक्ष्म है। इसके सिवा केवळ तर्कद्वारा इसकी अगम्यता भी दिखळायी गयी है।

"यह बुद्धि तर्कद्वारा प्राप्त होने योग्य नहीं है" इस श्रुतिसे भी यही बात सिद्ध होती है । अतः "आचार्य-वान् पुरुष [ ब्रह्मको ] जानता है" "आचार्यसे प्राप्त हुई विद्या ही उत्कृष्टताको प्राप्त होती है" "उसे साष्टाङ्ग प्रणामके द्वारा जानो"

#### वाक्य-भाष्य

नित्या। नित्यत्वं चेष्टं मोक्षस्य।

अत उत्पन्नविद्यस्य कर्मारम्भोऽनुपपन्नः, अतोव्यावृत्तवाह्यवुद्धेः

आत्मविज्ञानाय केनेषितमित्याद्यारम्भः।

सकती; और मोक्षकी नित्यता ही इष्ट है। इसिलिये जिसे आत्मज्ञान हो गया है उसके लिये कर्मका आरम्भ नहीं बन सकता। अतः जिसकी बाह्य-बुद्धि निश्च च हो गयी है उसे आत्मतत्त्वका ज्ञान करानेके लिये 'केनेषितम्' इत्यादि उपनिषद् आरम्भ की जाती है।

१. अर्थात् आत्मापर परमानन्दत्व आदि गुणोंका आधान या उसका ब्रह्माण्ड-बाह्य ब्रह्मको प्राप्त होना नित्य नहीं हो सकता ।

( छा० उ० ४। ९।३) ''तद्विद्धि | इत्यादि श्रुति-स्मृतिके नियमानुसार श्रणिपातेन" (गीता ४। ३४) इत्यादिश्चतिस्मृतिनियमाच कश्चिद् ब्रह्मनिष्ठं विधिवद्पेत्य प्रत्यगात्मविषयादन्यत्र शरणम् अपरयन्नभयं नित्यं शिवमचलम् इच्छन्पप्रच्छेति कल्प्यते-

किसी शिष्यने प्रत्यगात्मविषयक ज्ञानके सिवा कोई और शरण ( आश्रय ) न देखकर उस निर्भय, नित्य कल्याणमय अचल इच्छा करते हुए किसी ब्रह्मनिष्ठ गुरुके पास विधिपूर्वक पूजा—यही बात [ आगेकी श्रुतिसे] कल्पित की जाती है--

प्रेरकविषयक प्रश्न

ॐ केनेषितं पतिति प्रेषितं मनः । केन प्राणः प्रथमः प्रैति युक्तः । केनेषितां वाचिममां वदन्ति चक्षः श्रोत्रं क उ देवो युनक्ति ॥ १ ॥

यह मन किसके द्वारा इच्छित और प्रेरित होकर अपने विषयोंमें गिरता है ? किससे प्रयुक्त होकर प्रथम (प्रवान) प्राण चळता है ? प्राणी किसके द्वारा इच्छा की हुई यह वाणी बोछते हैं ? और <mark>कौन देव</mark> चक्ष तथा श्रोत्रको प्रेरित करता है ? ॥ १ ॥

वाक्य-भाष्य

प्रवृत्तिलिङ्गाद्विशेषार्थः प्रश्न । उपपन्नः। रथादीनां हि चेतना-वद्धिष्ठितानां प्रवृत्तिर्देष्टा अनिधिष्ठितानाम् । मनआदीनां अचेतनानां प्रवृत्तिर्दश्यते। तदि लिङ्गं चेतनावतोऽधिष्ठातः अस्तित्वे । करणानि हि मन-आदीनि नियमेन प्रवर्तन्ते।

मिन आदि अचेतन पदार्थोंकी ] प्रवृत्तिरूप लिङ्गसे उनकी प्रेरणा करनेवाले विशेष विषयमें प्रश्न करना ठीक ही है, क्योंकि रथ आदि [अचेतन पदार्थों ] की प्रवृत्ति भी चेतन प्राणियोंसे अधिष्ठित होकर ही देखी है, उनसे अधिष्ठित हुए बिना नहीं देखी। मन आदि अचेतन पदार्थींकी भी प्रवृत्ति देखी ही जाती है। यही उनके चेतन अधिष्ठाताके अस्तित्वका अनुमापक लिङ्ग है। मन आदि इन्द्रियाँ नियमसे

केन इपितं केन कर्त्री इपितम्
इष्टमिम्प्रेतं सद् मनः पतित
गच्छिति स्विषयं प्रतीति सम्बध्यते
इषेराभीक्ष्ण्यार्थस्य गत्यर्थस्य चेहासम्भवादिच्छार्थस्यैवैतद्रूपिमिति
गम्यते । इपितिमिति इट्प्रयोगस्तुच्छान्दसः । तस्यैव प्रपूर्वस्य
नियोगार्थे प्रेपितिमित्येतत् ।

तन्नासित चेतनावस्यिष्टातरि उपपद्यते । तद्विशेषस्य चानिध-ममाच्चेतनावस्सामान्ये चाधिगते विशेषार्थः प्रदन उपपद्यते ।

केनेषितम् केनेष्टं कस्येच्छा-मात्रेण मनः पतित गच्छिति स्विवये नियमेन व्यापियत इत्यर्थः । मनुतेऽनेनेति विज्ञान-निमित्तमन्तःकरणं मनः प्रेषितम् इवेत्युपमार्थः । न त्विषित-

केन इषितम्--किस कतिके द्वारा इन्छित अर्थात अभिप्रेत हुआ मन अपने विषयकी ओर है--यहाँ 'पतित' कियाके प्रति' 'स्वविषयं का सम्बन्ध (अन्वय) है। यहाँ आभीक्ष्य और गत्यर्थक \* 'इष्' धातु सम्भव न होनेके कारण यह इच्छार्थक 'इष्' धांतुका ही [ इषितम् ] रूप है—ऐसा जाना जाता है। ['इष्टम्' के स्थानमें 'इषितम्' ] यह इट्प्रयोग छान्दस (वैदिक) † है। उसप्र-पूर्वक ही प्रेरणा-अर्थमें धातुका

प्रवृत्त हो रही हैं। उनकी प्रवृत्ति विना किसी चेतन अधिष्ठाताके बन नहीं सकती। इस प्रकार सामान्य चेतनका ज्ञान होनेपर भी उसके विशेष रूपका ज्ञान न होनेके कारण यह विशेष-विषयक प्रका उचित ही है।

केन इपितम्—िकससे इच्छा किया हुआ अर्थात् किसकी इच्छामात्रसे मन अपने विषयोंकी ओर गिरता अर्थात् जाता है ! यानी वह किसकी इच्छासे अपने विषयमें नियमानुसार व्यापार करता है ! जिससे मनन करते हैं वह विज्ञाननिमित्तक अन्तःकरण मन है । यहाँ 'किसके द्वारा प्रेपित हुआ-सा'—— ऐसा उपमापरक अर्थ लेना चाहिये।

 <sup>\*</sup> इ० धातुके अर्थ आभीक्ष्ण्य ( बारम्बार होना ) गति और इच्छा हैं ।

ने व्याकरणका यह सिद्धान्त है कि 'छन्दिस दृष्टानुविधिः' वेदमें जो प्रयोग जैसे देखे गये हैं वहाँके छिये उनका वैसा ही विधान माना गया है।

तत्र प्रेषितमित्येवोक्ते प्रेषितन्। 'प्रेषितन्। रूप हुआ है । यदि श्रेषणविशेषविषयाकाङ्का स्थात् केन प्रेषयित्विशेषेण, वा येषणमिति । इषितमिति विशेषणे सति तदुभयं निवर्तते, कस्येच्छामात्रेण प्रेपितमित्यथे-विशेषनिर्धारणात् ।

यद्येषोऽथींऽभिग्रेतः स्थात, केनेषितमित्येतावर्तेव सन्त्रार्थ-सिद्धत्वात्प्रेषितमिति न वक्तव्यम् । अपि च शब्दाधि-क्यादर्थाधिक्यं युक्तमिति इच्छया कर्मणा वाचा वा केन प्रेषित-मित्यर्थविशेषोऽत्रगन्तुं युक्तः

केवल 'प्रेवितम्' इतना ही कहा होता तो प्रेषण करनेवाले और उसके प्रेषण-प्रकारके सम्बन्धमें ऐसी राङ्का हो सकती थी कि किस प्रेषकविशेषके द्वारा और किस प्रकार प्रेषण किया हुआ ? अतः यहाँ 'इषितम्' इस विशेषणके रहनेसे ये दोनों शङ्काएँ निवृत्त हो जाती हैं, क्योंकि 'इससे किसीकी इच्छामात्रसे प्रेषित हुआ' यह विशेष अर्थ हो जाता है।

शङ्का-यदि यही अर्थ अभिमत तो 'केनेषितम्' इतनेहीसे सिद्ध हो सकनेके कारण 'प्रेषितम्' ऐसा और नहीं कहना चाहिये था। सके अतिरिक्त शब्दोंकी अधि-कतासे अर्थकी अधिकता उचित है, इसिछये 'इच्छा' कमें अथवा वणी इनमेंसे किसके द्वारा प्रेषित, प्रकार प्रेषक वेशेपका प्राप्त करना आवश्वक होगा।

जेषितशब्दयोरथीविह सम्भवतः। न हि शिष्यानिव मनअदिन विषयेभ्यः प्रेषयत्यातमा । विविक्त-

'इतित' और 'प्रेषित' शब्दोंके मुख्य अर्थ यहाँके लिये सम्भव नहीं हैं, क्योंकि आत्मा मन आदिको विषयोंकी ओर इस प्रकार नहीं भेजता जैसे गुरु

न, प्रश्नसामध्यीदः देहादिसंघातादिनत्यात्कर्मकार्यादिरक्तः
अतोऽन्यत्क्टस्थं नित्यं वस्तु
बुभ्रत्समानः पृच्छतीति सामध्यीदुपपद्यते । इतस्था इच्छावाकर्मिमिदेँहादिसंघातस्य प्रेरियतृत्वं
प्रसिद्धमिति प्रश्नोऽनर्थक एव
स्यात् ।

एवमपि प्रेषितशब्दस्यार्थो न प्रदर्शित एव ।

नित्यचित्स्वरूपतया तु निमित्त-मात्रं प्रवृत्तौ नित्यचिकित्सा-घिष्ठात्वत ।

समाधाम- नहीं, प्रश्नकी सामर्थ-सेयह बात प्रतीत नहीं होती; क्योंकि इससे यह निश्चय हाता है कि जो पुरुष देहादि सङ्घातरूप अनित्य कर्म और कार्यसे विरक्त हो गया है और इनसे पृथक कूटस्थ नित्य वस्तुको जाननेकी इच्छा करनेवाठा है वही यह बात पूछ रहा है। अन्थया इच्छा, वाक् और कर्मके द्वारा तो इस देहादि प्रेरकत्व प्रसिद्ध ही है इच्छा, वाणी और कर्मके द्वारा यह सङ्घात मनको किया करता है-इस बातको तो सभी जानते हैं ] । अतः यह प्रश्न निरर्थक ही हो जाता 1

शङ्का—किन्तु इस प्रकार भी 'प्रेषित' शब्दका अर्थ तो प्रदर्शित हुआ ही नहीं।

वाक्य-भाष्य

शिष्योंको । वह तो सबसे विलक्षण और नित्य चित्स्वरूप होनेके कारण नित्य चिकित्साके अधिष्ठाती [ चकोर पक्षी ] के समान उनकी प्रवृत्तिमें केवल निमित्तमात्र है।

१. राजा लोग जब भोजन करते हैं तो उसमें विष मिला हुआ तो नहीं हैं इसकी परीक्षाके लिये उसे चकोरके सामने रख देते हैं। विषमिश्रित अन्नको देग्यकर चकोरकी आँखोंका रंग बदल जाता है। इस प्रकार चकोरकी केवल सिनिधमात्रसे ही राजाकी. भोजनमें प्रवृत्ति हो जाती है। इसके लिये उसे और कुछ नहीं करना पड़ता।

नः संशयनतोऽयं प्रश्न इति
प्रेषितशब्दस्यार्थिनशेष उपपद्यते ।
किं यथाप्रसिद्धमेन कार्यकारणसंघातस्य प्रेषियद्यत्वम्, किं वा
संघातन्यतिरिक्तस्य स्वतन्त्रस्य
इच्छामात्रेणैन मनआदिप्रेषियद्यत्वम्, इत्यस्यार्थस्य प्रदर्शनार्थं
केनेषितं पतित प्रेषितं मन इति
निशेषणद्वयम्रपद्यते ।

ननु स्वतन्त्रं मनः स्वविषये

<sub>मनः प्रभृतीनां</sub> स्वयं पततीति प्रसि
पारतन्त्र्य
द्भम्; तत्र कथं प्रश्न

प्रदर्शनम्

उपपद्यत इति, उच्यते-यदि स्वतन्त्रं मनः प्रवृत्ति-

समाधान-नहीं, यह प्रक्त किसी संशयालुका है इसीसे 'प्रेषित' शब्दका अर्थविद्योष उपपन्न हो सकता है [ अर्थात् जिसे ऐसा सन्देह है कि ] यह प्रेरक-भाव सर्वप्रसिद्ध भूत इन्द्रियोंके सङ्घातरूप देहमें है, अयवा उस सङ्घातसे भिन्न किसी खतन्त्र वस्तुमें ही केवळ इच्छामात्रसे मन आदिकी प्रेरकता है ? इस प्रकार इस अभिप्रायको प्रदर्शित करनेके छिये ही 'किसके द्वारा इच्छित और प्रेषित किया हुआ मन [ अपने विषयकी ओर] जाता हैं ऐसे दो विशेषण ठीक हो सकते हैं।

यदि कहो कि यह बात तो प्रसिद्ध ही है कि मन खतन्त्र है और वह खयं ही अपने विषयोंकी ओर जाता है; फिर उसके विषयमें यह प्रश्न कैसे बन सकता है? तो इसके उत्तरमें हमारा कहना है कि यदि मन प्रवृत्ति-निवृत्तिमें

वाक्य-भाष्य

प्राण इति नासिकाभवःः
प्रकरणात् । प्रथमत्वं प्रचलनकियायाः प्राणनिमित्तत्वात्स्वतो

नासिकाभवःः यहाँ प्रकरणवश 'प्राण' शब्दसे नासिकामें रहनेवाला वायु समझना चाहिये। चलन-क्रिया प्राण-निर्मित्तक निमित्तत्त्वात्स्वतो होनेसे प्राणको प्रधान माना गया है।

निवृत्तिविषये स्यात्, तिहं सर्वस्य अनिष्टिचिन्तनं न स्यात् । अनर्थं च जानन्सङ्कलपयित । अभ्यग्र-दुःखे च कार्ये वार्यमाणमि प्रव-र्तत एव मनः । तस्माद्युक्त एव केनेपितमित्यादिप्रश्नः ।

केन प्राणः युक्तः नियुक्तः प्रेरितः सन् प्रैति गन्छति ख-ज्यापारं प्रति । प्रथम इति प्राण-विशेषणं स्यान्, तत्पूर्वकत्वात् सर्वेन्द्रियप्रवृत्तीनाम् । खतन्त्र होता तो सभीको अनिष्ट-चिन्तन होना ही नहीं चाहिये था । किन्तु मन जान-बूझकर भी अनर्थ-चिन्तन करता है और रोके जानेपर भी अत्यन्त दु:खमय कार्यमें भी प्रवृत्त हो ही जाता है । अत: 'केनेषितम्' इत्यादि प्रश्न उचित ही है ।

किसके द्वारा नियुक्त यानी
प्रेरित हुआ प्राण अपने व्यापारमें
प्रवृत्त होता है ? 'प्रथम' यह प्राणका
विशेषण हो सकता है, क्योंकि
समस्त इन्द्रियोंकी प्रवृत्तियाँ प्राणपूर्वक ही होती हैं।

वाक्य-भाष्य

विषयावभासमात्रं करणानां प्रवृत्तिः । चिकित्रया तु प्राणस्यैव मनआदिषु । तस्मात्प्राथम्यं प्राणस्य । प्रैति गच्छति युक्तः प्रयुक्त इत्येतत् । वाचो वदनं किनिमित्तं प्राणिनां चक्षुःश्रोत्रयोश्च को देवः प्रयोक्ता । करणानाम् अधिष्ठाता चेतनावान्यः स किविशेषण इत्यर्थः ॥ १ ॥

इन्द्रियोंकी स्वतः प्रवृत्ति तो केवल विषयोंका प्रकाशनमात्र ही है। मन आदिमें चलन-किया तो प्राण-हीकी है; इसीलिये प्राणकी प्रधानता है। वह प्राण किससे युक्त अर्थात् प्रेरित होकर गमन करता यानी चलता है। वाणीका भाषण भी किस निमित्तसे होता है १ प्राणियोंके नेत्र और श्रोत्रोंको प्रेरित करनेवाला कौन देव है १ अर्थात् जो चेतन तत्त्व इन्द्रियोंका अधिष्ठाता है वह किन विशेषणोंसे युक्त है १॥ १॥

केन इषितां वाचम् इमां श्चन्दलसणां वदन्ति लौकिकाः । इन्छित यह शब्दरूपा वाणी बोळते तथा चक्षुः श्रोत्रं च स्वे स्वे (प्रकाशमान) व्यक्ति चक्षु एवं विषये क उ देवः द्योतनवान् श्रोत्रेन्द्रियको अपने-अपने व्यापारमें युनिक नियुङ्क्ते प्रेरयति ॥१॥ नियुक्त-प्रेरित करता है ॥ १॥

<mark>छौकिक पुरुष किसके द्वारा</mark> हैं ? तथा कौन देव—धोतनवान्

पद-भाष्य

एवं पृष्टवते योग्यायाह गुरुः।

करणजातस्य को देवः स्विवपर्य प्रेरित करनेवाला कौन देव है और

अति प्रेरियता कथं वा प्रेर्यतीति । है, सो सुन-

इस प्रकार पूछनेवाले योग्य शिष्यसे गुरुने कहा—त् जो ुश्रुणु यत् त्वं पृच्छिसि, मनआदि- पूछता है कि मन आदि इन्द्रिय-सम्ह्को अपने विषयोंकी ओर वह उन्हें किस प्रकार प्रेरित करता

आत्माका सर्वनियन्तृत्व

श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो मनो यद्वाचो ह वाचं स उ प्राणस्य प्राणश्रञ्जनश्रञ्जरतिमुच्य धीराः प्रेत्या<del>रमा-</del> ल्लोकादमृता भवन्ति ॥ २ ॥

जो श्रोत्रका श्रोत्र, मनका मन और वाणीका भी वाणी है वही प्राणका प्राण और चक्षुका चक्षु है [ ऐसा जानकर ] धीर पुरुष संसारसे मुक्त होकर इस छोकसे जाकर अमर हो जाते हैं॥ २॥

पद-भाष्य

अोत्रम्, शब्दस्य श्रवणं प्रति वह 'श्रोत्र' है अर्थात् शब्दके श्रवणमें साधन यानी करणं शब्दाभिव्यञ्जकं श्रोत्र- शब्दका अभिव्यञ्जक श्रोत्रेन्द्रिय है।

श्रोत्रस्य श्रोत्रं शृणोत्यनेनेति । श्रोत्रस्य श्रोत्रम् — जिससे श्रवण

मिन्द्रियम्, तस्य श्रोत्रं सः यस्त्वया पृष्टः 'चक्षुः श्रोत्रं क उ देवो युनक्ति' इति । असावेवंविशिष्टः श्रोत्रादीनि

नियुङ्क्त इति वक्तव्ये, नन्वेत-दननुरूपं प्रतिवचनं श्रोत्रस्य श्रोत्रमिति ।

नैषदोषः, तस्यान्यथा विशेषा-नवगमात् । यदि हि श्रोत्रादि-व्यापारव्यतिरिक्तेन स्वव्यापा-रेण विशिष्टः श्रोत्रादिनियोक्ता उसका भी श्रोत्र वह है जिसके विषयमें त्ने पूछा है कि 'चक्षु और श्रोत्रको कौन देव नियुक्त करता है ?'

शङ्का—प्रभके उत्तरमें तो यह बतलाना चाहिये था कि इस प्रकारके गुणोंवाला व्यक्ति श्रोत्रादि-को प्रेरित करता है; उसमें यह कहना कि वह श्रोत्रका श्रोत्र है— ठीक उत्तर नहीं है।

समाधान—यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि उस प्रेरकका और किसी प्रकार कोई विशेष रूप नहीं जाना जा सकता। यदि दराँती आदिका प्रयोग करनेवालेके समान

वाक्य-भाष्य

श्रोत्रस्य श्रोत्रम् इत्यादि प्रति-वचनं निर्विदोषस्य निमित्तत्वार्थम्। विक्रियादिविदोषरिहतस्यात्मनो मनआदिप्रवृत्तौ निमित्तत्वम् इत्येतच्छ्रोत्रस्य श्रोत्रमित्यादिप्रति-वचनस्यार्थः; अनुगमात्। तद्नु-गतानि ह्यत्रास्मित्नर्थेऽक्षराणि।

'श्रोत्रस्य श्रोत्रम्' इत्यादि उत्तर देना निर्विशेष आत्माका निमित्तत्व बतलानेके लिये हैं । इस 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम्' इत्यादिरूपसे उत्तर देनेका यही तात्पर्य है कि विकिया आदि समस्त विशेषोंसे रहित आत्माका मन आदि-की प्रवृत्तिमें कारणत्व हैं यही इससे जाना जाता है, क्योंकि इस श्रुतिके अक्षर भी इसी अर्थमें अनुगत हैं ।

१. अर्थात् वह सर्वथा निर्विकार और निर्विशेष होनेपर भी मन आदिको प्रेरितः करनेवाला है।

अवगम्येत दात्रादिप्रयोक्तृवत्, तदेदमननुरूपं प्रतिवचनं स्यात्। न त्विह श्रोत्रादीनां प्रयोक्ता स्वव्यापारविशिष्टो लवित्रादि-वद्धिगम्यते। श्रोत्रादीनामेव तु संहतानां व्यापारेणालोचन-सङ्कल्पाध्यवसायलक्षणेन फलाव-सानलिङ्गेनावगम्यते—अस्ति हि श्रोत्रादिभिरसंहतः यत्प्रयोजन-प्रयुक्तः श्रोत्रादिकलापः गृहादि-वदिति। संहतानां परार्थत्वाद्

श्रोत्रादि व्यापारसे अतिरिक्त किसी व्यापारसे विशिष्ट श्रोत्रादिका नियोक्ता ज्ञात होता तो यह उत्तर अनुचित होता । किन्त यहाँ खेत काटनेवालेके समान कोई श्रोत्रादिका खन्यापारविशिष्ट प्रयोक्ता ज्ञात नहीं है। अवयव-सहयोगसे उत्पन हुए श्रोत्रादिका जो भासकी फलन्याप्तिका आलोचना, सङ्कल्प एवं आदिरूप ज्यापार है उसीसे जाना जाता है कि गृह समान जिसके प्रयोजनसे कारण-कलाप प्रवृत्त हो रहा है वह श्रोत्रादिसे असंहत ( पृथक् ) कोई तत्त्व अवस्य है । संहत पदार्थ

वाक्य-भाष्य

कथम् ? श्रणोत्यनेनेति श्रोत्रमः
तस्य शब्दावभासकत्वं श्रोत्रत्वम् ।
शब्दोपलब्धृरूपतयावभासकत्वं न
स्वतः, श्रोत्रस्याचिद्रूपत्वात्,
आत्मनश्च चिद्रूपत्वात् ।
यच्छ्रोत्रस्योपलब्धृत्वेनावभासकत्वं तदात्मनिमित्तत्वाच्छोत्रस्य श्रोत्रमित्युच्यते; यथा

कैसे ? [सोइस प्रकारिक ] जिससे प्राणी सुनते हैं उसे 'श्रोत्र' कहते हैं । उसका जो शब्दको प्रकाशित करना है वह 'श्रोत्रत्व' है। श्रोत्रका जो शब्दके उपलब्धारूपसे प्रकाशकत्व है वह स्वतः नहीं है; क्योंकि वह अचेतन है और आत्मा चेतनरूप है।

श्रोत्रका जो उपलब्धारूपसे अवभासकत्व है वह आत्मिनिमित्तक होनेसे आत्माको 'श्रोत्रका श्रोत्र' ऐसा कहा जाता है, जैसे क्षत्रिय

तसादनुरूपमेवेदं प्रतिवचनं श्रोत्रस्य श्रोत्रमित्यादि । कः पुनरत्र पदार्थः श्रोत्रस्य

श्रोत्रमित्यादेः ? आत्मनः ह्यत्र श्रोत्रस्य श्रोत्रान्त-श्रोत्रादि-प्रकाशकत्वम् रेणार्थः, यथा प्रका-

अस्य प्रकाशान्तरेण ।

नैप दोषः। अयमत्र पदार्थः-श्रोत्रं तावत्स्वविषयन्यञ्जनसमर्थ दृष्टम् । तत्तु स्वविषयव्यञ्जन-सामर्थ्य श्रोत्रस्य चैतन्ये ह्यात्म-ज्योतिषि नित्येऽसंहते सर्वान्तरे

अवगम्यते श्रोत्रादीनां प्रयोक्ता। परार्थ ( दूसरेके साधनरूप ) हुआ करते हैं; इसीसे कोई श्रोत्रादिका प्रयोक्ता अवस्य है--यह जाना जाता है। अतः यह 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम्' इत्यादि उत्तर ठीक ही है।

> शङ्का — किन्तु इस 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम्' इत्यादि पदका यहाँ क्या अर्थ अभिप्रेत है ? क्योंकि जिस तरह एक प्रकाशको दूसरे प्रकाशका प्रयोजन नहीं होता उसी तरह एक श्रोत्रको दूसरे श्रोत्रसे तो कोई प्रयोजन है ही नहीं।

समाधान-यह भी कोई दोष नहीं है। यहाँ इस पदका अर्थ इस प्रकार है--श्रीत्र अपने विषय-को अभिन्यक करनेमें समर्थ है-यह देखा ही जाता है। किन्तु श्रोत्रका वह अपने विषयको अभि-

वाक्य-भाष्य

अत्रस्य क्षत्रं यथा वोदकस्यौष्ण्य-मग्निनिमित्ति दग्धुरप्युदकस्य दग्धाग्निरुच्यते; उदकमपि ह्यग्निसंयोगादग्निरुच्यते, यत्संयोगादुपलन्धृत्वं तत्करणं श्रोत्रादि । उदकस्येव

जातिका [ नियामक कर्म ] क्षत्र कहलाता है ; अथवा जैसे [ उष्ण ] जलकी उष्णता अग्निके कारण होती है; इसिंटिये उस जलानेवाले जलका भी जलानेवाला अग्नि कहा जाता है; और आम्रके संयोगसे जल भी अमि कहा जाता है, उसी प्रकार [ प्रमाता आत्मामें ] जिनके संयोगसे अनित्य उपलब्धृत्व है वे श्रोत्रादि करण कहलाते

सति भवति, न असति इति। अतः श्रोत्रस्य श्रोत्रमित्याद्यप-पद्यते । तथा च श्रुत्यन्तराणि – ''आत्मनैवायं ज्योतिषास्ते" (बृ०उ०४।३।६) "तस्य भासा सर्वमिदं विभाति'' (क० उ० २।२।१५, इवे०६। १४, म्र०२।२।१०)''येन सूर्यस्त-पति तेजसेद्धः" ( तै० ब्रा० ३। १२। ९। ७) इत्यादीनि। ''यदादित्यगतं तेजो जगद्धा-सयतेऽखिलम्"(गीता १५।१२) ·'क्षेत्रं क्षेत्री तथा कृत्स्नं प्रकाशयति मारत" (गीता १३। ३३) इति च गीतासु । काठके च "नित्यो नित्योंका नित्य

व्यक्त करनेका सामर्थ्य नित्यू असंहत, सर्वान्तर चेतन आत्म-ज्योतिके रहनेपर ही रह सकता है, न रहनेपर नहीं रह सकता। अतः उसे 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम्' इत्यादि कहनाः उचित ही है। "यह अपने ही प्रकाशसे प्रकाशित है" "उसके प्रकाशसे ही यह सब प्रकाशित होता है" "जिस तेजसे प्रदीप्त हुआ सूर्य तपता है" इत्यादि श्रतियाँ भी इसी अर्थकी द्योतक हैं। तथा गीतामें भी कहा है--- ''जो तेज सूर्यमें स्थित होकर सम्पूर्ण जगत्को प्रकाशित करता है।" "हे भारत! इसी प्रकार सम्पूर्ण क्षेत्रको क्षेत्री प्रकाशित करता है।" कठोप-निषद्में भी कहा है-- 'वह और चेतनोंका

### वाक्य-भाष्य

दम्धात्वसनित्यं हि तत्र तत्।। नित्यमुगलब्धृत्वमञ्जा-त विवीष्णयं स नित्योपल्डिघसक्प-त्वाद्दग्धेवोपलब्धोच्यते । श्रोत्रा-श्रोत्तत्वाद्यपलब्धिरनित्या दिष्र श्रोत्रस्य नित्या चात्मन्यतः

हैं। जलके दाहकत्वके समान आत्मामें उपलब्धृत्व अनित्य ही है। जैसे अग्निमें नित्य उष्णता रहनेके कारण वह दग्धा कहलाता है उसी प्रकार जिसमें नित्य-उपलब्धृत्व रहता है वह नित्य उपलब्धिसवरूप होनेके कारण उप-लब्धा कहा जाता है। श्रोत्रादि निमित्तोंके होनेपर जो आत्मामें श्रोतृत्वादिकी उप-लिब्ध होती है वह अनित्य है और केवल आत्मामें वह नित्य है, अतः 'श्रोत्रस्य।

(२।२।१३)इति । श्रोत्राद्येव सर्वस्यात्मभूतं चेतनमिति प्रसिद्धम्; तदिह निवर्त्यते । अस्ति किमपि विद्वदुबुद्धिगम्यं सर्वान्तर-तमं कृटस्यमजमजरमसृतमभयं श्रोत्रादेरपि श्रोत्रादि तत्सामध्य-निमित्तम् इति प्रतिवचनं शब्दार्थ-श्रोपपद्यत एव।

तथा मनसः अन्तःकरणस्य मनः। न ह्यन्तः करणम् अन्त-रेण चैतन्यज्योतिषो दीधिति स्वविषयसङ्कल्पाध्यवसायादि-समर्थं स्यात् । तस्मान्मनसोऽपि मन इति। इह बुद्धिमनसी एकीकृत्य निर्देशो मनस इति ।

्<mark>नित्यानां चेतनश्चेतनानाम्'' |</mark> चेतन हैं'' इत्यादि । श्रोत्रादि इन्द्रियवर्ग ही सबका आत्मभूत चेतन है -- यह बात [ लोकमें ] प्रसिद्ध है। उस भान्तिका इस पदसे निराकरण किया जाता है। अतः श्रोत्रादिका भी श्रोत्रादि उनकी सामर्थ्यका निमित्तभृत ऐसा कोई पदार्थ है जो आत्म-वेत्ताओंकी बुद्धिका विषय अन्तरतम, कृटस्थ, अजर, अमर और अभयह्रप है-इस प्रकार यह उत्तर और शब्दाथ ठीक ही है।

> इसी प्रकार वह मनका-अन्त:-करणका मन है, क्योंकि चिज्ज्योति-के प्रकाशके बिना अन्तःक**रण** अपने विषय सङ्कल्प और अध्यवसाय ( निश्चय ) आदिमें समर्थ नहीं हो सकता । अतः वह मनका भी मन है; यहाँ बुद्धि और मनकी एक मानकर मनका निर्देश गया है।

वाक्य-भाष्य

श्रोत्रमित्याद्यक्षराणामर्थानुगमाद् उपच्चते निर्विशेषस्योपल्डिध-स्वरूपस्यात्मनो मनआदिप्रवृत्ति-तिमित्तत्वमिति । मनशादिष्वेवं यथोक्तम ।

श्रोत्रम्' इत्यादि अक्षरोंके अर्थके अनुगमसे नित्योपलव्धिस्वरूप निर्विशेष आत्माका मन आदिकी प्रवृत्तिमें कारण होना ठीक ही है। इसी प्रकार [ जैसा कि 'ओत्रस्य ओत्रम्' के विषयमें कहा गया है ] मन, वाक् और प्राणादिके सम्बन्धमें भी समझ लेना चाहिये।

ाट-भाष्य

यद्वाचो ह वाचमः यच्छव्दो श्रोत्रादिभिः सम्बध्यते-यसाच्छोत्रस्य श्रोत्रम्, यसान्मनसो इत्येवम् । स्न वाचो ह वाचिमति द्वितीया त्रथमात्वेन विपरिणम्यते, प्राणस्य त्राण इति दर्शनात्। वाचो ह वाचिमत्येतदन्ररोधेन प्राणस्य त्राणमिति कसाद्द्वितीयैव क्रियते ? नः बहूनामनुरोधस्य युक्तत्वात् । वाचिमत्यस्य वागि-त्येतावद्वक्तव्यं स प्राणस्य उ त्राण इति शब्दद्वयानुरोधेनः एवं हि बहुनामनुरोधो युक्तः कृतः स्यात्।

यद्वाचो ह वाचम्-इस वाक्यके 'यत्' शब्दका 'यस्मात्' अर्थ (हेत्वर्ध) में 'क्योंकि वह श्रोत्रका श्रोत्र है, क्योंकि वह मनका मन है' इम प्रकार श्रोत्रादि सभी पदोंसे सम्बन्ध है । 'वाचो ह वाचम्' इस पदसमूहमें 'वाचम्' पदकी द्वितीया विभक्ति प्रथमा विभक्तिके रूपमें परिणत कर छी जाती है, जैसा कि 'प्राणस्य प्राणः' में देखा जाता है। यदि कही कि 'वाची ह वाचम्' इस प्रयोगके अनुरोधसे 'प्राणस्य प्राणम्' इस प्रकर द्वितीया ही क्यों नहीं कर छी जाती ? तो ऐसा कहना उचित नहीं क्योंकि बहुतोंका अनुरोध मानना ही युक्तिसङ्गत है । अतः 'स उ प्राणस्य प्राणः' इस पदसमूहके िस और प्राणः ] दो शब्दोंके अनुरोधसे 'वाचम्' इस शब्दको ही 'वाक' इतना कहना चाहिये। ऐसा करनेसे ही बहुतोंका अनुरोध युक्त ( खीकार ) किया समझा जायगा ।

वाक्य-भाष्य

वाचो ६ वाचं प्राणस्य प्राण इति विभक्ति द्वयं सर्वजैव द्रष्टव्यम् । कथम् १ पृष्टत्वात्स्वरूपनिर्देशः; प्रथमयैव च निर्देशः । तस्य च

यहाँ 'वाचो ह वाचम्' तथा 'प्राणस्य प्राणः' इस प्रकार [पिछले पदमें] सर्वत्र ही [प्रथमा और द्वितीया] दो विभक्ति समझनी चाहिये, क्यों ? क्योंकि आत्मा-विषयक प्रश्न होनेके कारण उसके स्वरूपका निर्देश किया गया है और निर्देश प्रथमा विभक्तिसे ही किया जाता है; तथा आत्मा ही

पृष्टं च वस्त प्रथमयैव निर्देष्टं । युक्तम् । स यस्त्वया पृष्टः प्राणस्य प्राणाख्यवत्ति विशेषस्य आण: तत्कतं हि प्राणस्य प्राणन-सामर्थ्यम् । न द्यात्मनानधिष्टितस्य <mark>प्राणनम्रुपपद्यते,''को ह्येवान्यात्कः</mark> प्राण्याद्यदेष आकाश आनन्दो न स्यातु" (तै० उ०२ ।७।१) **''ऊर्ध्वं प्राणमुन्नयत्यपानं प्रत्य-**गस्यति" (क० उ० २।२।३) इत्यादिश्रतिभ्यः । इहापि वक्ष्यते येन प्राणः प्रणीयते तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि इति। श्रोत्रादीन्द्रियप्रसावे घाण-

इसके सिवा, पृछी हुई वस्तुका निर्देश प्रथमा विभक्तिसे ही करना उचित है। अभिप्राय यह कि ] जिसके विषयमें तुने पुछा है वह प्राणका यानी प्राण नामक वृत्ति-विशेषका प्राण है । उसके कारण ही प्राणका प्राणनसामर्थ्य है. क्यों-कि आत्मासे अनधिष्ठित प्राणका प्राणन सम्भव नहीं है, जैसा कि ''यदि यह आनन्दखरूप आकाश न होता तो कौन जीवित रहता और कौन श्वासोच्छ्रास करता" ''यह प्राणको ऊपर ले जाता है तथा अपानको नीचेकी ओर छोड़ता है" इत्यादि श्रुतियोंसे सिद्ध होता है। यहाँ ( इस उपनिषद्में ) भी यह कहेंगे ही कि जिसके द्वारा प्राण प्राणन करता है उसीको व ब्रह्म जान ।

शङ्का-परन्तु यहाँ श्रोत्रादि

वाक्य-भाष्य

श्चेयत्वात्कर्मत्विमिति द्वितीया। स्रतो वास्रो ह वास्रं प्राणस्य प्राण इत्यस्मात्सर्वत्रैव विभक्ति-

श्चेय है, इसिलये उसमें कर्मत्व रहनेके कारण दितीया भी ठीक है। अतः 'वाचों ह वाचम्' तथा 'प्राणस्य प्राणः' इस कथनके अनुसार सभी जगह दो विभक्ति समझनी चाहिये। [अर्थात् सभी पदोंमें ये दोनों विभक्तियाँ रह सकती हैं।]

स्येव ग्रहणं युक्तं न तु प्राणस्य ।
सत्यमेदम्; प्राणग्रहणेनैव तु

ग्राणस्य ग्रहणं कृतमेव मन्यते
श्रुतिः । सर्वस्यैव करणकलापस्य
यदर्थप्रयुक्ता प्रवृत्तिः; तद्वह्नोति
प्रकरणार्थो विवक्षितः ।
तथा चक्षुपश्रक्ष रूपप्रकाशकस्य चक्षुपो यदूपग्रहणसामर्थ्यं
वदात्मचैतन्याधिष्ठितस्यैव । अतः
चक्षपश्रक्षः ।

प्रष्टुः पृष्टस्यार्थस्य ज्ञातुमिष्ट-व्यातमिवदो- त्दात् श्रोत्रादेः श्रोत्रा-श्रवतन- दिलक्षणं यथोक्तं निरूपणम् ब्रह्म 'ज्ञात्दा' इत्यध्या-दियतेः अमृता भदन्ति इति इन्द्रियोंके प्रसङ्गमें घाणको ही प्रहण करना युक्तियुक्त है, प्राणको नहीं। समाधान—यह टीक है। किन्तु श्रुति, प्राणको प्रहण करनेसे ही घाणका भी प्रहण किया मानती है। इस प्रकरणको यही अर्थ बतलाना अभीष्ट है कि जिसके लिये सम्पूर्ण इन्द्रिय-समूहकी प्रवृत्ति है वहीं ब्रह्म है।

तथा [ वह ब्रह्म ] चक्षुका चक्षु है । रूपको प्रकाशित करनेवाले चक्षु-इन्द्रियमें जो रूपको प्रहण करनेकी सामर्थ्य है वह आत्म-चैतन्यसे अधिष्टित होनेके कारण ही है । इसल्यि वह चक्षुका चक्षु है । प्रश्न—कर्ताको अपने पूछे हुए पदार्थको जाननेकी इच्छा हुआ ही करती है, इसल्ये, तथा 'अमृता भवन्ति' ( अमर हो जाते हैं ) ऐसी फल्रशुति होनेके कारण भी उपर्युक्त

# वाक्य-भाष्य

यदेतच्छ्रोत्राद्युपर व्धिनिमित्तं श्रासम्बानेन श्रोत्रस्य श्रोत्रमि-त्यादिरुक्षणं नित्यो-असृतत्व-पर्राव्धस्वरूपं नि-विशेषमारमतत्त्वं तद्-बुद्ध्वातिमुच्यानवबोधनिमित्ता-स्यारोपिताद् बुद्धश्रादिरुक्ष-

विधनिमित्तं यह जो श्रोत्रादिकी उपलब्धिका श्रोत्रमिन निमित्तभूत तथा 'श्रोत्रका श्रोत्र' श्रणं नित्यो- इत्यादि लक्षणोंवाला नित्योपलब्धि- स्वरूप निर्विशेष आत्मतत्त्व है उसे जानकर, अज्ञानके कारण आरोपित बुद्धि आदि लक्षणोंवाले संसारसे बुद्धियादिलक्ष- छूटकर—उससे मुक्त होकर, धीर—

ज्ञानाद्वचमृतस्यं प्राप्यते । ज्ञात्वा विम्रुच्यते इति सामर्थ्यात् । श्रोत्रादिकरणकलाप-मुज्झित्वा—श्रोत्रादौ ह्यात्मभावं कृत्वा, तदुपाधिः सन्, तदातमना जायते भ्रियते संसरति च। अतः श्रोत्रादेः श्रोत्रादिलक्षणं ब्रह्मातमे ते विदित्वा, अतिमुच्य श्रे त्राद्यातमभावं परित्यज्य-ये श्रोत्राद्यातमभातं परित्यजनितः ते धीरा धीमन्तः: न हि विशिष्ट-धीमच्यमन्तरेण श्रोत्राद्यात्म-भावः शक्यः परित्यक्तुम्-प्रेत्य

श्रोत्रादिके श्रोत्रादिरूप जानकर-इस प्रकार यहाँ 'ज्ञात्वा' कियाका अध्याहार किया जाता है, क्योंकि अमरत्वकी प्राप्ति ज्ञानसे ही होती है, जैसा कि '[ब्रह्मको] जानकर मुक्त हो जाता है इस उक्तिकी सामर्थ्यसे सिद्ध होता है श्रोत्रादि करणकलापको —श्रोत्रादिमें ही आत्मभाव करके उपाधिसे युक्त जन्मता, मरता और संमारको प्राप्त होता है। अतः श्रोत्रादिका श्रोत्रादि रूप ब्रह्म ही आत्मा है ऐसा जानकर और अतिमोचन करके श्रोत्रादिमें आत्मभावको त्यागकर धीर पुरुष 'प्रेत्य' अर्थात् पुत्र, मित्र, कलत्र और बन्धुओंमें अहंता ममताके व्यवहाररूप इस छोकमे विलग होकर यानी सम्पूर्ण एषणाओंसे

वाक्य-भाष्य

णात्संसारान्मोक्षणं कृत्वा घीरा घीमन्तः प्रेत्यासात्लोकाच्छरीरात् प्रेत्य वियुज्यान्यसम्बद्यति-सन्धीयमाने निर्निमित्तत्वाद्मृता भवन्ति ।

सवान्त । सित हाज्ञाने कर्माणि शरी-रान्तरं प्रतिसन्दधते । आत्मा-वबोधे तु सर्वकर्मारम्भनिमित्ता- बुिद्धमान् लोग इस लोकसे जाकर अर्थात् इस शरीरसे पृथक् होकर दूसरे शरीरका अनुसन्धान न करनेके कारण अन्य कोई प्रयोजन न रहनेसे अमृत हो जाते हैं।

अज्ञानके रहनेतक ही कर्म दूसरे शरीरकी खोज किया करते हैं। आत्मज्ञान हो जानेपर तो सम्पूर्ण कर्मोंके आरम्भक अज्ञानसे विपरीत ज्ञानरूप अग्निद्वारा कर्मोंके दग्ध ाद-भाष्य

व्यावृत्य असात् लो हात् पुत्र-मित्रकलत्रवन्धुषु ममाहंभाव-संव्यवहार लक्षणात्, त्यक्तसर्वे-षणा भूत्वेत्यर्थः अमृता अमरणधर्माणो भवन्ति ।

"न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनेके अमृतत्वमानशः"
(केवल्य०१।२) "पराश्चि खानि ज्यतृणत्स्वयम्भूस्तस्मात् पराङ्पश्यति नान्तरात्मन्। कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमेश्चदी
वृत्तचश्चरमृतत्विम्च्छन्" (क॰ उ॰ २।१।१) "यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः अत्र ब्रह्म समञ्जते" (क॰ उ॰ २।३।१४) इत्यादिश्चितिभ्यः।

ज्ञानविषरीतविद्याग्निविष्छुष्टत्वात्
कर्मणामनारम्भेऽसृता एव
भवन्ति । शरीरादिसन्तानाविच्छेदप्रतिसन्धानाद्यपेक्षयाध्यारोपित-

होकर अमृत—अमरणधर्मा हो जाते हैं। जो छोग श्रोत्रादिमें आत्म-भावका त्याग करते हैं वे धीर यानी बुद्धिमान् होते हैं। क्योंकि विशिष्ट बुद्धिमत्त्वके बिना श्रोत्रादिमें आत्म-भावका त्याग नहीं किया जा सकता।

··कर्मसे, प्रजासे अथवा धनसे नहीं, किन्हीं किन्हींने केवल त्यागसे ही अमरत्व लाम किया है'' 'खयम्भू-ने इन्द्रियोंको बहिर्मुख करके हिंसित कर दिया 🖁 इसलिये जीव बाह्य वस्तुओंको ही देखता है, अपने अन्तरात्माको नहीं देखता। कोई बुद्धिमान् पुरुष अमरत्वकी इच्छासे इन्द्रियोंको रोककर अपने गात्माको देखता है'' 'जिस समय इसके हृदयकी कामनाएँ छूर जाती-हैं ....इस अत्रस्थामें वह ब्रह्मको प्राप्त कर लेता है'' इत्यादि श्रुतियोंसे भी यही सिद्ध होता है। अथना एषणात्याग तो 'अतिमुच्य'

वाक्य-भाष्य

हो जानेपर फिर प्रारब्ध निःशेष हो जानेके कारण वे अमृत ही हो जाते हैं । [अनादि संसारपरम्परासे भैं शरीर हूँ' ऐसे अध्यासके कारण] 'पुनः-पुनः शरीरप्राप्तिरूप परम्पराका विच्छेद न हो' ऐसा अनुसन्धान करते रहनेके कारण अपने ऊपर आरोपित

अथवा, अतिमुच्येत्यनेनवैपणा- | पदसे ही सिद्ध हो जाता है, अतः त्यागस्य सिद्धत्दाद् असाह्योकात्। <mark>प्रेत्य असाच्छरीराद्पेत्य</mark> मृत्वे-त्यर्थः ॥ २ ॥

'अस्माल्डोकारप्रेस्य' का यह भाव समझना चाहिये कि इस शरीरसे अलग होकर यानी मरकर अमर हो जाते हैं ।।। २ ॥

यसाच्छ्रोत्रादेरपि श्रोत्राद्यात्म-। क्योंकि ब्रह्म श्रोत्रादिका श्रोत्रादिखप है, इसलिये-भृतं ब्रह्म अतः।

आत्माका अज्ञेयत्व और अनिर्दचनीयत्व

<mark>न तत्र चक्षुर्गच्छति न वाग्गच्छति नो मनो न</mark> विद्यो न विजानीमां यथैतदनुशिष्यादन्यदेव तद्विदितादथो अविदिताद्धि। इतिशुश्रुम पूर्वेषां ये नस्तद्वचाचचिक्षरे ॥ ३॥

वहाँ ( उस ब्रह्मतक ) नेत्रेन्द्रिय नहीं जाती, वाणी नहीं जाती, मन नहीं जाता । अतः जिस प्रकार शिष्यको इस ब्रह्मका उपदेश करना चाहिये, वह हम नहीं जानते—वह हमारी समझमें नहीं आता। षह विदितसे अन्य ही है तथा अतिदितसे भी परे है--ऐसा हमने पूर्व-पुरुषोसे सुना है, जिन्होंने हमारे प्रति उसका व्याख्यान किया था ॥ ३ ॥

पद-भाष्य

न तत्र तिसन्त्रह्मणि चक्षुः | वहाँ—उस ब्रह्ममें

गच्छति, स्वात्मिन गमना- नहीं जाती, क्योंकि अपनेहीमें अपनी सम्भवात्। तथा न वाग् गच्छति। । गति होनी असम्भव है । और न वाणी

वाक्य-भाष्य

नित्यात्मस्वरूपवस्वादमृता भवन्ति |

ष्त्युपचर्यते ॥ २ ॥

मृत्युवियोगात्पूर्वमप्यमृताः सन्तो | की हुई अज्ञानरूप मृत्युका वियोग होनेसे पूर्व भी नित्य आत्मस्वरूप होनेके कारण यद्यपि अमृत ही रहते हैं तथापि अमर होते हैं—ऐसा उपचारसे कहा जाता है ॥ २ ॥

वाचा हि शब्द उच्चार्यमाणोऽभि- | ही पहुँचती है । जिस समय वाणी-धेयं प्रकाशयति यदा, तदाभि-'धेयं प्रति वाग्गच्छतीत्युच्यते । रतस च शब्दस तनिर्वर्तकस च करणस्यातमा ब्रह्म न वाग्गच्छति यथाप्रिद्दिकः प्रकाशकश्रापि सन् न ह्यात्मानं प्रकाशयति दहति वा, तद्वत । मन: मनश्रान्यस्य सङ्करपयित् अध्यवसायित् च सत् नात्मानं सङ्कल्पयत्यध्यवस्यति च, तस्यापि ब्रह्मात्मेति। इन्द्रिय-

से उच्चारण किया हुआ शब्द अपने गन्यको प्रकाशित करता है उस समय ही, अपने वाच्यतक वाणी पहुँ नती है -- ऐसा कहा जाता है। किन्तु ब्रह्म तो शब्द और उसका व्यवहार करनेवाले इन्द्रियका आत्मा है । अतः वागी वहाँ उसी प्रकार नहीं पहुँच सकतो, जैसे कि अग्नि दाहक और प्रकाशक होनेपर भी अपनेको न जलाता है और न प्रकाशित ही करता है।

और न मन ही वहाँतक जाता है ] । मन भी अन्य परार्थोंका सङ्कन्प और निश्चय होता हुआ भी अपना सङ्करप या निश्चय नहीं करता है, क्योंकि ब्रह्म

वाक्य-भाष्य

न तत्र चक्षुर्गच्छति इत्युक्तेऽपि पर्यन्यागे हेतुरप्रतिपत्तेः। थोत्रमित्येवमादिना उक्तेऽप्यात्मतत्त्वेऽप्रतिपन्नत्वात् सक्षमत्वहेतोर्वस्तुनः पुनः पुनः पर्यनुयुश्वाकारणमाह - न तत्र चक्षर्गच्छतीति । तत्र श्रोत्रा-

यद्यपि आचार्यने तत्त्वका निरूपण कर दिया तो भी न समझनेके कारण शिष्यके पुनः प्रश्न करनेमें नेत्रेन्द्रिय नहीं जाती' इत्यादि कारण है। अर्थात् 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम्' इत्यादि श्रतिसे आत्मतत्त्वका निरूपण दिये जानेपर भी आत्मतत्त्व अत्यन्त सूक्ष्म होनेके कारण समझमें न आनेसे शिष्यको जो पुनः पूछनेकी इच्छा हुई उमका कारण 'न तत्र चक्षुर्गच्छति' इत्यादि श्रुतिसे बतलाया गया है।

मनोभ्यां हि वस्तुनो विज्ञानम् । तदगोचरत्वान विद्यः तह्रह्म ईदशमिति।

अतो न विजानीमो यथा येन प्रकारेण एतद् ब्रह्म अनुशिष्याद उपदिशेच्छिप्यायेत्यभिप्रायः यदि करणगोचरं तदन्यसम उपदेष्टुं शक्यं जातिगुणक्रिया-विशेषणैः। न तञ्जात्यादिविशेषण-

उसका भी आत्मा है । इन्द्रिय और मनसे ही वस्त्रा ज्ञान हुआ करता है; उनका अविषय होनेके कारण हम यह नहीं जानते कि वह ब्रह्म ऐसा है।

अतः जिस प्रकारसे इस ब्रह्मका अनुशासन—शिष्यके प्रति उपदेश किया जाय—यह हम नहीं जानते ऐसा इसका अभिप्राय है । जो वस्तु इन्द्रियोंका विषय होती है उसीका जाति. अं र गुण क्रियारूप विशेषगोंद्वारा दूसरेको उपदेश किया जा सकता है। किन्त ब्रह्म जाति आदि िशेषणोंवाला नहीं है। अतः शिष्योंको उपदेश-वहस्य तसाद्विषमं शिष्यानुपदेशेन । द्वारा उसकी प्रतीति कराना बहुत

वाक्य-भाष्य

चक्षरादीनि वाक-सर्वेन्द्रियोपतक्षणार्थ-रवान्न विज्ञानमुत्पाद्यन्ति । सुखादिवत्तर्हि गृह्येतान्तःकर-णेनात आह—नो मनः । न सुखादिवन्मनसो विषयस्तत्; इन्द्रियाविषयत्वात् ।

श्रोत्रादिके आत्मस्वरूप उस आत्म-तत्त्वके विषयमें चक्ष आदि इन्द्रियाँ नहीं उत्पन्न सकतीं र कर क्योंकि यहाँ वाक और चक्ष सभी इन्द्रियोंका उपलक्षण करनेके लिये हैं।

इसपर सन्देह होता है-फिर सुखादिके समान अन्तःकरणसे ग्रहण हो सकता होगा ? [ इसपर कहते हैं—] मन भी उसतक नहीं पहुँचता । वह सुखादिके समान मनका भी विषय नहीं है, क्योंकि वह इन्द्रियोंका अविषय है।

त्रत्यायियतुमिति उपदेशे तदर्थ-ग्रहणे च यत्नातिशयकर्तव्यतां दर्शयति ।

'न विद्यो न विजानीमो यथैतद नुशिष्यात्' इति अत्यन्तम्
एवोपदेशप्रकारप्रत्याख्याने प्राप्ते
तदपदादोऽयम्रच्यते । सत्यमेवं
प्रत्यक्षादिभिः प्रमाणेर्न परः
प्रत्यायितुं शक्यः; आगमेन तु

कठिन है—इस प्रकार श्रुति उपदेश और उसके अर्थका प्रहण करनेमें अधिक प्रयत्न करनेकी आवश्यकता दिख्छाती है।

[ पूर्वोक्त श्रुतिके ] 'न विद्यो न विजानीमो यथैतदनुशिष्यात्' इस वाक्यसे उपदेशके प्रकारका अत्यन्त निषेध प्राप्त होनेपर उसका यह अपवाद कहा जाता है । यह टीक है कि प्रत्यक्षादि प्रमाणोंसे परमात्माकी प्रतीति नहीं करायी जा सकती, विज्ञु शास्त्रसे तो

वाक्य-भाष्य

न विद्यो न विज्ञानीमोऽन्तःकरणेन यथैतद्वद्वा मनआदिकरणज्ञातमनुशिष्याद् अनुशासनं
कुर्यात्प्रवृत्तिनिमित्तं भवेत्तथाविषयत्वान्न विद्यो न विज्ञानीमः।

अथवा श्रोत्रादीनां श्रोत्रादि
छक्षणं ब्रह्मविशेषेण दर्शयेत्युक्तः

आचार्य आह न शक्यते दर्श
यितुम्। कस्मात् ? न तत्र चक्षु
र्गच्छति इत्यादि पूर्ववत्सर्वम्। अत्र

तु विशेषो यथैतदनुशिष्यादिति।

यथैतदनुशिष्यात् प्रतिपादयेद

यह ब्रह्म मन आदि इन्द्रियसमूहका जिस प्रकार अनुशासन करता है अर्थात् जिस प्रकार उनकी प्रवृत्तिका कारण होता है—इन्द्रियोंका अविषय होनेके कारण—इस सम्बन्धमें अपने अन्तः करणद्वारा हम कुछ नहीं जानते अर्थात् कुछ नहीं समझते।

अथवा शिष्यके यह कहनेपर कि

'श्रोत्रादिके श्रोत्रादिरूप ब्रह्मको विशेषरूपसे दिखलाओं आचार्य कहते हैं

कि 'उसे दिखाया नहीं जा सकता ।'

क्यों ? 'क्योंकि उसतक नेत्र नहीं पहुँच

सकते' इत्यादि प्रकारसे सबका आशय

पूर्ववत् समझना चाहिये । यहाँ

'यथैतदनुशिष्यात्' इस वाक्यका

विशेष तात्पर्य है; अर्थात् जिस किसी
अन्य पिधिसे कोई अन्य गुरु अपने

शक्यत एव प्रत्यायिति वि तदुपदेशार्थमागममाह--

अन्यदेव तद्विदितादथो अि-दितादधीति । अन्यदेव पृथगेव तद् यत्प्रकृतं श्रोत्रादीनां श्रोत्रा- उसकी प्रतीति करायी ही जा सकती है—अतः उमके उपदेशके लिये शासप्रमाण देते हैं—

भवह विदितसे अन्य ही है और अविदितसे भी परे हैं। यहाँ जिसा प्रकरणप्राप्त श्रोत्रादिके श्रोत्रादि और उनके अविषय ब्रह्मका उल्लेख किया

वाक्य-भाष्य

अन्योऽपि शिष्यानितोऽन्येन विधिनेत्यभिप्रायः।

सर्वथापि ब्रह्म बोधयेत्युक्त
आचार्य आह, अन्यदेव तद्विदितादथो अविदितादधीत्यागमं विदिताविदिताभ्यामन्यत्वम्। यो हि ज्ञाता स एव सः,
सर्वात्मकत्वात्। अतः सर्वात्मनो
ज्ञातुर्ज्ञात्रन्तराभावाद्विदितादन्यत्वम्। "स वेक्ति वेद्यं न च
तस्यास्ति वेत्ता" ( इवे० उ०
३। १९) इति च मन्त्रवर्णात्।
"विज्ञातारमरे केन विज्ञानीयात्"
( वृ० उ० २। ४। १४) इति च
वाजसनेयके। अपि च व्यक्तमेव

शिप्योंको इसका अनुशासन— प्रतिपादन कर सकता है [ वह इस नहीं जानते ]।

परन्तु मुझे तो किसी भी ही ब्रह्मका बोध करा दीजिये-शिष्यके ऐसा कहनेपर आचार्य कहते हैं—'वह ब्रह्म जाने हुएसे अन्य ै तथा विना जानेसे भी परे हैं - जाने और न जाने हुएसे भिन्न होना यही उपदेशकी परम्परा है । इसके सिवा जो कोई भी उनको जाननेवाला वह स्वयं वही है, क्योंकि सर्वात्मक है। अतः सबके आत्मारूप उस ज्ञाताके सिवा अन्य अभाव होनेके कारण वह, जितना कुछ जाना जाता है उससे भिन्न हैं। जैसा कि मन्त्रवर्ण भी कहता है-''वह सम्पूर्ण ज्ञेयको जानता है तथा उसका शाता और कोई नहीं है" तथा वाजसनेय श्रृतिमें भी कहा है — ''अरे ! उस विज्ञाताको किससे जाने !'' इसके सिवा व्यक्तको ही निदित कहा गया है, उससे भिन्न [ यानी अब्यक्त ]

दीत्युक्तमियय्य तेपामः तद् विदिताद् अन्यदेव हि । विदितं नाम यद्विदिकिययातिशयेनाप्तं विदिकियाकर्मभूतं कचित् किश्चित्कस्यचिद्विदितं स्यादिति । सर्वमेव च्याकृतं विदितमेवः जस्मादन्यदेवेत्यर्थः ।

गया है वह विदित्तसे अन्य — पृथक् ही है । वेदन कियासे अत्यन्त व्यात अर्थात् वेदन-कियाकी कर्म-भूत जो कुछ [ नामरूपात्मक ] वस्तु कहीं-न-कहीं किसी-न-किसी-को ज्ञात है उसीको विदित्तं कहते हैं । अतः सम्पूर्ण व्याकृत वस्तु विदितं ही है । उस [ विदित्तं वस्तु ] से ब्रह्म पृथक् ही है — यह इसका तत्वर्य है ।

वाक्य-भाष्य

विदितं तस्मादन्यदित्यभिष्रायः । चिद्विदितं व्यक्तं तदन्यविषय-स्वाद्वपं सिविनेधं ततोऽनित्यमत व्यवानेकत्वादशुद्धमन पव तद्धि-लक्ष्मणं ब्रह्मेनि सिद्धम् । तर्ह्मिविदनम् ।

नः विज्ञानानपेक्षत्वाद्। यद्धय-

ब्रह्मणः विहिनं ति हिज्ञाना क्वीयप्रकाशने पेश्नम् । अविहित-अन्यान श्रुत्वम् विज्ञानाय हि लोक-प्रचृत्तिः । इदं तु विज्ञानानपेश्नम् । कस्मात्? विज्ञान-क्वरूपत्वात् । न हि यस्य यत्स्वरूपं तत्त्तेनः न्यतोऽपेक्ष्यते । न च स्वत व्यवापेश्ना अनपेश्नमेव सिद्ध- है यही इस [ अन्यदेव विदितात् ] का तात्पर्य है जो विदित अर्थात् व्यक्त होता है वह दूसरेका विपय होनेके कारण अन्य और सविरोध होता है ऐसा होनेस अनित्य होता है, अतः अनेक होनेके कारण अग्रुद्ध भी होता है; इसलिये सिद्ध हुआ कि ब्रह्म उससे भिन्न प्रकारका ही है।

पूरिक-तो फिर ब्रह्म अज्ञात हुआ ?
िद्धान्ती—नहीं, क्योंकि उन विज्ञान(ज्ञात होने ) की अपेक्षा नहीं है ।
जो वस्तु अज्ञात होती है उनके विज्ञानकी अपेक्षा हुआ करती है । अज्ञात वस्तुको जाननेके लिये ही सम्पूर्ण लोकोंकी प्रवृत्ति है; किन्तु ब्रह्मको अपने विज्ञानकी अपेक्षा नहीं है; क्यों ? क्योंकि वह विज्ञानस्व क्य ही है ।
जिनका जो स्वरूप होता है वह उमीकी दूमरेसे अपेक्षा नहीं रखता और अपनेसे तो अपेक्षा इुआ ही नहीं करती, क्योंकि अपना आप तो सिद्ध

अविदितमज्ञातं तहींति प्राप्त आह--अथो अपि अतिदिताद् विदित्तविपरीताद्व्या कृताविद्या-लक्षणाद्वचा कृतवीजातु, अधि इति उपर्यर्थे, लक्षणया अन्यद् अर्थ ऊपर होता है; परन्तु लक्षणासे

तो फिर ब्रह्म अज्ञात है----ऐसा प्राप्त होनेपर कहते हैं --- वह अविदित-विदितसे विपरीत व्याकृत पदार्थोंकी बीजभूत अविद्यारूप अव्याकृतसे भी 'अधि' है।' 'अधि'का

वाक्य-भाष्य

स्वात् । प्रदीपः स्वरूपाभिव्यकौ प्रकाशान्तरमन्यतोऽपेक्षते खतो वा । यद्धश्यनपेक्षं तत्स्वत एव सिद्धम् । प्रकाशात्मत्वात् प्रदीपस्यापेक्षिताऽप्यनर्थकः स्यात, प्रकारो विरोपाभावात् । न हि पदीपस्य खरूपाभिव्यक्तौ प्रदीप-प्रकाशोऽर्थवान् । न चैवमात्म-नोऽन्यत्र विज्ञानमस्ति येन खरूपविज्ञानेऽप्यपेक्ष्येत । विरोध इति चेन्नान्यत्वात् ।

स्त्रह्मपविज्ञाने विज्ञानस्त्रह्मपत्वाद् विज्ञानान्तरं नापेश्नत इत्येतद्सत्।

( प्राप्त ) होनेके कारण अपेक्षासे रहित ही है । दीपक अपने स्वरूपकी अभिव्यक्तिके लिये अपनेसे किसी अन्यसे प्रकाशान्तरकी अपेक्षा नहीं रखता। इस प्रकार जो अपेक्षा नहीं रखता वह स्वतः सिद्ध ही है। दीपक प्रकाशस्वरूप ही है; अतः अपने स्वरूपकी अभिव्यक्तिके लिये यदि वह प्रकाशान्तरकी अपेक्षा करे तो व्यर्थ ही होगा, क्योंकि प्रकाशमें कोई विशेषता नहीं हुआ करती। एक दीपकके स्वरूपकी अभिव्यक्तिमें किसी अन्य दीपकका प्रकाश सार्थक नहीं होता । इसी प्रकार आत्मासे भिन्न ऐसा कोई विज्ञान नहीं है जो उसके स्वरूपका ज्ञान करानेके अपेक्षित हो ।

यदि कहो कि इससे विरोध प्रतीत होता है तो ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि [ आत्मा ] इससे भिन्न है । पूर्व - तुमने जो कहा कि आत्मा विज्ञानस्वरूप है, इसलिये स्वरूपको जाननेमें किसी अन्य विज्ञान-हरयते हि विपरीतज्ञानमात्मिन की अपेक्षा नहीं है सो ठीक नहीं

इत्यर्थः । यद्धि यसाद्धि उपरि | इसका अर्थ 'अन्य' करना चाहिये, तत्तसादन्यदिति भवति. प्रसिद्धम्।

यद्विदितं तदल्पं मर्त्यं दुःखा-बहाण तमकं चेति हेयम्। आरमभिन्नत्व- तस्माद्विदिताद्नयद्वह्म प्रतिपादनम्

क्योंकि जो वस्तु जिससे अधि— ऊपर होती है वह उससे अन्य हुआ करती है-यह प्रसिद्ध ही है।

जो वस्त विदित होती है वह अल्प, मरणशील एवं दु:खमयी होती है, इसिछिये वह हेय (त्याज्य) है। इत्युक्ते त्वहेयत्वमुक्तं | ब्रह्म उस विदित वस्तुसे भिन्न है-

वावय-भाष्य

सम्यग्ज्ञानं चः न जानाम्यारमा-थतेश्च "तत्त्वमसि" ( छा० उ० ६। ८—१६ ) "आत्मा-नमेवावेत्" (बृ०उ०१।४।१०) "एतं चै तमात्मानं विदित्वा" (बु० उ०३।५।१) इति च। सर्वत्र श्रुतिष्वातमविज्ञाने विज्ञा-नान्तरापेक्षत्वं दृश्यते । तस्मात् प्रत्यक्षश्रतिविरोध इति चेत्। नः कस्मात् ? अन्यो हि स आत्मा बुद्धयादिकार्यकरणसङ्घा-ताभिमानसन्तानाविच्छेदलक्षणो-<u>ऽविवेकात्मकोबुद्धयवभासप्रधानः</u> चक्षरादिकरणो नित्यचित्स्वरूपा-त्मान्तःसारो यत्रानित्यं विज्ञानम् अवभासते । बौद्धप्रत्ययानाम् आ-

क्योंकि आत्मामें भी विपरीत ज्ञान और सम्यक् ज्ञान होता देखा ही जाता है; जैसा कि भी आत्माको नहीं जानता' इत्यादि कथनसे तथा "तू वह (ब्रह्म) है" "आत्माको ही जाना" "उस इस आत्माको निश्चयपूर्वक जान-कर" आदि श्रुतियोंसे सिद्ध होता है। श्रुतियोंमें आत्माके ज्ञानके लिये सर्वत्र ही विज्ञानान्तरकी अपेक्षा देखी जाती है। इसलिये [ उपर्युक्त कथनका ] प्रत्यक्ष ही श्रांतिसे विरोध है।

सिद्धान्ती-ऐसा कहना ठीक नहीं। क्यों ? क्योंकि बुद्धि आदि कार्य और करणके संघातमें जो अभिमान है उसकी परम्पराका विच्छेद न होना ही जिसका लक्षण है, नित्य चित्स्वरूप आत्मा ही जिसका आन्तरिक सार है और जिसमें अनित्य विज्ञानका अवभाव हुआ करता है वह अविवेकात्मक, चिदाभास-प्रधान तथा चक्षु आदि करणोंवाला आत्मा ( जीवात्मा ) [ शुद्ध चेतनसे ] भिन्न ही है । बौद्ध

स्यात । तथा अविदितादि 
इत्युक्तेऽनुगादेयत्वयुक्तं स्थात ।
कार्यार्थं हि कारणमन्यदन्येन
उपादीयते । अतश्च न वेदितुः
अन्यस्मै प्रयोजनायान्य गुपादेयं
भवतीति । एवं विदिताविदितास्यामन्यदिति हेयोपादेयप्रतिषेथेन स्वात्मनोऽनन्यत्वाद्

ऐसा कहनेसे उसका अहेयल वतलाया गया। तथा भ्रह अविदित-से भी ऊपर हैं ऐसा कहनेपर उसका अनुपादेयत्व प्रतिपादन किया गया। किसी कार्यके लिये ही किसी अन्य पुरुषद्वारा एक अन्य कारण यानी साधनको प्रहण किया जाता है; अतः वेता (आत्मा) को किसी अन्य प्रयोजनके लिये कोई अन्य साधन उपादेय नहीं है। इस प्रकार वह विदित और अविदित दोनोंसे भिन्न है—इस कथनद्वारा हेय और उपादेयका प्रतिषेध कर दिया जाने-से [ ज्ञेय वस्तु ] अपने आत्मासे

वाक्य-भाष्य

विभीवतिरोमाववर्मे हत्वात्तद्वर्मे-तयैव विलक्षणमपि चावभासते। मनसो ऽवि अन्तः करणस्य मना ऽन्तर्गतत्वात्सर्वान्तरश्रुतेः अन्तर्गतेन नित्यविज्ञानस्वरूपेश आकारावद्यचितातमनान्तर्गर्भ-भूतेन बाह्यो बुद्ध यात्म। तद्विलक्षणः अर्चिभिरिव ग्रिः प्रत्यये ताचि-भीवतिरोभावधर्भकैर्विज्ञानाभास-रूपै। नित्यविज्ञान आत्मा सुखी दुःखीत्यभ्यूपगतो **होकिकैः** अतोऽन्यो नित्यविज्ञानस्वरूपादा-

आविर्माव-तिरोभाव उसका धर्म है; अतः अपने उम धर्मके कारण वह उस-से पृथक् दिखलायी भी देता है।

[ किन्तु वह शुद्ध चेतन तो ]
'आत्मा सर्वान्तर है' ऐसा बतलानेवाली श्रुतिके अनुमार अन्तःकरण
यानी मनका भी मन है। उस अन्तर्गतः,
नित्यविज्ञानस्वरूपः, आकाशके समान
अविचल और अन्तर्गर्भभूत चिदात्मासे
बाह्य और विलक्षण अनित्य विज्ञानवान्
विज्ञानात्मा ही, आविर्माव-तिरोभाव
धर्मवाले विज्ञानाभासरूप अनित्य
प्रत्ययोंके कारण लौकिक पुरुषोंद्वारा
आत्मा सुखी-दुःखी है—ऐसा माना
जाता है जैसे ज्वालाओंके कारण अग्नि।

पट-भाष्य

बहाविषया जिज्ञासा शिष्यस्य निर्वर्तिता स्थात् । न ह्यन्यस्य स्वात्मनो विदिताविदिताभ्याम् अन्यत्वं वस्तुनः सम्भवतीत्यात्मा ब्रह्मेत्येष वाक्यार्थःः ''अयमात्मा ब्रह्मे''(माण्ड्०२) ''य आत्मा-पहतपाप्मा'' (छा०उ०८।७।१)

अभिन सिद्ध होनेके कारण शिष्यकी व्रह्मविषयक जिज्ञासा पूर्ण हो जाती है, क्योंकि अपने आत्मासे भिन्न किसी और वस्तुका विदित और अविदित दोनोंसे भिन्न होना सम्भव नहीं है । अतः आत्मा ही ब्रह्म है—यह इस वाक्यका अर्थ है । यही बात "यह आत्मा ब्रह्म है" ''जो आत्मा पापसे रहित है"

वाक्य-भाष्य

त्मनः । तत्र हि विज्ञानाणेक्षा विष-रीतज्ञानत्वं चोषपद्यते न पुन-र्नित्यविज्ञाने ।

तत्त्वमसीति बोघोपदेशो न डपपद्यत इति चेत्। "आत्मानमे-वावेत्" ( इ० ड० १ । ४ । १० ) इत्येवमादीनि च नित्यबोघात्म-कत्वात् । न ह्यादित्योऽन्येन प्रकाइयतेऽतस्तदर्थबोघोपदेशःअन-र्थक इति चेत्।

नः लोकाध्यारोपापोहार्थत्वात् ।

कोधोपदेशस्य सर्वात्मिन हि नित्यकथ्यास- विज्ञाने बुद्धन्याद्यनित्यनिरासार्थत्वम धर्मा लोकेरध्या
दोपिता आत्माविवेकतस्तद्यो-

अतः वह नित्यविज्ञानस्वरूप आत्मान् से भिन्न है। उसीमें विज्ञानकी अपेक्षा तथा विपरोत ज्ञानत्वकी सम्भावना है— नित्यविज्ञानस्वरूप चिदात्मामें नहीं।

पूर्व ० - [ ऐसा माननेसे तो ]
'तत्त्वमित' (वह ब्रह्म तू है) यह
उपदेश भी नहीं बन सकता और न
''अपने आत्माको ही जाना [ िहा मैं
ब्रह्म हूँ ]" इत्यादि वाक्य ही सार्थक
हो सकते हैं - - क्योंिक ब्रह्म तो नित्यबोधस्वरूप है । सूर्य दूसरेसे प्रकाशित
कभी नहीं हो सकता । इसिल्ये
आत्माके विषयमें ज्ञानका उपदेश
करना व्यर्थ ही होगा ।

सिद्धान्ती—ऐसी बात नहीं है, क्योंिक वह उपदेश लोगोंद्वारा किये हुए अध्यारोपकी निवृत्तिके लिये है। लोगोने आत्मतत्त्वके अज्ञानवश उस नित्यविज्ञानस्वरूप सर्वात्मापर बुद्धि आदि अनित्य धर्मोंका आरोप किया हुआ है। उसकी निवृत्तिके लिये ही

उ०३।४।१) ''य आत्मा सर्वान्तरः" ( वृ० उ० ३।४।१ ) इत्यादिश्रुत्यन्तरेभ्यक्चेति ।

<mark>"यत्साक्षादपरोक्षाद्रह्म" ( वृ० | "जो साक्षात् अपरोक्षरूपसे ब्रह्म ही</mark> है'' ''जो आत्मा सर्वान्तर है'' इत्यादि अन्य श्रुतियोंसे भी होती है।

वाक्य-भाष्य

हार्थी बोघोपदेशो बोघातमनः ।

तत्र च बोघावोधौ समञ्जसौ, अन्यनिमित्तत्वादुदक इवौष्ण्यम् अग्नि निमत्तम,राज्यहनी इवादित्य-निमित्ते । लोके नित्यावौष्णय-प्रकाशावग्न्यादित्ययोरन्यत्रभावा-भावयोनिमित्तत्वादनित्याविव उपचर्येते । घक्ष्यत्यद्धिः प्रकाश-यिष्यति सवितेति तद्वत । एवं च सुखदुःखबन्धमोक्षाद्यध्यारोपो लोकस्य तदपेक्ष्य तत्त्वमस्याःमा-नमेवाचेदित्यात्माववोधोपदेशेन श्रुतयः केवलमध्यारोपापोहार्थाः ।

यथा सवितासौ प्रकाशयति मह्मणो विदिता- आत्मानम् इति वोधाबोध-तद्वत्, विदिताभ्या-कर्त्रत्वं च भनित्य-मन्यत्वम् बोधारमनि । तसात

ज्ञानस्वरूपके ज्ञानका उपदेश उस किया जाता है।

तथा उस बोधस्वरूपमें बोध और अवोध समीचीन भी हैं, क्योंकि जैसे अमिके कारण जलमें उप्पना रहती है तथा सूर्यके कारण दिन और रात हुआ करते हैं, वैसे ही उनका कारण भी अन्य (आरोपित धर्म) ही है। उष्णता और प्रकाश--ये अमि और सूर्यके तो नित्य-धर्म हैं, किन्तु होकमें अन्यत्र अपने भाव और अभावके कारण वे अनित्यवत् उपचरित होते हैं; जैसे-- अग्न जल देगा' 'सूर्य प्रकाशित करेगा' इत्यादि वाक्योंमें; वैसे ही [ आत्माके विषयमें समझना चाहिये ] इस प्रकार लोकका जो सुख-दु:ख एवं बन्ध मोक्षरूप अध्यारोप है उसकी अपेक्षासे ही <sup>'तत्त्वमसि'</sup> 'आत्मानमेवावेत्' इत्यादि श्रतियाँ आत्मज्ञानके उपदेशसे केवल अध्यारोपकी निवृत्तिके लिये ही हैं।

जिस प्रकार 'यह सूर्य अपने-आपको प्रकाशित करता है' [ इस वाक्यसे प्रकाशस्वरूप सूर्यमें प्रकाशकर्तृत्वका उल्लेख किया जाता है ] उसी प्रकार नित्यबोधस्वरूप आत्मामें भी ज्ञान और अज्ञानका कर्तृत्व माना गया है।

एवं सर्वात्मनः सर्वविशेष-। ज्ञहात्वप्रतिपादकस्य

इस प्रकार सर्वात्मा सर्वविशेष-चिनमात्रज्योतिषो । रहित चिनमात्रज्योतिः खरूप वस्तुका वाक्यार्थस्य । ब्रह्मत्व प्रतिपादन करनेवाले वाक्यार्थ-

#### वाक्य-भाष्य

अन्यद्विदितातु । अधिशब्दश्च अन्यार्थे । यद्वा यद्धि यस्याधि तत्ततोऽन्यत्सामर्थ्यात् । यथाधि भृत्यादीनां राजा । अव्यक्तमेव ब्यविदितं ततोऽन्यदित्यर्थः ।

विदितमविदितं च व्यक्ताव्यक्ते कार्यकारणत्वेन विकल्पिते विज्ञानस्वरूपं ताभ्यामन्यद्वह्य सर्वविशेषप्रत्यस्तमितम् इत्ययं समुदागार्थः । अत् एवात्मत्वान्न हेय उपादेयो वा। अन्यद्धश्वन्येन हेयम्पारेयं वा । न तेनैव तद्यस्य कस्यचिद्धेयमुपादेयं वा भवति । आत्मा च ब्रह्म सर्वान्त-रात्मत्वाद्विषयमतोऽन्यस्यापि न इसलिये वह अविदित (अज्ञात) से भी अन्य है । यहाँ 'अधि' शब्द 'अन्य' अर्थमें है अथवा जो जिससे अधि ( ऊगर ) होता है वह उससे अन्य ही हुआ करता है, क्योंकि उस शब्दकी शक्तिसे यही बोध होता है; जिस प्रकार सेवक आदिसे ऊपर राजा ।<sup>,9</sup> अव्यक्त ही अविदित है, उससे यह आत्मा पृथक् है--यही इसका तात्पर्य है।

और अविदित यानी विदित व्यक्त और अव्यक्त ही क्रमशः कार्य तथा कारणभावसे माने गये हैं उनसे भिन्न वह ब्रह्म है जो सम्पूर्ण विशेषणोंसे रहित विज्ञानस्वरूप है—यह इस समस्त वाक्यसमुदायका तात्पर्य है । अतः आत्मम्बरूप होनेके कारण वह त्याज्य या ग्राह्म भी नहीं है। अन्य वस्तु ही किसी अन्यकी त्याज्य या ग्राह्य हुआ करती है; स्वयं आप ही अपनी काई भी वस्त हेय या उपादेय नहीं होती। आत्मा ही ब्रह्म है और अन्तर्यामी होनेसे वह किसी इन्द्रियका विषय भी नहीं है। इसलिये वह किसी अन्यका भी हेय या उपादेय नहीं है। इसके सिवा आत्मासे भिन्न कोई और

१. जिस प्रकार सेवकों के ऊपर होनेके कारण राजा उनसे भिन्न है उसी प्रकार अविदितते जगर होते के कारण आत्मा उसते मिन्त है।

आचार्योपदेशपरम्पर्या प्राप्त-त्वमाह--इति शुश्रमेत्यादि । ब्रह्म च एवमाचार्योपदेशपरम्परया एवाधिगन्तव्यं न तर्कतः प्रवचन-मेधाबहुश्रुतत्वायज्ञादि स्यश्च, इति एवं शुश्रुम श्रुतवन्तो वयं पूर्वे-षाम् आचार्याणां वचनम्; ये असम्यं ब्रह्म नः व्याचचिक्षरे व्याख्यातवन्तः

का 'इति शुश्रुम पूर्वेषाम्' इत्यादि आचार्यांके उपदेशकी वाक्यद्वारा परम्परासे प्राप्त होना दिखलाया गया है। इस प्रकार वह ब्रह्म आचार्योकी उपदेश-परम्परासे ही ज्ञातन्य है, तक्से अथवा प्रवचन, मेधा, बहु शत, तप एवं दज्ञादिसे नहीं-एसा हमने पूर्ववर्ती आचार्योका वचन सुना है। आचार्योंने हमारे प्रति उस व्याख्यान--स्पष्ट ब्रह्मका

वाक्य-भाष्य

हेयमुपादेयं वा। अन्याभावाचा। इति शुश्रम पूर्वेषामित्यागमो-

व्याचच-षयोत्तस्य आप्त-क्षिर इत्यस्वातन्डयं प्रामाणिकत्वम् तर्कप्रतिषेधार्थम् । ये

नस्तद्वह्योक्तवन्तस्ते नित्यमेवागमं ब्रह्मप्रतिपादकं व्याख्यातवन्तो न पुनः स्ववुद्धिप्रभवेण इत्यागमपारमपर्या-विच्छेदं दर्शयति विद्यास्तृतये। तकंस्त्वनवस्थितो

भवतीति ॥

वस्तु न होनेके कारण भी विह हेयोपादेयरहित है ]।

'इति शुशुम पूर्वेपाम्' ( यह हमने पूर्व आचायोंके मुँहसे सुना है ) ऐसा कहकर यह दिखलाते हैं कि यह [ परम्परागत ] शास्त्रका उपदेश है <mark>।</mark> इमसे [ शास्त्रीय मतका ] व्याख्यान किया था विह उनकी स्वतन्त्र कल्पना नहीं है ] ऐसा कहकर आचार्योंकी अस्वतन्त्रता दिखलायी है वह तर्कका प्रतिपेध करनेके लिये हैं। जिन्होंने हमसे उस ब्रह्मका वर्णन किया था। अर्थात् उन्होंने ब्रह्मका प्रति-पादन करनेवाले नित्य आगमका ही व्याख्यान करके बतलाया था अपनी बुद्धिसे ही प्रकट हुए तईद्वारा नहीं कहा । इस प्रकार ज्ञानकी स्तुतिके छिये शास्त्रपरम्पराका अविच्छेद दिश्वलाया है॰ वयोंकि तर्क तो अनवांस्थत और भ्रमपूर्ण भी होता है ॥ ३ ॥

भानतोऽपि

विस्पष्टं कथितवन्तः, तेषाम्

इत्यर्थः ॥३॥

तेषाम् | किया था, उन्हींके [ वचनसे हमें उसे जानना चाहिये ] यह इसका तात्पर्य है ॥ ३ ॥

'अन्यदेव तद्विदितादथो अविदिताद्धि' इत्यनेन वाक्येन ब्रह्मेति प्रतिपादिते आत्मा श्रोत्राशङ्का जाता-कथं न्वात्मा ब्रह्म । आत्मा हि नामाधिकृतः कर्मण्युपासने च संसारी कर्मो-पासनं वा साधनमनुष्टाय ब्रह्मादि-देवान्खर्गं वा प्राप्तुमिच्छति। तत्तसादन्य उपास्यो विष्णु-रीश्वर इन्द्रः प्राणो वा भवितुमर्हति, न त्वात्माः लोक-**प्रत्य**यादरोधात् 1 यथान्ये तार्विका ईश्वरादन्य आत्मा इत्याचक्षते, तथा कर्मिणोऽग्रं यजामुं यजेत्यन्या एव देवता उपासते । तसाद्यक्तं यद्विद्त-प्रपास्यं तद्रह्म भवेत्, ततोऽन्य उपासक इति । तामेतासाशङ्कां शिष्यलिङ्गेनोपलक्ष्य तद्वावयाद्वा आह-मैवं शङ्किष्ठाः,

'वह विदितसे अन्य है और अविदितसे भी ऊपर है' इस वाक्य-द्वारा आत्मा ही ब्रह्म है-ऐसा प्रतिपादन किये जानेपर श्रोताको शंका हुई--आत्मा किस प्रकार ब्रह्म है ? आत्मा तो कर्म और उपासनामें अधिकृत संसारी जीवको कहते हैं, जो कर्म या उपासनारूप साधनका अनुष्ठान कर ब्रह्मा आदि देवताओं अथवा खर्गको प्राप्त करना चाहता है। अतः उससे भिन्न उसका उपास्य विष्णुः ईश्वर, इन्द्र अथवा प्राण ही ब्रह्म होना चाहिये-आत्मा क्योंकि यह बात होक-विश्वासके विरुद्ध है । जिस प्रकार ताकिक लोग आत्माको ईश्वरसे भिन्न बतलाते हैं उसी प्रकार कर्म-काण्डी भी 'इसका यजन करो— इसका यजन करों इस प्रकार अन्य देवताकी ही उपासना करते हैं। अतः उचित यही है कि जो उपास्य विदित है वह ब्रह्म हो और उससे भिन्न उसका उपासक हो । शिष्यके व्याज अथवा उसके वाक्यसे उसकी इस आशंकाको उपलक्षित कहते हैं-ऐसी शंका मत करो,

बह्म बागादिसे अतीत और अनुपास्य है

# यद्वाचानभ्युदितं येन वागभ्युद्यते । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासते ॥ ४ ॥

जो वाणीसे प्रकाशित नहीं है, किन्तु निसने वाणी प्रकाशित होती है उसीको त् ब्रह्म जान, जिस इस [ देशकालावन्छित्र वस्तु ] की क्रोक उपासना करता है वह ब्रह्म नहीं है।। ४॥

### पद-भाष्य

यत् चैतन्यमात्रसत्ताकम्,
वाचावागिति जिह्वामुठादिष्वष्टसु
स्थानेषु विपक्तमाग्नेयं वर्णानाम्
अभिन्यञ्जकं करणम् वर्णाश्वार्थसङ्केतपरिच्छिना एतावन्त एवं
क्रमप्रयुक्ता इतिः एवं तदभिन्यङ्गचः शब्दः पदं वागिति
उच्यतेः "अकारा वै सर्वा वाकसैपा

जो चैतन्य सत्ताखरूप ब्रह्म वाणी के [अनक्त शित है] — जिह्नाम्ल आदि आठ स्थानों में \* आश्रित तथा अग्नि-देश्रतासे अधिष्ठित वणें को अभिन्यक करने शले इत्दिय एवं अर्थ-संकेतसे परिच्छित और इतने तथा इस कमसे प्रयुक्त होनेशले हैं, ऐसे नियमशले वर्ण वाक् कहे जाते हैं। तथा उनसे अभिन्यक होनेशला शब्द भी पर या वाक् कहे नहा

वाक्य-भाष्य

यद्वाचा इति मन्त्रानुत्राहो हृद्धप्रतीतेः । अन्यदेव तद्धि-दितादिति योऽयमागमार्थो ब्राह्मणोकोऽस्यैव द्रद्धिम्ते मन्त्रा यद्वाचेत्यादयः पट्यन्ते ।

यहहायाचा शब्देनानभ्यदितम्

'यद्वाचा' इत्यादि मन्त्रोंका उल्लेखा आत्मतत्त्वकी दृढ़ प्रतीतिके लिये किया गया है। 'वह विदित्ति भिन्न है' ऐसा जो शास्त्र का ताल्पर्य इस ब्राह्मा-मन्यने ऊगर कहा है उनकी पृष्टिके लिये ही ये 'यद्वाचा' इत्यादि मन्त्र पढ़े जाते हैं।

जो ब्रह्म वाणीते अर्थात् शब्दले अनम्युदित-अनुक्त अर्थात् अनकाशित

<sup>\*</sup> जिह्वामूल, हृदय, कण्ठ, मूर्घा, दन्त, नासिका, ओष्ठ और तालु ।

<sup>†</sup> यह मीमांसकोंका मत है, जैसे 'गौः' यह पद गकार, औकार तथा विसर्ग — इस कमविशेषसे अविच्छन वर्णरूप हो है।

ाद-भाष्य

स्पर्शान्तस्थोष्मभिव्यंज्यमाना बह्वी नानारूपा भवति'' (ऐ० आ० २।३।७।१३)इति श्रुतेः । मितममितं स्वरः सत्यानृते एष विकारो यस्यास्तया वाचा पदत्वेन परिच्छिन्नया करणगुणवत्या—अनम्युदितम् अप्रकाशितमनम्युक्तम् ।

जाता है। श्रुति कहती है—
''अकार\* ही सम्पूर्ण वाक् है, और
यह वाक् ही अपने स्पैर्श, अन्तस्थें और
ऊष्में आदि भेरोंसे अभिज्यक्त होकर
अनेक रूपवाली हो जाती है।"
इस प्रकार मिर्त अमित खर्र एवं
सत्य और मिथ्या—ये जिसके विकार
हैं उस पदरूपसे परिन्छिन्न एवं
वागिन्द्रियरूप गुणवाली वाणीसे
जो अनभ्युदित—अप्रकाशित
अर्थात् नहीं कहा गया है—

वाक्य-भाष्य

अनभ्युक्तमप्रकाशितमित्येतत्,
येन वागभ्युचत इति वाक्प्रकाशहेतुत्वोक्तिः। येन प्रकाश्यत इति
वाचोऽभिधानस्याभिधेयप्रकाशकत्वस्य हेतुत्वमुच्यते ब्रह्मणः।
उक्तं च केनेवितां वाचिममां
वदन्ति यद्वाचो ह वाचिमिति।
तदेव ब्रह्म त्वं विद्धीत्यविषयत्वेन

है। और जिससे वाणी अभ्युदित होती
है—ऐसा कहकर उसे वाणीके प्रकाशका हेतु बतलाया है। 'जिससे वाणी
प्रकाशित होती है' ऐसा कहकर
वाणीके अभिधान (उचारण) के
अभिधेय (वाच्य) को प्रकाशित
करनेमें ब्रह्मका हेतु बतलाया है [अर्थात्
यह दिखलाया है कि वाणीमें जो
अर्थको अभिव्यक्षित करनेका सामर्थ्य
है वह ब्रह्मका ही है ]।

ऊपर 'लोग किसकी प्रेरणासे इस वाणीको बोलते हैं' इस प्रश्नके उत्तरमें 'जो वाणीकी वाणी है' इत्यादि कहा भी जा चुका है। 'तू उसीको ब्रह्म

अकारप्रधान ॐकारसे उपलक्षित स्कोटनामक चिच्छक्ति ।

१. क से म तक सभी वर्ण। २. यर ठव। ३. श ष स ह। ४. जिनके पादका अन्त नियत अक्षरोंवाला है उन वाक्योंको मित ( ऋग्वेद ) कहते हैं। ५. जिनके पादका अन्त नियत अक्षरोंवाला नहीं है उन वाक्योंको अमित ( यजुर्वेद ) कहते हैं। ६. गायन-प्रधान सामवेद स्वर' कहलाता है।

ब्रह्मणा विवक्षितेऽर्थे सकरणा वाग् अभ्युद्यते चैतन्य-ज्योतिषा प्रकाश्यते प्रयुज्यत इत्येतद्यद्वाचो ह वागित्युक्तम्, <mark>''वदन्वाक्'' ( बृ० उ० १ ।</mark> ४।७) "यो वाचमन्तरो यम-यति" (वृ० उ० ३।७।१७) इत्यादि च वाजसनेयके। ''या वाक् पुरुषेषु सा घोषेषु प्रतिष्ठिता कश्चित्तां वेद ब्राह्मणः'' इति प्रश्नमुत्पाद्य प्रतिवचनमुक्तम् "सा वाग्यया स्वमे भाषते" इति । सा हि वक्तुर्विक्तिर्नित्या वाक् चैतन्यज्योतिःस्वरूपा, ''न हि वक्तर्वक्तेर्विपरिलोपो विद्यते" ( चु० उ० ४। ३। २६ ) इति श्रतेः।

बल्कि जिस ब्रह्मके वागिन्द्रियसहित वाणी विवक्षित अर्थमें बोछी जाती अर्थात अपने चैतन्य-उयोति:स्वरूपसे यानी प्रयुक्त की जाती है, जो 'वाणीकी वाणी है' वतलाया गया है | जिसके विषयमें ] बृहदारण्यकोपनिषद्में कारण वाणी है'' ''जो भीतरसे वाणी-का नियमन करता है" इत्यादि कहा है, तथा ''चेतन प्राणियोंमें जो वाणी (वाक्राक्ति) है वह घोषों (वणों ) में स्थित है, उसे कोई ब्रह्मनेत्ता ही जानता है" इस प्रकार प्रश्न उठा-कर यह उत्तर दिया है कि ''जिसके द्वारा जीव स्वप्तमें बोलता है वह वाक है" वक्ताकी वह नित्य वाचन-राक्ति ही चैतन्य-ज्योतिः खरूपा वाक् है जैसा कि, ''वक्ताकी वाचन-शक्तिका छोप कभी नहीं होता" इस श्रुतिसे सिद्ध होता है।

an an an

वाक्य-भाष्य

ब्रह्मण आत्मन्यवस्थापनार्थ आम्नायः । यद्वाचानभ्युदितं वाक्प्रकाद्यानिमित्तं चेति ब्रह्म-णोऽविषयत्वेन वस्त्वन्तरजिघृक्षां जान' यह आगम ब्रह्मको अविषय-रूपसे बुद्धिमें विठानेके लिये हैं । 'जो वाणीसे प्रकट नहीं होता बल्कि वाणीके प्रकाशित होनेका हेतु है' इस कथनसे ब्रह्मका अविषयत्व सिद्ध करता हुआ शास्त्र पुरुषको अन्य वस्तुके ग्रहण करनेकी इच्छासे रद-भाष्य

तदेव आत्मस्वरूपं वहा निरतिशयं भूमारुयं बृहत्त्वाद् ब्रह्मेति विद्धि विजानीहि त्वम् । यैर्वागाद्यपाधिमिर्वाचो ह वाक चक्षपश्रक्षः श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो मनः कर्ता भोक्ता विज्ञाता प्रशासिता विज्ञान-नियन्ता इत्येवमादयः मानन्दं ब्रह्म संव्यवहारा अनंव्यवहारे नि-विंञेषे परे साम्ये ब्रह्मणि प्रवर्तन्ते. तान्व्युद्य आत्मानमेव नि-र्विशेषं ब्रह्म विद्वीति एवशब्दार्थः । नेदं ब्रह्म यदिदम् इत्युपाधिभेद-विशिष्टमनात्मेश्वरादि उपासते ध्यायन्ति । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि

उस आत्मख्रूपको ही त् बृहत् होनेके कारण 'ब्रह्म' यानी भूमा-संज्ञक सर्वोत्कृष्ट ब्रह्म जान। जिन वाक आदि उपाधियोंके कारण, वाणीकी वाणी, चक्षुका चक्षु, श्रोत्रका श्रोत्र, मनका मन, कर्ता, भोक्ता, विज्ञाता, नियन्ता, शासनकर्ता तथा विज्ञान और आनन्दलरूप है— इत्यादि प्रकारके व्यवहार अञ्यवहार्य निर्विशेष सर्वीकृष्ट समखरूप ब्रह्ममें प्रवृत्त होते हैं, उन सन्न उपाधियोंका बाध कर अपने निर्विशेष आत्माको ही ब्रह्म जान—— यही 'एव' शब्दका अर्थ है। जिस इस उपाधिविशिष्ट अनात्मा ईश्वरादि-की उपासना—ध्यान करते हैं यह ब्रह्म नहीं है। 'उसीको त् ब्रह्म जान' इतना क<mark>ह देनेपर भी</mark> अनात्मवस्तुमें ब्रह्मभावनाका

ವಿಶ್ವಾದ್ಯ ಸ್ಪರ್ ಸ್ಟ್

वाक्य-भाष्य

निवर्त्य स्वात्मन्येवावस्थापयित आस्नायस्तदेव ब्रह्म त्वं विद्धीति यत्नत उपरमयित । नेद्मित्युपा-स्यप्रतिषेधाच्च ॥ ४ ॥

निवृत्त करके अपने आत्मस्वरूपमें ही जोड़ता है और 'उसीको तू ब्रह्म जान' इस वाक्यद्वारा वह उसे अन्य प्रयत्नसे उपरत करता है तथा 'नेदं यदिद-मुपासते' इस कथनसे भी ब्रह्मका उपास्यत्व निषेध करनेके कारण [ वह अन्य सब ओरसे उसे निवृत्त करता है ] ॥ ४॥



नोऽत्रह्मत्वं पुनरुच्यते नियमार्थम् <mark>अन्यत्रह्मचुद्धिपरिसं</mark>ख्यानार्थं वा॥४॥

इत्युक्तेऽपि नेदं ब्रह्म इत्यनात्म- | निपेध हो ही जाता ] पुनः 'यह ब्रह्म नहीं हैं इस वाक्यके द्वारा जो अनात्माका अब्रह्मत्व प्रतिपादन किया है वह आत्मामें ही ब्रह्म-बुद्धिका नियमन करनेके छिये अथवा अन्य उपास्य देवताओंमें ब्रह्म-चुद्धि-की निवृत्ति करनेके छिये है ॥४॥

> यन्मनसा न मनुते येनाहुर्मनो मतम्। तदेव बह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद्मुपासते ॥ ५ ॥

जो मनसे मनन नहीं किया जाता, बल्कि जिससे मन मनन किया हुआ कहा जाता है उसीको तु ब्रह्म जान । जिस इस 🛭 देश-कालाविन्छन वस्त ] की छोक उपासना करता है वह ब्रह्म नहीं है ॥ ५ ॥

पद-भाष्य

यन्मनसा न मनुतेः मन इत्यन्तःकरणं चुद्धिमनसोरेकत्वेन गृद्यते । मनुतेऽनेनेति मनः सर्व-करणसाधारणम्,

जिसका मनके द्वारा मनन नहीं किया जाता; मन और बुद्धके एकत्वरूपमे यहाँ मन शब्दसे अन्तः-करणका ग्रहण किया जाता है। सर्वविषय- जिसके द्वारा मनन करते हैं उसे व्यापकत्वात् । "कामः सङ्कल्पो मन कहते हैं; वह समस्त इन्द्रियोंके विचिकित्सा श्रद्धाश्रद्धा धृतिर- विषयोंमें ब्यापक होनेके कारण, धृतिहींधीरित्येतत्सर्वं मन एव" सम्पूर्ण इन्द्रियोंके छिये समान है।

वाक्य-भाष्य

यनमन्सा इत्यादि समानम्।

'यन्मनसा' इत्यादि श्रुतियोंका तात्पर्य समान ही है। 'मन मनन

( बु० उ० १। ५। ३) इति श्रुतैः कामादिवृत्तिमन्मनः । तेन मनसा यत चैतन्यज्योतिर्मनसः अवमासकं न मनते न सङ्कल्प-यति नापि निश्चिनोति लोकः, सनसोऽवभासकत्वेन नियन्त-त्वात । सर्वित्रपयं प्रति प्रत्य-गैवैति खात्मनि न प्रदर्ततेऽन्तः-करणम् । अन्तःस्थेन हि चैतन्य-**ज्योतिपावभासितस्य** सनसो मननसामर्थ्यम्; तेन सर्वत्तिकं मनो येन ब्रह्मणा मतं विपयीकृतं व्याप्तम् आहुः कथयन्ति ब्रह्म-विदः । तसात् तदेव मनस आत्मानं प्रत्यक्चेत्यितारं ब्रह्म विद्धि। नेदिमत्यादि पूर्ववत्।।५।।

''काम, संकल्प, संशय, श्रद्धा, अश्रद्धा, धेर्य, अधेर्य, टजा, बुद्धि और भय-ये सब मन ही हैं।' इस श्रतिके अनुसार मन कामादि वृत्तियोंवाला है। उस मनके द्वारा यह लोक जिस मनके प्रकाशक चैतन्यज्योतिका मनन-संकल्प अयवा निश्चय नहीं कर क्योंकि मनका प्रकाशक कारण वह तो उसका नियामक है । आत्मा सन्न विषयोंके प्रति प्रत्यक्रूप ( आन्तरिक ) ही है; अतः उसमें मन प्रवृत्त नहीं हो सकता। अपने भीतर स्थित चैतन्यज्यांतिसे प्रकाशित हुए मनमें ही मनन करनेका सामध्य है। उसके द्वारा वृत्तियुक्त हुए मनको ब्रह्मवेत्ता छोग जिस ब्रह्मके द्वारा मत—-विषयीकृत अर्थात् व्याप्त बतलाते हैं; उस मनके प्रत्यक्चेतियता आत्माको ही तू ब्रह्म जान । 'नेदं .... इत्यादि वाक्यकी व्याख्या पूर्ववत् समज्ञनी चहिये ॥ ५ ॥

### वाक्य-भाष्य

मनो मतमिति येन ब्रह्मणा मनोऽपि | किया जाता है अर्थात् जिस नित्य विषयीकृतं इत्येतत् । सर्धकरणानामविषयम् । किया जाता है। जो सब इन्द्रियोंका

नित्यविज्ञानस्वरूपेण विश्वनस्वरूप ब्रह्मद्वारा मन भी विषय

यच्च आपा न परयति येन च सूर्षि परयति ।

तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद्मुपासते ॥ ६ ॥

जिसे कोई नेत्रसे नहीं देखता बिल्क जिसकी सहायतासे नेत्र
[अपने विषयोंको ] देखते हैं उसीको त ब्रह्म जान । जिस इस [ देशकाळाविस्त्र वस्तु ] की छोक उपासना करता है वह ब्रह्म नहीं है ॥६॥

पद-भाष्य

यत् चञ्चपा न पश्यति न से युक्त नेत्रद्वारा विषयीकरोति अन्तःकरणग्रक्तिसंयुक्तेन लोकः, येन चञ्चं प्रिं अर्थात् अन्तः अन्तः करणग्रक्ति मेदिभिन्नाश्रञ्जश्रृंतीः पश्यति चैतन्यात्मद्वेतीः पश्यति चैतन्यात्मद्वेतीः पश्यति चैतन्यात्मद्वेतीः पश्यति चैतन्यात्मद्वेतियोंको देख
यानी व्याप्त कर्यानी व्य

ठोक जिसे अन्तः करणको वृत्तिसे युक्त नेत्रद्वारा नहीं देखता अर्थात्
विषय नहीं करता, किन्तु जिस
चेतन्यात्मञ्योतिके द्वारा च भुओं
अर्थात् अन्तः करणकी वृत्तियोंके
भेदसे विभिन्न हुईं — नेत्रे नेद्रयकी
वृत्तियोंको देखता — विषय करता
यानी व्याप्त करता है उसीको त्र
ब्रह्म जान इत्यादि पूर्ववत् समझना
चाहिये॥ ६॥

यच्छ्रोत्रेण न शृगाति येन श्रोत्रमिद्श्शृतम् ।
तदेत्र ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद्मुपासते ॥ ७ ॥
जिसे कोई कानसे नहीं सुनता बल्कि जिससे यह श्रंत्रेन्द्रिय सुनी
जाती है उसीको त् ब्रह्म जान । जिस इस [ देशकालाविक्वन वस्तु ]
की लोक उपासना करता है वह ब्रह्म नहीं है ॥ ७ ॥

पद-भाष्य
यत् श्रोत्रेण न शृणोति | छोक जिमे मनोवृतिसे युक्त
दिग्देवताधिष्ठितेन आक्षाशकार्येण मनोवृत्तिसंयुक्तेन न नहीं युन सकता अर्थात् जिसे
वाक्य-भाष्य
तानि च सक्यापाराणि सविषयाणि | अविषय है और नित्य विज्ञानस्व रूपसे
नित्यविक्षानस्वरूपावभासतया | अवभासित होनेके कारण जिससे वे

विषयीकरोति लोकः, येन श्रोत्रम् । श्रोत्रसे विषय नहीं कर सकता, इदं श्रुतं यत्प्रसिद्धं चैतन्यात्म- विलेक जिस चैतन्यात्मज्योतिद्वारा ज्योतिषा विषयीकृतं तदेव इत्यादि पूर्ववत् ॥ ७॥

यह प्रसिद्ध श्रोत्र सुना यानी विषय किया जाता है [वही ब्रह्म है ] इत्यादि पूर्ववत् समझना चाहिये ॥ ७॥

यत्प्राणेन न प्राणिति येन प्राणः प्रणीयते तदेव ब्रह्म त्वं तिष्टि नेदं यदिद्मुपासते ॥ ८ ॥

जो नासिकारन्ध्रस्य प्राणके द्वारा विषय नहीं किया जाता बल्कि जिससे प्राण अपने विषयोंकी ओर जाता है उसीको त् ब्रह्म जान । जिस इस [ देशकालाविकान वस्तु ] की लोक उपासना करता है वह ब्रह्म नहीं है ॥ ८॥

### पद-भाष्य

यत प्राणेन घाणेन पार्थिवेन नासिकापुटान्तरवस्थितेनान्तः-करणप्राणगृत्तिभ्यां सहितेन यन्न प्राणिति गन्धवन्न विषयीकरोःते,

अन्तः करणकी और प्राणकी वृत्तियोंके सहित नासिकारन्ध्रमें स्थित एवं पृथिनीके कार्यभूत प्राण यानी घ्राण के द्वारा जो प्राणन अर्थात् गन्ध-युक्त वस्तुओंको विषय नहीं करता, जिस चैतन्यात्मज्योतिसे येन चैतन्यात्मज्योतिषावभास्य- प्रकाइयरूपसे प्राण अपने विषयकी

### वाक्य-भाष्य

येनावभास्यन्त इति इलोकार्थः । । सभी क्षेत्री तथा कृत्स्नं प्रकाशयति" (गीता १३। ३३) इत स्मृतेः । "तस्य भासा" ্( मु॰ उ॰ २ । २ । १० ) इति | [ यह सब प्रकाशित है ] इस आथर्वणी

इन्द्रियाँ अपने व्यापार और विषयोंके सहित अवभासित होती हैं-यह इन मन्त्रोंका तात्पर्य है। "तथा क्षेत्रज्ञ सम्पूर्ण क्षेत्रको प्रकाशित करता है" इस स्मृतिसे और "उसीके तेजसे

ओर प्रवृत्त कि.या जाता है वही ब्रह्म है इत्यादि शेष सब अर्थ पहले-त्वेन खविपयं प्रति प्राणः प्रणी-यते तदेवेत्यादि सर्व समानम्।।८।। हीके समान है ॥ ८ ॥

इति प्रथमः खण्डः ॥ १ ॥

बह्मज्ञानकी अनिर्वचनीयता

पद-भाष्य

एवं हेयोपादेयविपरीतस्त्व-मात्मा ब्रह्मेति प्रत्यायितः शिष्यः अहमेव ब्रह्मेति सुष्टु वेदाहमिति मा गृह्णीयादित्याशयादाहाचार्यः शिष्यवुद्धिविचालनार्थम्—यदी-त्यादि ।

इस प्रकार हेयोपादेयसे विपनीत तू आत्मा ही ब्रह्म है--ऐसी प्रतीति कराया हुआ शिष्य यह न समझ बेठे कि 'ब्रह्म मैं ही हूँ, ऐसा मैं उसे अच्छी तरह जानता हुँ' इस अभिप्रायसे उसकी बुद्धिको [ इस निश्चयसे ] विचिछित करनेके छिये आचार्यने 'यदि मन्यसे' इत्यादि व.हा।

वाक्य-भाष्य

शक्तिरप्यात्मविज्ञाननिमित्ते त्ये-तत्॥ ५-८॥

चाथर्वण । येन प्राण इति क्रिया- । श्रुतिसे भी यही प्रमाणित होता है । भ्येन प्राणः' इस श्रुतिका यह तात्पर्य है कि कियाशक्ति भी आत्मावज्ञानके कारण ही प्रवृत्त होती है ॥ ५—८॥

इति प्रथमः खण्डः ॥ १ ॥



ाद-भाष्य

निव्यष्टिय सु वेदाहम् इति

सत्यम्, इष्टा निश्चिता प्रति-ब्रह्मणोऽवेद्यत्वेपत्तिः: न हि स वेदा-हेतुः हमिति । यद्धि वेद्यं विषयीभवति, तत्सुष्ठु वस्त् वेदितुं शक्यम्, दाह्यमिव दग्धुम् अग्नेद्ग्धः न त्वग्नेः ख्रूपमेव। सर्वस्य हि वेदितुः स्वात्मा ब्रह्मेति सर्ववेदान्तानां सुनिश्चितोऽर्थः। इह च तदेव प्रतिपादितं प्रक्न-प्रतिवचनोक्त्या 'श्रोत्रस श्रोत्रम्' इत्यायया । 'यद्वाचानभ्युदितम्' इति च विशेषतोऽवधारितम् ब्रह्मवित्सम्प्रदायनिश्चयश्चोक्तः 'अन्यदेव तद्विदितादथो अवि-दितादधि' इति । उपन्यस्तम्प-संहरिप्यति च 'अदिज्ञातं वि-विज्ञातमविजानताम् जानतां

पूर्व ० — मैं उसे अच्छी तरह जानता हूँ — ऐसा निश्चित ज्ञान तो इष्ट ही है।

मिद्धान्ती-ठीक है, निश्चित ज्ञान तो अवस्य इष्ट ही है, परन्त भीं उसे अच्छी तरह जानता हूँ? ऐसा कथन इष्ट नहीं है। जो वैय वस्तु वेत्ताकी विषय होती है वही अच्छी तरह जानी जा सकती है: जिस प्रकार दहन करनेवाले अग्नि-के दाहका विषय दाह्य पदार्थ ही हो सकता है उसका खरूप नहीं हो सकता । 'ब्रह्म सभी ज्ञाताओंका आत्मा ( अपना-आप ) ही है', यह समस्त वेदान्तोंका भलीभाँति निश्चय किया हुआ अर्थ है । यहाँ भी 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम्' इत्यादि प्रश्नोत्तरों-द्वारा उसीका प्रतिपादन किया गया है । उसीको 'यद्वाचानभ्यदितम्' इस वाक्यद्वारा विशेषरूपसे निश्चय किया है। वह विदितसे अन्य है और अविदितसे भी ऊपर हैं इस वाक्यद्वारा ब्रह्मवेत्ताओंके सम्प्रदाय-का निश्चय भी बतलाया गया है; तथा इस प्रकार उल्लेख किये हुए प्रकरणका 'अविज्ञातं विजानतां विज्ञातमविजानताम्' इस वाक्यदारा

इति । तसाद्यक्तमेव शिष्यस्य सु-वैदेति बुद्धिं निराकर्तुम् ।

न हि वेदिता वेदितुर्वेदितुं शक्यः अग्निर्दग्धुरिव दग्धुमग्नेः। न चान्यो वेदिता ब्रह्मणोऽस्ति यस्य वेद्यमन्यत्स्याद्रह्म। "नान्य-दतोऽस्ति विज्ञातु" ( वृ० उ० ३।८।११) इत्यन्यो विज्ञाता प्रतिषिष्यते। तस्मात् सुष्ठु वेदाहं ब्रह्मेति प्रतिपत्तिर्मिथ्यैव तस्माद् उपसंहार करेंगे। अतः मैं अन्त्री तरह जानता हूँ' ऐसी शिष्यकी बुद्धिका निराकरण करना उचित ही है।

जिस् प्रकार जलानेवा है अग्निद्वारा खयं अग्नि नहीं जलाया जा
सकता उसी प्रकार जाननेवालेके
द्वारा खयं जाननेवाला नहीं जाना
जा सकता । ब्रह्मका जाननेवाला
कोई और है भी नहीं जिसका वह
उससे भिन्न ब्रह्म ज्ञेय हो सके ।
''इससे भिन्न और कोई ज्ञाता नहीं
है'' इस श्रुतिद्वारा भी ब्रह्मसे भिन्न
ज्ञाताका प्रतिषेध किया गया है ।
अतः 'मैं ब्रह्मको अच्छी तरह जानता
हूँ' यह समझना मिथ्या ही है ।
इसल्पेये गुरुने 'यदि मन्यसे'

वाक्य-भाष्य

यदि मन्यसे सुवेद इति
शिष्यवुद्धिविवालना गृहीतस्थिरतायै । विदिताविदिताभ्यां निवर्त्य बुद्धि शिष्यस्य
स्वात्मन्यवस्थाप्य तदेव ब्रह्म त्वं
विद्धीति स्वाराज्येऽभिषिच्य
उपास्यप्रतिषेधेनाथास्य बुद्धि
विचालयति ।

'यदि मन्यसे सुवेद' इत्यादि वाक्यसे जो शिष्यकी बुद्धिको विचलित करना है वह उसके ग्रहण किये हुए अर्थको स्थिर करनेके लिये ही है। शिष्यकी बुद्धिको ज्ञात और अज्ञात वस्तुओंसे हटाकर 'तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि' (उसीको तू ब्रह्म जान) इस कथनसे अपने आत्मस्वरूपमें स्थिर कर तथा उपास्यके प्रतिषेधद्वारा उसे स्वाराज्यपर अभिषिक्त कर अब उसकी बुद्धिको विचलित करते हैं।

युक्तमेवाहाचार्यो यदीत्यादि । । इत्यादि ठीक ही कहा है।

यदि मन्यसे सुवेदेति दहरमेवापि नूनम् । त्वं वेत्थ ब्रह्मणो रूपं यदस्य त्वं यदस्य देवेष्वथ नु मीमाशस्यमेव ते मन्ये विदितम् ॥ १॥

यदि त ऐसा मानता है कि 'मैं अच्छी तरह जानता हूँ' तो निश्चय हीं त ब्रह्मका थोड़ा-सा ही रूप जानता है। इसका जो रूप त जानता है और इसका जो रूप देवताओं में विदित है [ वह भी अल्प ही है ] अतः तेरे छिये ब्रह्म विचारणीय ही है। [ तब शिष्यने एकान्त देशमें विचार करनेके अनन्तर कड़ा—] 'मैं ब्रह्मको जान गया—ऐसा समझता हूँ'।। १ ॥

पद-भाष्य

यदि कदाचिद् मन्यसे सु-वेदेति सुण्ठु वेदाहं ब्रह्मेति । कदाचिद्यथाश्चतं दुविंज्ञेयमपि श्वीणदोषः सुमेधाः कश्चित्प्रति-पद्यते कश्चिन्नेति साशङ्कमाह यदीत्यादि । दृष्टं च ''य एषो-ऽश्विणि पुरुषो दृश्यत एष आत्मेति होदाचैतद्मृतमभयमेत्ह्रह्म''

यदि कदाचित् त ऐसा मानता हो कि मैं ब्रह्मको अच्छी तरह जानता हूँ जिसके दोष क्षीण हो गये हैं ऐसा कोई बुद्धिमान् पुरुष कभी सुने हुएके अनुसार दुर्विज्ञेय विषयको भी समझ लेता है और कोई नहीं भी समझता—इस आशयसे ही [गुरुने] 'यदि मन्यसे' इत्यादि शंकायुक्त वाक्य कहा है। ऐसा देखा भी गया है कि "यह

वाक्य-भाष्य

यदि त्यह मानता है कि मैं ब्रह्मको अच्छी तरह जानता हूँ तो तू निश्चय

१. 'दभ्रमेव' ऐसा भी पाठ है।

(छा॰ उ॰ ८।७।४) इत्यक्ते पण्डितोऽप्यसुरराड् स्वभावदोपवशादनुप-विरोचनः पद्यमानमपि विपरीतमर्थं शरीर-मारमेति प्रतिपन्नः । तथेन्द्रो देवराट् सकुद्दिहिक्क चाप्रति-<mark>यद्यमानः स्वभावदोषक्षयमपे</mark>क्ष्य चतर्थे पर्याये प्रथमोक्तमेव ब्रह्म व्यतिपन्नवान् । लोकेऽपि एकसाद् गुरोः भृण्वतां कश्चिद्यथावत्प्रति-पद्यते कश्चिद्यथावत् कश्चिद्विप-रीतं कश्चिन प्रतिपद्यते । किम्र

जो नेत्रोंके भीतर पुरुष दिखायी देता है यही आत्मा है, यही अमृत है, यही अभयपद है और यही त्रहा है-ऐसा [त्रहाने] कहा'' इस प्रकार ब्रह्माजीके कहनेपर प्रजापति-की सन्तान और पण्डित होनेपर भी असुरराज विरोचनने खभावके दोषसे, किसी प्रकार सिद्ध न होनेपर भी शरीर ही आत्मा है, ऐसा विपरीत अर्थ समझ लिया। तथा देवराज इन्द्रने भी दो तथा तीन बार भी इसका भाव न समझकर अपने खभावका दोष क्षीण हो जानेके अनन्तर चौथी बार कहनेपर पहली ही बार कहे हुए ब्रह्मका ज्ञान प्राप्त किया। लोकमें भी एक ही गुरु-से श्रवण करनेवालों में ठीक-ठीक समझ लेता है, कोई ठीक नहीं समझता है, कोई उळटा

वावय-भाष्य

रूपं वेत्थ त्विमिति नूनं निश्चितं ही ब्रह्मके रूपको बहुत कम जानता मन्यत इत्याचार्यः। सा पुनर्चि-किमर्थेत्युच्यते - पूर्व-

है-ऐसा आचार्य समझते हैं। परन्तु आचार्य जो शिष्यकी बुद्धिको विचलित करते हैं वह किसलिये है—इसपर कहते हैं कि [ उनका यह कार्य] शिष्यद्वारा पहले ग्रहण किये हुए अर्थमें गृहीतवस्तुनि बुद्धेः स्थिरतायै। बुद्धिकी स्थिरताके लिये है । इसी

वक्तव्यमतीन्द्रियमात्मतत्त्वम ? अत्र हि विप्रतिपन्नाः सदसद्वादि-जस्तार्किकाः सर्वे तसाद्विदितं ब्रह्मेति सनिश्चितोक्तमपि विषम-प्रतिपत्तित्वाद यदि मन्यसे इत्यादि साराङ्कं वचनं युक्तमेव आचार्यस्य । दहरम् अल्पमेवापि न्तं त्वं वेत्थ जानीषे ब्रह्मणो रूपम् ।

किमनेकानि ब्रह्मणो रूपाणि अहान्त्यर्भकाणि च, येनाह दहर-भेवेत्यादि ?

समझ बैठता है और कोई समझता ही नहीं । फिर यदि अतीन्द्रिय आत्मतत्त्वको न समझ सकें तो इसमें कहना ही क्या है ? इसके सम्बन्धमें तो समस्त सद्वादी और असद्वादी तार्किक भी उल्टा ही समझे हुए हैं । अतः 'ब्रह्मको जान लिया' यह कथन सुनिश्चित होनेपर भी विषम प्रतिपत्ति (ज्ञान) होनेके कारण आचार्यका 'यदि मन्यसे सुनेद' इत्यादि शंकायुक्त कयन उचित ही है। अतः आचार्य कहते हैं यदि तू ब्रह्मको मैंने जान ळिया है' ऐसा मानता है तो निश्चय ही तू ब्रह्मके अल्प रूपको ही जानता है।

पूर्व - क्या ब्रह्मके बड़े और छोटे अनेकों रूप हैं, जिससे कि गुरु 'तु ब्रह्मके अल्प रूपको ही जानता है ' ऐसा कह रहे हैं।

### वाक्य-भाष्य

देवेष्वपि सुवेदाहमिति मन्यते यः | उद्देश्यको लेकर आचार्य कहते हैं—] सोऽप्यस्य ब्रह्मणो रूपं दहरमेव वैत्ति नुनम् । कस्मात् ? अविषय-त्वात्कस्यचिद्रह्मणः।

देवताओंमें भी जो कोई यह मानता है कि मैं ब्रह्मको अच्छी तरह जानता हूँ वह भी निश्चय ही उस ब्रह्मके रूपको बहुत कम जानता है। क्यों ? क्योंकि ब्रह्म किसीका भी विषय नहीं है।

अनेकानि हि वादमः नामरूपोपाधिकृतानि ब्रह्मण ष्पीपाधिकमेद-ब्रह्मणो रूपाणि, न निरूपणम् स्वतः स्वतस्त "अशब्दमस्पर्शमरूपमव्ययं तथा-रसं नित्यमगन्धवच यत्'' (क० उ० १। ३। १५, नृसिंहोत्तर० ९, मुक्तिक०२।७२) इति शब्दादिभिः सह रूपाणि प्रति-षिध्यन्ते ।

ननु येनैव धर्मण यदृप्यते तदेव तस्य स्वरूपिमित ब्रह्मणोऽपि येन विशेषेण निरूपणं तदेव तस्य स्वरूपं स्वात्। अत उच्यते—चैतन्यम् पृथिच्यादीनामन्य-तमस्य सर्वेषां विपरिणतानां वा धर्मो न भवति, तथा श्रोत्रादी-नामन्तःकरणस्य च धर्मो न भवतीति ब्रह्मणो रूपिमिति ब्रह्म रूप्यते चैतन्येन। तथा चोक्तम्।

अथवारिषमेवास्याध्यात्मिकं

मनुष्येषु देवेषु च आधिदैविक
मस्य ब्रह्मणो यद्भूषं तदिति

सम्बन्धः । अथ न्विति हेतुः

मीमांसायाः । यसादहरमेव सुविदितं ब्रह्मणो रूपमन्यदेव तदिदि-

सिद्धान्ती—हाँ, नाम-रूपात्मक उपाधिके किये हुए तो ब्रह्मके अनेक रूप हैं, किन्तु खतः नहीं हैं। खतः तो ''जो अशब्द, अस्पर्श, रूपरहित, अव्यय, रसहीन, नित्य और गन्ध-हीन है'' इस श्रुतिके अनुसार शब्दादिके सहित उसके सभी रूपों-का प्रतिषेध किया जाता है।

पूर्व ० — जिस धर्मके द्वाग जिसका निरूपण किया जाता है वही उसका रूप हुआ करता है; अतः ब्रह्मका भी जिस विशेषणसे निरूपण होता है वही उसका खरूप होना चाहिये। अतः कहते हैं — चैतन्य पृथिवी आदिका अथवा परिणामको प्राप्त हुए अन्यसमस्त पदार्थों मेंसे किसीका धर्म नहीं है और न वह श्रोत्रादि इन्द्रिय अथवा अन्तः करणका ही धर्म है, अतएव वह ब्रह्मका रूप है, इसीछिये

वाक्य-भाष्य

अथवा इसका इस प्रकार सम्बन्ध लगाना चाहिये कि इस ब्रह्मका जो मनुष्योंमें आध्यात्मिक और देवताओंमें आधिदैविक रूप है वह बहुत तुच्छ ही है। 'अथ नु' ऐसा कहकर ब्रह्मके विचारमें हेतु प्रदर्शित करते हैं। क्योंकि 'ब्रह्म विदितसे पृथक् ही हैं'—ऐसा कहे जानेके कारण ब्रह्मका अच्छी प्रकार जाना हुआ रूप तो अल्प ही है।

"विज्ञानमानन्दं ब्रख" ( वृ० उ० ३।९। २८) "दिज्ञानघन एवं" (वृ० ड० २।४।१२) "सत्यं द्वानमनन्तं ब्रख" ( तैं० उ० २।१।१) "प्रज्ञानं ब्रख" ( ऐ० उ० ५।३) इति च ब्रह्मणो रूपं निर्दिष्टं श्रुतिषु।

सत्यमेदमः, तथापि तदन्तःकरणदेहेन्द्रियोपाधिद्वारेणैव विझानादिश्रव्देनिदिंश्यते, तदनुकारित्वाद् देहादिष्टद्विद्वसङ्कोचक्षेदादिषु नाशेषु च, न स्वतः।
स्वतस्तु "अदिहातं विजानतां
विज्ञातमविज्ञानताम्" (के० उ०
२ । ३ ) इति स्थितं मविष्यति।

ब्रह्मका चैतन्यरूपसे निरूपण किया जाता है। ऐसा ही कहा भी है— "ब्रह्म विज्ञान और आनन्दखरूप है" "वह विज्ञानघन ही है" "ब्रह्म सत्य, ज्ञान और अनन्तखरूप है" "प्रज्ञान ब्रह्म है" इस प्रकार श्रुतियोंमें भी ब्रह्मके रूपका निरूपण किया गया है।

सिद्धानती—यह टीक है, तथापि
वह अन्तःकरण, शरीर और इन्द्रियरूप उपाधिके द्वारा ही विज्ञानादि
शब्दोंसे निरूपण किया जाता है,
क्योंकि देहादिके वृद्धि, संकोच,
उच्छेद और नाश आदिमें वह
उनका अनुकरण करनेवाला है;
परन्तु स्वतः देसा नहीं है। स्वतः
तो वह ''जाननेवालोंके लिये अज्ञात
है और न जाननेवालोंके लिये ज्ञात
है और न जाननेवालोंके लिये ज्ञात

### वाक्य-भाष्य

तादित्युक्तत्वात्। सुवेदेति च मन्य-सेऽतोऽल्पमेव वेत्य त्वं ब्रह्मणो रूपं य माद्य सु तस्मान्मीमांस्यम् ष्याद्यापि ते तव ब्रह्म विचार्यमेव यावद्विदिताविदितप्रतिषेधागमा-र्थानुमन इत्यर्थः। और तू यह मानता ही है कि मैं उसे अच्छी तरह जानता हूँ। इसल्ये तू ब्रह्मके अल्प स्वरूपको ही जानता है। क्योंकि ऐसी बात है, इसल्ये जबतक तुझे विदित और अविदितका प्रतिषेध करनेवाले शास्त्रवचनका अनुभव न हो तबतक तो अब भी मैं तेरे ल्ये ब्रह्मको मीमांसा यानी विचारके योग्य ही समझता हूँ; यह इसका ताल्पर्य है।

यदस्य ब्रह्मणो रूपमिति पूर्वेण सम्बन्धः । न केवलमध्यातमो-पाधिपरिच्छिन्नस्यास्य त्रह्मणो रूपं त्वमल्पं वेत्थः यदप्यधि-दैवतोपाधिपरिच्छिन्नस्यास्य ब्रह्मणो रूपं देवेषु वेत्थ त्वम् तदपि नूनं दहरमेव वेत्थ इति मन्येऽहम् । यद्ध्यातमं यद्पि देवेषु तद्वि चोपाधिवरिच्छिन्न-त्वाद्दरत्वान्न निवर्तते विध्वस्तसर्वोपाधिविशेषं शान्तम् अनन्तमेकपद्वैतं भूमाख्यं नित्यं ब्रह्म, न तत्सुवेद्यमित्यभिष्रायः।

''यदस्य'' इस पदसमूहका पूर्व-वर्ती 'ब्रह्मगो रूपम्'के साथ सम्बन्ध है। त केवल आध्य तिमक उपाधिसे परिच्छिन्न हुए इस ब्रह्मके ही अल्प रूपको नहीं जानता बल्कि अधिदैवत उपाधिसे परिच्छिन हर इस ब्रह्मके भी जिस रूपको तू देवताओंमें जानता है वह निश्चय तू इसके अल्प रूपको ही जानता है--ऐसा मैं मानता हूँ। इसका जो अध्यात्मरूप है और जो देवताओंमें है वह भी परिच्छित्र होनेके कारण दहरत्व ( अल्पल ) से दूर नहीं है। किन्तु जो सम्पूर्ण उपाधि और विशेषणोंसे रहित शान्त अनन्त एक अद्वितीय नित्य ब्रह्म भूमासंज्ञ सुगमतासे जाननेयोग्य नहीं है--यह इसका अभिप्राय है।

वाक्य-भाष्य

मन्ये विदितमिति शिष्यस्य

मीमांसानन्तरोकिः प्रत्ययत्रयसङ्गतेः । सम्यग्वस्तुनिश्चयाय

विचालितः शिष्य आचार्येण

मीमांस्यमेव त इति चोक एकान्ते

'मन्ये विदितम्' यह शिष्यकी मीमांसा (विचार) करनेके अनन्तरकी उक्ति है—क्योंकि ऐसा माननेपर ही तीन प्रकारकी प्रतीतियोंकी सङ्गिति होती है । सम्यक् वस्तुके निश्चयके लिये विचलित किये हुए शिष्यसे जब आचार्यने कहा कि 'तुम्हारे लिये अभी ब्रह्म विचारणीय ही है' तब शिष्यने

यत एवम् अथ नु तसात्
मन्ये अद्यापि मीमांस्यं विचार्यमेव
ते तव ब्रह्म । एवमाचार्योक्तः
शिष्य एकान्ते उपविष्टः समाहितः सन्, यथोक्तमाचार्येण
आगममर्थतो विचार्य, तर्कतश्र
निर्धार्य, स्वानुभवं कृत्वा,
आचार्यसकाशम्रपगम्य उवाच—
मन्येऽहमथेदानीं विदितं
ब्रह्मेति ॥ १ ॥

क्योंकि ऐसी बात है इसिल्यें अभी तो मैं तेरे लिये ब्रह्मकों विचारणीय ही समझता हूँ । आवार्यके ऐसा कहनेपर शिष्यने एकान्तमें बैठकर समाहित हो आचार्यके बतलाये हुए आगमकों अर्थसहित विचारकर और तर्कद्वारा निश्चयकर आत्मानुभव करनेके अनन्तर आचार्यके समीप आकर कहा—मैं ऐसा मानता हूँ कि अब मुझे ब्रह्म विदित हो गया है ॥ १ ॥

### वाक्य-भाष्य

समाहितो भूत्वा विचार्य यथोकं
स्वपरिनिश्चितः सन्नाहागमाचार्यात्मानुभवप्रत्ययत्रयस्यैकविषयत्वेन सङ्गत्यर्थम्। एवं हि सुपरिनिष्ठिता विद्या सफला स्यान्न
अनिश्चितेति न्यायः प्रदर्शितो
भवतिः मन्ये विदितमिति
परिनिष्ठितनिश्चितविज्ञानप्रतिज्ञाहेतुक्तेः॥१॥

एकान्त देशमें समाहित चित्तसे पूर्वोक्त प्रकारसे ब्रह्मको विचारनेक अनन्तर मलीमाँति निश्चय करके शास्त्र, आचार्य और अपना अनुभव—इन तीनों प्रतीतियोंकी एक ही विषयमें संगति करनेके लिये कहा [ में ब्रह्मको ज्ञात हुआ ही मानता हूँ ]। इससे यह न्याय दिखलाया गया है कि इस प्रकार खूब निश्चित किया हुआ ज्ञान ही सफल होता है—अनिश्चित नहीं, क्योंकि 'मन्ये विदितम्' इस उक्तिसे परिनिष्ठित—निश्चित विज्ञानकी प्रतिज्ञांके हेतुका ही प्रतिपादन किया गया है ॥१॥

कथमिति, शृणु—

कैसे विदित हुआ है सो सुनिये-

अनुभूतिका उल्लेख

नाहं \* मन्ये सुवेदेति नो न वेदेति वेद च।

यो नस्तद्वेद तद्वेद नो न वेदेति वेद च ॥ २ ॥

मैं न तो यह मानता हूँ कि ब्रह्मको अच्छी तरह जान गया और न यही समझता हूँ कि उसे नहीं जानता । इसिंख्ये मैं उसे जानता हूँ [और नहीं भी जानता ] । हम शिष्यों में से जो उसे भन तो नहीं जानता हूँ और जानता ही हूँ' इस प्रकार जानता है वही जानता है ॥ २ ॥

पद-भाष्य

न अहं मन्ये सुवेदेति, नैवाहं
मन्ये सुवेद ब्रह्मेति । नैव तिही
विदितं त्वया ब्रह्मेत्युक्ते आह—
नो न वेदेति वेद च । वेद
विति चशक्दान्न वेद च ।

नतु विप्रतिपिद्धं नाहं मन्ये

परिनिष्ठितं सफलं दिहानं
प्रतिजानीत आचार्यात्मिनिश्चययोः
तुल्यताये यस्माद्धेतुमाह नाह मन्ये
सुवेद इति।

मैं अच्छी तरह जानता हूँ—
ऐसा नहीं मानता अर्थात् ब्रह्मको
अच्छी तरह जानता हूँ—
ऐसा भी
मैं निश्चयपूर्वक नहीं मानता । 'तब
तो तुझे ब्रह्म विदित ही नहीं
हुआ'—
ऐसा कहनेपर शिष्य कहता
है—
'मैं नहीं जानता, सो भी बात
नहीं है, जानता भी हूँ।' मूळके 'वैद
च' इस पदसमूहके 'च' शब्दसे 'नहीं
भी जानता' ऐसा अर्थ लेना चाहिये।
गुरु—'मैं ब्रह्मको अच्छी तरह

ाक्य-भाष्य

आचार्यका और अपना निश्चय समान ही है—यह दिखलानेके लिये शिष्य अपने अच्छी प्रकार निश्चित किये हुए सफल विज्ञानकी प्रतिज्ञा करता है, क्योंकि, 'नाह मन्ये सुवेद'— ऐसा कहकर वह उसका हेतु बतलाता है।

<sup>\*</sup> यहाँ 'नाए' ऐसा भी पाठ है, वाक्य-भाष्य इसी पाठके अनुसार हैं।

स्वैदेति, नो न वेदेति, वेद च। इति । यदि न मन्यसे सुवैदेति, कथं मन्यसे वैद चेति । अथ मन्यसे वेदेवेति, कथं न मन्यसे सुवैदेति। एकं वस्तु येन ज्ञायते, तेनैव तदेव वस्तु न सुिज्ञायत इति विप्रतिपिद्धं संशयविपर्ययौ वर्जियत्वा। न च ब्रज्ञ संग्रियत-विपरीतत्वेन वेति स्वेन शेयं

जानता हूँ-ऐसा नहीं मानता' तथा 'में नहीं जानता—सो भी बात नहीं है बल्कि जानता ही हूँ। ऐसा कहना तो परस्पर विरुद्ध है। यदि त् यह नहीं मानता कि 'उसे अन्धी तरह जानता हूँ' तो ऐसा कैसे समझता है कि 'उसे जानता भी हूँ' और यदि तू मानता है कि भी जानता ही हूँ' तो ऐसा क्यों नहीं मानता कि 'उसे अच्छी तरह हूँ'। संशययुक्त जानता विप्रीत ज्ञानको छोड्कर वस्तु जिसके द्वारा जानी जाती है उसीसे वही वस्तु अच्छी तरह नहीं जानी जाती-ऐसा कहना तो ठीक नहीं है। और ऐसा भी कोई नियम नहीं बनाया जा सकता कि ब्रह्म संशययुक्त अथवा विपरीतरूपसे शक्यम् । संशयिषप- ही जाननेयांग्य है, क्योंकि संशय

वाक्य-भाष्य

अहेत्यवधारणार्थो निपातो इत्येतत् । यावद-परिनिष्ठितं विज्ञानं ताबत्स्ववेद वेदाहं ब्रह्मेति विपरीतो आसीत निश्चय मम स उपजगाम भवद्भिर्विचालितस्यः

'अह' यह निश्चयार्थक निपात है। इसका यह तात्पर्य है कि मैं [ ब्रह्मको अच्छी तरह जानता हूँ ] ऐसा मानता ही नहीं । जबतक मुझे ज्ञान प्राप्त नहीं हुआ था तबतक ही मुझे भी ब्रह्मको अच्छी तरह जानता हूँ'— ऐसा विपरीत निश्चय था। आपके द्वारा [ उस निश्चयसे ] विचित्त किये जानेपर अब मेरा वह निश्चय दूर हो गया,

र्ययौ हि सर्दत्रानर्थकरत्देनैव प्रसिद्धौ ।

एवमाचार्येण विचालयमानोऽपि शिष्यो न विचचाल,
'अन्यदेव तद्विदितादथो अविदिताद्धि इत्याचार्योक्तागमसम्प्रदायवलात् उपपच्यनुभवबलाचः जगर्ज च त्रह्मविद्यायां
इद्विनश्चयतां दर्शयन्नात्मनः।
कथमित्युच्यते—यो यः कश्चिद्
नः असाकं सत्रह्मचारिणां मध्ये

और विपर्यय तो सर्वत्र अनर्थकारी रूपसे ही प्रसिद्ध हैं।

आचार्यद्वारा इस प्रकार विचित्तित किये जानेपर भी 'वह विदित्त किये जानेपर भी 'वह विदित्त किया है' इस आचार्यके कहे हुए शास्त्रसम्प्रदायके बलसे तथा उपपत्ति और अपने अनुभवके बलसे शिष्य विचित्तित न हुआ; बित्क वह ब्रह्मविद्यामें अपनी दढ़िन श्वयता दिखलाते हुए गर्जने लगा । किस प्रकार गर्जने लगा, सो बतलाते हैं— ब्रह्मचारियोंके सिहत 'हम शिष्योंमें

वाक्य-भाष्य

यथोकार्थमीमांसाफलभूतात्
स्वात्मब्रह्मत्विश्चयरूपात्सम्यक्प्रत्ययाद्विरुद्धत्वात् । अतो नाह
मन्ये सुवेदेति ।
यसाच्चैतच्चैव न वेद नो न वेदेति
मन्य इत्यनुवर्ततेः अविदितब्रह्मप्रतिषेधात् । कथं तर्हि
मन्यसे इत्युक्त आह—वेद च।
च्याब्दाद्वेद च न वेद चेत्यभिप्रायः।

क्योंकि वह पूर्वोक्त अर्थकी मीमांता (विचार) के फलस्वरूप अपने आत्मा-के ब्रह्मत्विनश्चयरूप सम्यक् प्रत्ययके विरुद्ध है। अतः भीं अच्छी तरह जानता हूँ, ऐसा तो मानता ही नहीं।

तथा, उस ब्रह्मको मैं नहीं जानता—ऐसा भी नहीं मानता क्योंकि अविदित ब्रह्मका प्रतिषेध किया गया है। यहाँ 'नो न वेदेति' इस वाक्यके आगे 'मन्ये' इस कियापदकी अनुदृत्ति होती है। फिर यह पूछनेपर कि 'तुम किस प्रकार मानते हो ?' शिष्य बोला—'वेद च'। यहाँ 'च' शब्दसे 'वेद च न वेद च' अर्थात् जानता भी हूँ और नहीं भी जानता—

तन्मदुक्तं वचनं तत्त्वतो वेद, स | तद्वह्य वेद ।

कि पुनस्तद्वचनित्यत आह—

नो न वेदेति वेद च इति ।

यदेव 'अन्यदेव तद्विदितादथो

अविदितादिधि' इत्युक्तम्, तदेव

वस्तु अनुमानानुभवाभ्यां

संयोज्य निश्चितं वाक्यान्तरेण

नो न वेदेति वेद च इत्यवोचत्

आचार्यबुद्धिसंवादार्थं मन्दबुद्धि-

जो-जो मेरे कहे हुए उस वचनको तत्त्वतः जानता है—वही उस ब्रह्मको जानता है।

अच्छा तो वह वचन है क्या ?
ऐसा प्रश्न करनेपर [शिष्य] कहता
है—'मैं नहीं जानता—ऐसा भी
नहीं है, जानता भी हूँ।' जो बात
[आचार्यने] 'वह विदितसे अन्य
ही है और अविदितसे भी ऊपर है'
इस वाक्यद्वारा कही थी उसी वस्तुको अपने अनुमान और अनुभवसे
मिछाकर निश्चित करके आचार्यकी
बुद्धिको सम्यक् प्रकारसे बतलाने
और मन्दबुद्धियोंकी बुद्धिकी पहुँचसे
बचानेके छिये एक दूसरे वाक्यसे

वाक्य-भाष्य

विदिताविदिताभ्यामन्यत्वाद्रह्मणः तस्मान्मया विदितं ब्रह्मेति मन्य इति वाक्यार्थः।

अथवा वेद चेति नित्यविशान
ब्रह्मस्वरूपतया नो न वेद वेदैव

चाहं स्वरूपविकियाभावात्।

विशेषविशानं च पराध्यस्तं न

स्वत इति परमार्थतो न च

वेदेति।

ऐसा अभिप्राय है। क्योंिक ब्रह्म विदित और अविदित—दोनोंसे ही भिन्न है। अतः ब्रह्म मुझे विदित है—यह मानता हूँ?—यही इस वाक्यका अर्थ है।

अथवा 'वेद च' इसका यह
अभिप्राय है कि मैं नित्यविज्ञान-ब्रह्मस्वरूप होनेके कारण 'नहीं जानता'
—ऐसी बात नहीं है बल्कि जानता
ही हूँ, क्योंकि अपने स्वरूपमें कोई
विकार नहीं है। तथा विशेष विज्ञान
भी दूसरोंका आरोपित किया हुआ ही
है स्वरूपसे नहीं है—इसलिये
परमार्थतः नहीं भी जानता।

ग्रहणव्यपोहार्थं च । तथा च

गर्जितम्रुपपन्नं भवति 'यो नस्त-

द्वेद तद्वेद' इति ॥ २॥

भी नहीं जानता—ऐसा भी नहीं हैं जानता भी हूँ' ऐसा कहा है। ऐसा होनेपर ही 'हममेंसे जो इस [ब क्यके मर्म] को जानता है वही जानता है' यह गर्जना उचित हो सकती है।। २॥

शिष्याचार्यसंवादात्त्रतिनिष्टस्य स्वेन रूपेण श्रुतिः समस्तसंवाद-निर्श्वसर्थमेत्र बोधयति—यस्या-मतमित्यादिना—

अव शिष्य और आचार्यके संवादसे निवृत्त होकर श्रुति सम्बद्ध संवादसे सम्पन होनेवाले अर्थको ही 'यस्यामतम्' इत्यादि अपने ही रूपसे वतस्रती हैं—

वाक्य-भाष्य

यो नस्तद्वेद तद्वेदेति पक्षान्तरनिरासार्थमाम्नाय उक्तार्थानुवादात्। यो नोऽस्माकं मध्ये स
एव तद्वद्वा वेद नान्यः। उपास्यब्रह्मवित्त्वादतोऽन्यस्य यथाहं
वेदेति। वेद चेति पक्षान्तरे ब्रह्मवित्त्वं निरस्यते। कुतोऽयमर्थाऽवसीयत इत्युच्यते। उक्तानुवादादुक्तं ह्यनुवदति नो न वेदेति
वेद चेति॥ २॥

थो नस्तद्वेद तद्वेद' यह द्यागम उपर्युक्त अर्थका अन्वाद इससे अन्य पश्चांका नियेव कारण है हममेंने लिये ब्रह्मको इस प्रकार विदित-अविदितसे भिन्न जानता है वही बानता है, और कोई नहीं; क्योंकि जैसा मैं जानता हूँ उससे अन्य प्रकार ज्ञानने-वाला तो उपास्य अर्थात् कार्य बदाको ही जाननेवाला है। 'वेद च' इम पद्खे अन्य पक्षवालेमें ब्रह्मवित्त्वका निरास किया जाता है। किस कारण यह निष्कर्ष निकाला जाता है ? सो बतल्यवे हैं। ऊपर कहे हुए अर्थका अनुवाद करनेके कारण; क्योंकि यहाँ भी न वेदेति वेद च' इस वाक्यसे पूर्वीचतका ही अनुवाद करते हैं ॥ २ ॥

## ज्ञाता अज्ञ है और अज्ञ ज्ञानी है

# यस्यामतं तस्य मतं मतं यस्य न वेद सः । अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातमविज्ञानताम् ॥ ३॥

बह उसे नहीं जानताः क्योंकि वह जाननेवालोंका बिना जाना हुआ है और न जाननेवालोंका जाना हुआ है [ क्योंकि अन्य वस्तुओंके समान हर्य न होनेसे वह विषयरूपसे नहीं जाना जा सकता ] ॥ ३ ॥

### पद-भाष्य

यस ब्रजनिदः अमतम् अभिज्ञातम् अभिज्ञातम् अभितितं ब्रजेति अतम् अभितायः निश्चयः, तस्य अतं ज्ञातं सम्यय्वज्ञेत्यभितायः। यस्य पुनः मतं ज्ञातं विदितं स्था ब्रजेति निश्चयः, न वेदैव सः-न ब्रज्ञ विज्ञानाति सः।

जिस ब्रझनेताका ऐसा मत—
अभिप्राय अर्थात् निश्चय है कि
ब्रझ अमत—अविज्ञात यानी
अविदित है उसे ब्रझ ठीक-ठीक
मत अर्थात् ज्ञात हो गया है—ऐसा
इसका ताल्पर्य है। और जिसे 'मुझे
ब्रह्म मत—ज्ञात अर्थात् विदित हो
गया है'—ऐसा निश्चय है वह
जानता ही नहीं——उसे ब्रह्मका
ज्ञान नहीं है।

### वाक्य-भाष्य

यस्यामतम् इति श्रौतम् अवस्यायिकार्योपसंहारार्थम् । शिष्याचार्योक्तित्रत्युक्तिलक्षणया अनुभवयुक्तिप्रयानया आख्यायि-क्या योऽर्थः सिद्धः स श्रौतेन वचनेनागमप्रधानेन निगमन-स्थानीयेन संश्लेषत उच्यते। यहकं

'यस्यामतम्' इत्यादि श्रुति-वचन इस आख्यायिकाका उपसंहार करनेके लिये हैं। शिष्य और आचार्यकी उक्ति-प्रत्युक्ति ही जिसका लक्षण है ऐसी इस अनुभव और युक्तियधान आख्यायिकासे जो अर्थ सिद्ध हुआ है वह सबका उपसंहार करनेवाले इस शास्त्रप्रधान श्रौतवचनसे संक्षेपमें कहा

विद्वद्विद्वोर्यथोक्तौ पश्चौ। अवधारयति-अविज्ञातं विजान-तामिति, अविज्ञातम् अमतम् अविदितमेव ब्रह्म विजानतां सम्यग्विदितवतामित्येतत

अव 'अविज्ञातं विजानताम्' ऐसा कहकर विद्वान और अविद्वान-उपर्यक्त पक्षोंका ( निश्चय ) करते हैं - जाननेवालों अर्थात् भली प्रकार समझनेवालीं-ब्रह्म अविज्ञात--अमत को वह यानी अविदित (अज्ञेय ) ही है; विज्ञातं विदितं ब्रह्म अविज्ञान- ताल्पर्य यह है कि इन्द्रिय, मन और

वाक्य-भाष्य

विदितादन्यद्वागादीनामगोचर-

मीमांसितं चानुभवीप-त्वात

पत्तिभ्यां ब्रह्म तत्त्रथैव ज्ञातव्यम् । कस्मात् ? यस्यामतं यस्य विविद्षाप्रयुक्तप्रवृत्तस्य साधकस्य अमतमविज्ञातमविदितं इत्यारमतस्वनिश्चयफलावसानाव-बोधतया विविदिषा निवृत्ता इत्यभित्रायः; तस्य मतं ज्ञातं तेन विदितं ब्रह्म । येनाविषयत्वेन आत्मत्वेन प्रतिबद्धमित्यर्थः । स सम्यग्दर्शी यस्य विज्ञानानन्त-रमेव ब्रह्मातमभावस्यावसितत्वात सर्वतः कार्याभावो विपर्ययेण मिथ्याज्ञानो अवति कथम् ? मतं विदितं ज्ञातं मया ब्रह्मेति यस्य

जाता है! जिसे वागादि इन्द्रियोंका अविषय होनेके कारण जाने हुए पदार्थोंसे भिन्न बतलाया था तथा अनुभव और उपपत्तिसे भी जिसकी मीमांसा की थी उस ब्रह्मको वैसा ही जानना चाहिये।

किस कारणसे ? िसो बतलाते हैं—] जिज्ञासासे प्रेरित होकर प्रवृत्त हुए जिस साधकको ब्रह्म अविशात-अविदित है अर्थात् आत्मतत्त्वनिश्चय-रूप फलमें पर्यवसित होनेवाले ज्ञानरूप-से जिसकी जिज्ञासा निवृत्त हो गयी है उसीको वह विदित—शात है। तात्पर्य यह कि जिसने ब्रह्मको अविषयरूपसे आत्मभावसे जाना है उसीने उसे जाना है। जिसे विज्ञानकी प्राप्तिके अनन्तर ही सब ओर ब्रह्मात्म-भावकी प्राप्ति हो जानेके कारण कर्तव्यका अभाव हो जाता है वही सम्यग्दर्शी है । इससे विपरीत समझने-वाला मिथ्या ज्ञानी होता है। कैसे ?

ताम्, असम्यग्दिशनाम्, इन्द्रिय-मनोबुद्धिष्वेवात्मदिशनामित्यर्थः; न त्वत्यन्तमेवान्युत्पन्नबुद्धी-नाम् । न हि तेषां विज्ञातम् अस्माभिर्नक्षेति मतिर्भवति ।

बुद्धि आदिमें आत्मभाव करनेवाले असम्यग्दर्शी अज्ञानियोंके छिये ब्रह्म विज्ञात यानी विदित (ज्ञेय) ही है।\* हाँ, जिनकी बुद्धि अत्यन्त अञ्युत्पन्न (अजुराल) है उनके लिये ऐसी बात नहीं है, क्योंकि उन्हें तो 'हमने ब्रह्मको जान लिया है' ऐसी

वाक्य-भाष्य

विज्ञानं स मिथ्यादर्शी विपरीत- |

विज्ञानो विदितादन्यत्वाद्रह्मणो

न वेद स न विजानाति। ततश्च सिद्धमवैदिकस्य विज्ञा-नस्य मिथ्यात्वम्, अब्रह्मविषय-नि न्दितत्वात्तथा कपिल-कणभूगादिसमयस्यापि विदित-ब्रह्मविषयत्वादनवस्थिततर्कजन्य-त्वाद्विविदिषानिवृत्तेश्च मिथ्या-त्वमिति । स्मतेश्च "या वेद-स्मृतयो याश्च बाह्याः काश्च कुदृष्यः । सर्वास्ता निष्फलाः [सो कहते हैं—] जिसका ऐसा विज्ञान है कि ब्रह्म मुझे विदित—ज्ञात अर्थात् माळूम है वह विपरीत विज्ञानवान् मिथ्यादर्शी है, क्योंकि ब्रह्म विदितसे भिन्न है; इसिल्ये वह ब्रह्मको नहीं जानता—नहीं समझता।

इन कारणोंसे अवैदिक विज्ञानका मिथ्यात्व सिद्ध हुआ, क्योंकि वह ब्रह्म-विषयक न होनेसे निन्दित है। यही नहीं, कपिल और कणाद आदिके सिद्धान्त भी ज्ञातब्रह्मविषयक, अनवस्थिततर्कजनित और जिज्ञासाकी निवृत्ति न करनेवाले होनेसे मिथ्या ही हैं। ''जो वेदबाह्य स्मृतियाँ हैं तथा और भी जो कोई कुविचार हैं वे सभी निष्फल कहे गये हैं और सब-के-

\* इस वाक्यका तात्पर्य यह है कि 'जिन्हें ब्रह्मके स्वरूपका यथार्थ बोध हो गया है वे तो उसे मन-बुद्धि आदिसे अग्राह्म होनेके कारण अज्ञात यानी अज्ञेय ही मानते हैं। और जो अज्ञानी हैं वे मन-बुद्धि आदिको ही आत्मा समझनेके कारण ब्रह्मका उनके साथ अमेद समझकर यह मानने लगते हैं कि इमने उसे जान लिया है।'

इन्द्रियमने बुद्धचुपाधिष्वात्म-दिश्चेनां तु ब्रह्मोपाधिविवेकानु-पलम्भात्, बुद्धचाद्यपाधेश्व विद्यातत्वाद् विदितं ब्रह्मेत्युप-पद्यते श्रान्तिरित्यतोऽसम्य- बुद्धि ही नहीं होती । किन्तु जो लोग इन्द्रिय, मन और बुद्धि आदि उपाधियोंमें आत्मभाव करनेवाले हैं उन्हें तो, ब्रह्म और उपाधिकें पार्थक्यका ज्ञान न होने तथा बुद्धि आदि उपाधिके ज्ञातरूप होनेसे 'ब्रह्म विदित है' ऐसी श्रान्ति होनी

वाक्य-भाष्य

श्रोकास्तमोनिष्ठा हि ताः
स्मृताः" (मनु० १२ । ९५)
इति विश्रितिमिथ्याक्षानयोर्नष्टत्वादिति ।
अभिक्षातं विज्ञानतां विक्षातमिभिज्ञानतामिति पूर्वहेत् किरनु-

वादस्यानर्थक्यात् । अनुवाद-मात्रेऽनर्थकं वचनमिति पूर्वो-क्रयोर्यस्यामतमित्यादिना ज्ञानाः

ज्ञानयोर्हेत्वर्थत्वेनेदमुच्यते । अविज्ञातमविदितमात्मत्वेन

अविषयतयात्रस विज्ञानतां यसात् तसात्तदेव ज्ञानम् । यत्तेषां विज्ञातं विदितं व्यक्तमेव वुद्धश्वादिविषयं ब्रह्माविज्ञानतां विदिताविदित-व्यावृत्तमात्मभृतं नित्यविज्ञान-खरूपमात्मस्थमविक्रियममृतमज- सव अज्ञाननिष्ठ ही माने गवे हैं" इस स्मृतिवाक्यसे भी विपरीत ज्ञान और मिथ्याज्ञानको नष्ट बतलाया गया है।

'अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातम-विज्ञानताम्' यह मन्त्रके पूर्वाधमें कहे हुए अर्थका हेतु-कथन है, क्योंकि उत्तीका अनुवाद करना तो व्यर्थ होगा। अनुवादमात्रके लिये कोई बात कहना कुछ अर्थ नहीं रखता, इसलिये 'यस्यामतम्' इत्यादि पूर्व पदसे कहे हुए ज्ञान और अज्ञानके हेतुरूपसे ही यह कहा गया है।

क्योंकि विज्ञानियोंको ब्रह्म आत्म-स्वरूप होनेके कारण इन्द्रियोंका विषय न होनेसे अविज्ञात—अविदित है, इसिलये वही ज्ञान है। और जो अज्ञानी हैं, जो ऐसा नहीं जानते कि ज्ञात और अज्ञात पदार्थों ने रहित अपना आत्मा, नित्यविज्ञानस्वरूप, आत्मस्थ, अविकिय, अमृत, अजर, अभय और अनन्यरूप होनेके कारण

म्दर्शनं पूर्वपक्षत्वेनोपन्यस्यते— | विज्ञातमविजानतामिति । अथवा हेत्वर्थ उत्तराधींऽविज्ञात-मत्यादिः ॥ ३ ॥

उचित ही है। अतः यहाँ 'विज्ञात-मविजानताम्' इस वाक्यद्वारा असम्यग्दर्शनका पूर्वपक्षरूपसे उल्लेख किया गया है। अथवा 'अविज्ञातं विजानताम्' इस्यादि जो मन्त्रका उत्तराई है वह \* हेतु-अर्थमें है ॥ ३॥

### पद-भाष्य

'अविज्ञातं विजानताम्' इत्यवधृतम् । यदि ब्रह्मात्यन्तम् एवािज्ञातम्, लौकिकानां ब्रह्म- तो लौकिक पुरुष और ब्रह्मवेत्ताओंमें विदां चादिशेषः प्राप्तः । 'अवि- कोई भेद नहीं रह जाताः इसके

<sup>'ब्रह्म जाननेवाळोंको</sup> अविज्ञात हैं ऐसा निश्चय हुआ । इस प्रकार यदि ब्रह्म अध्यन्त अविज्ञात ही है

### वाक्य-भाष्य

रमभयमनन्यत्वाद विषयमित्येवम् व्यविज्ञानतां बुद्धशादिविषया-त्मतयैव नित्यं विश्वातं ब्रह्म। तस्माद्विदिताविदितव्यक्ताव्यक्त-धर्माच्यारोपेण कार्यकारणभावेल खविकल्पमयथार्थविषयत्वात<u>्</u> शकिकादी रजताद्यध्यारोपण-ज्ञानवन्मिथ्याज्ञानं तेषाम् ॥ ३ ॥

ब्रह्म किसी इन्द्रियका विषय नहीं है-उन्हींको ब्रह्म विशात—विदित—व्यक्त अर्थात् बुद्धि आदिके विषयरूपसे ही प्रतीत होता है, उन्हें सर्वदा बुद्धि आदि-के विषयरूपसे ही ब्रह्मका ज्ञान है। अतः विदित-अविदित अथवा व्यक्त-अव्यक्त आदि धर्मोंके आरोपसे [ उनका जाना हुआ ब्रह्म ] कार्य-कारणभाव रहनेसे सविकल्प ही है; क्योंकि वह अयथार्थ-विषयक है। उनका वह ज्ञान शुक्ति आदिमें आरोपित रजत आदि ज्ञानींके समान मिथ्या ही है ॥ ३ ॥

हेतु यों समझना चाहिये—ब्रह्म अशानियोंको इसिलिये शात है, क्योंकि बिशानियोंको वह अज्ञात है।

ज्ञातं विजानताम्' इति च | सित्रा 'जाननेवालोंको अविज्ञात है' परस्परविरुद्धम् । कथं तु तह्रह्म

यह कथन परस्पर विरुद्ध भी है। फिर वह ब्रह्म सम्यक् प्रकारसे कैसे जाना जाता है--यही बात बतळाने-सम्यग्विदितं भवतीत्येवमर्थमाह- । के छिये कहते हैं-

विज्ञानावभासों में ब्रह्मकी अनुभति

# <mark>ं प्रतिबोधविदितं सतमसृतत्वं हि विन्दते।</mark> आत्मना विन्दते वीर्यं विद्यया विन्दतेऽसृतस् ॥ ४ ॥

जो प्रत्येक बोध ( बौद्ध प्रतीति ) में प्रत्यगात्मरूपसे जाना गया है वही ब्रह्म है—यही उसका ज्ञान है, क्योंकि उस ब्रह्मज्ञानसे अमृतत्व-की प्राप्ति होती है। अमृतत्व अपनेहीसे प्राप्त होता है, विद्यासे तो अज्ञानान्धकारको निवृत्त करनेका सामध्य मिलता है ॥ ८ ॥

पद-भाष्य

प्रतिबोधविदितं बोधं बोधं। प्रति विदितम् । बोधशब्देन बौद्धाः प्रत्यया उच्यन्ते । सर्वे प्रत्यया विषयीभवन्ति यस्य स आत्मा सर्वे-बोधान्प्रति बुध्यते । सर्वप्रत्यय-

'प्रतिबोधविदितम्' यानी जो बोध-बोधके प्रति विदित होता है। यहाँ 'बोध' शब्दसे बुद्धिसे होनेत्राळी प्रतीतियों (ज्ञानों ) का कथन हुआ है। अतः प्रतीतियाँ जिसकी विषय होती हैं वह आत्मा समस्त बोधोंके समय जाना जाता है । सम्पूर्ण प्रतीतियों-

वाक्य-भाष्य

प्रतिबोधविदितं मतम् इति । प्रत्ययानामात्मावबोध-बोधं द्धारत्वात्

'प्रतिबोधविदितम्' यह दिस्ति है। क्योंकि प्रतीतियाँ ही आत्मज्ञानकी प्रति | द्वार हैं। 'बोधं प्रति बोधं प्रति' (बोध- ाद-भाष्य

दर्शी चिच्छक्तिखरूपमात्रः प्रत्ययैरेव प्रत्यये ज्विविशिष्टतया लक्ष्यते; नान्यदृद्धारमन्तरात्मनो विज्ञानाय ।

अतः प्रत्ययप्रत्यगात्मतया
विदितं ब्रह्म यदा,
प्रत्ययसाक्षितया
बह्मणोऽभेद- तदा तन्मतं तत्
प्रतिपादनम् सम्यग्दर्शनमित्यर्थः
सर्वप्रत्ययद्शित्वे चोपजननापायवर्जितदृकस्त्ररूपता नित्यत्वं
विशुद्धस्त्ररूपत्वमात्मत्वं निर्विशेषतैकत्वं च सर्वभृतेषु सिद्धं

बोधं प्रतीति वीप्सा सर्वप्रत्ययः
व्याप्त्यथी। बौद्धा हि सर्वे प्रत्ययाः
तप्तलोहवितत्यविज्ञानस्वरूपात्मव्याप्तत्वाद् विज्ञानस्वरूपावभासाः
तदन्यावभासश्चातमा तद्धिस्वश्चणोऽग्निवदुपलभ्यत इति तेन
ते द्वारीभवन्त्यात्मोपलब्धौ ।
तस्मात्प्रतिबोधावभासप्रत्यगात्म-

का साक्षी और चिच्छक्तिस्वरूपमात्र होनेके कारण वह प्रतीतियोंद्वारा सामान्यरूपसे प्रतीतियोंमें ही लक्षित होता है। उस अन्तरात्माका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये कोई और मार्ग नहीं है।

अतः जिस समय ब्रह्मको प्रतीतियोंके अन्तःसाक्षीखरूपसे जाना जाता है उसी समय वह ज्ञात होता है; अर्थात् यही उसका सम्यक् ज्ञान है। सम्पूर्ण प्रतीतियोंका साक्षी होनेपर ही उसका वृद्धिक्षपश्चन्य साक्षित्व, नित्यत्व, विशुद्धखरूपत्व, आत्मत्व, निर्विशेषत्व और सम्पूर्ण भूतोंमें अनुस्यूत । एकत्व सिद्ध हो सकता

वाक्य-भाष्य

वोधके प्रति ) यह दिस्कि सम्पूर्ण प्रतीतियों में [ ब्रह्मकी ] व्याप्ति स्चित करनेके लिये है । बुद्धिजनित सम्पूर्ण प्रतीतियाँ तपे हुए लोहेके समान नित्य विज्ञानस्वरूप आत्मासे व्याप्त रहनेके कारण उस विज्ञानस्वरूपसे ही अवभासित हैं तथा उनसे पृथक उनका अवभासक आत्मा [ लोहपिण्डमें व्याप्त हुए ] अग्निके समान उनसे सर्वथा विलक्षण उपलब्ध होता है । अतः वे बौद्ध प्रत्यय आत्माकी उपलब्धमें द्वारस्वरूप हैं । इसलिये प्रत्येक बौद्ध प्रत्ययके अवभासमें जो प्रत्यगात्म-

गद्-भाष्य

मवेतः लक्षणभेदाभावाद्वयोम्न
इव घटगिरिगुहादिषु । विदिताविदिताभ्यामन्यद्वस्थेत्यागमवाक्यार्थ एवं परिशुद्ध एवोपसंहतो
भवति । "दृष्टेर्द्रष्टा श्रुतेः श्रोता
मतेर्मन्ता विज्ञाते दिज्ञाता" इति
हि श्रुत्यन्तरम् ।

यदा पुनर्वोधिकियाकर्तेति बोध-क्रियालक्षणेन तत्कर्तारं विजाना-तीति बोधलक्षणेन विदितं प्रति- है, जिस प्रकार कि कक्षणों में मेद न होनेके कारण घट, पर्वत और गुहादि-में आकाशका अमेद है। इस प्रकार "ब्रह्म विदित और अविदित—— दोनों ही से मिन्न है' इस शास्त्रवचनके अर्थ का ही मछी प्रकार शोधन करके यहाँ उपसंहार किया गया है। इसके सिवा "वह दृष्टिका दृश है, श्रवण-का श्रंता है, मितका मनन करने-वाछा है और विज्ञातिका विज्ञाता है" ऐसी एक दूसरी श्रुति भी है। [ उससे भी यही सिद्ध होता है ]। जिस प्रकार, जो वृक्षकी

जिस प्रकार, जो वृक्षकी शाखाओंको चलायमान करता है उसे वायु कहते हैं उसी प्रकार— जिस समय 'प्रतिबोधविदितम्'

### वाक्य-भाष्य

तया यद्विदितं तद्वस्य तदेव मतं

श्वातं तदेव सम्यग्झानवत्प्रत्यगात्मविझानम्, न विषयविझानम्।

वात्मत्वेन प्रत्यगात्मानमैक्षदिति च काठके।

श्वात्मश्चान'अमृतत्वं हि विन्दते'

ममृतत्वविमित्तम्

मृत्युप्राप्तेः। विषया
त्मविझाने हि मृत्युः प्रारभत।

स्वरूपसे जाना जाता है वही ब्रह्म हैं। वही माना हुआ अर्थात् ज्ञात है तथा वही सम्यग्ज्ञान सहित प्रत्यगाःमाका ज्ञान है; विषयज्ञान सम्यग्ज्ञान नहीं है। 'अत्यगाःमाको आत्मस्वरूपसे देखा' ऐसा कठोपनिषद्में कहा है। 'अमृतत्वं हि विन्दते' (आत्मज्ञानसे अमरत्व ही प्राप्त होता है) यह हेतुस्चक वाक्य है, क्योंकि इससे विपरीत ज्ञानसे मृत्युकी प्राप्त होती है। बुद्धि आदि विषयोंमें आत्मत्व बोध होनेसे ही

पर-भाष्य

बोधविदितमिति व्याख्यायते,

बथा यो वृक्षशाखाश्चालयति स

वायुरिति तद्धतः, तदा बोधिक्रिया
श्विक्तिमानात्मा द्रव्यम्, न बोध
खरूप एव । बोधस्तु जायते

विनश्यति च । यदा बोधो

जायते, तदा बोधिक्रियया स
विशेषः। यदा बोधो नश्यति, तदा

नष्टबोधो द्रव्यमात्रं निर्दिशेषः।

इसका ऐसा अर्थ किया जाता है कि आत्मा बोधिक्रयाका कर्ता है; अतः बोधिक्रयाक्षप लिङ्गसे उसके कर्ताको जानता है, इसिल्ये बोधिक्षप्र से विदित होनेके कारण वह धिति बोधिक्रयाक्षप वहलाता है। उस समय——आत्मा बोधिक्रयाक्षप शिक्ष युक्त एक द्रव्य सिद्ध होता है, साक्षात् बोधिक्षक्षप ही सिद्ध नहीं होता। बोध (बुद्धिगत प्रतीति) तो उत्पन्न होता है और नष्ट भी हो जाता है। अतः जिस समय बोधि उत्पन्न होता है उस समय तो वह बोधिक्रयाक्षप विशेषणसे युक्त होता है और जब उसका नाश हो

### वाक्य-भाष्य

इत्यातमविज्ञानममृतत्वनिमित्तम् इति युक्तं हेतुवचनममृतत्वं हि चिन्दत इति ।

आत्मज्ञानेन किमसृतत्वमु-स्पाद्यते ?

> न। कथं तर्हि ?

आतमना विन्दते स्वेनैव नि-त्यात्मस्वभावेनामृतत्वं विन्दते । नालम्बनपूर्वकम् । विन्दत इति मृत्युका आरम्भ होता है, अतः आत्मिवज्ञान अमरत्वका हेतु है; इसिटिये 'अमृतत्वं हि विन्दते' यह हेतुवचन ठीक ही है।

पूर्व ॰ नक्या आत्मज्ञानसे अमरत्व उत्पन्न किया जाता है १

> सिद्धान्ती-नहीं । पूर्व०-तब कैसे १

सिद्धान्ती-अमरत्व तो आत्मासे अपने नित्यात्मस्वभावसे ही प्राप्त करते हैं, किसीके आश्रयसे नहीं। 'विन्दते' इससे यह समझना चाहिये कि उसकी

तत्रैवं सति विक्रियात्मकः साव-

यवोऽनित्योऽग्रुद्ध इत्यादयो दोषा

न परिहर्तुं शक्यन्ते ।

यद्पि काणादानाम् आत्म
वद्पि काणादानाम् आत्म
काणादमत- मनःसंयोगजो वोध

समीक्षा आत्मिन समवैतिः अत

आत्मिन वोद्धृत्वम्, न तु

विकियात्मक आत्माः द्रव्य
मात्रस्तु भवति घट इव रागसमवायीः अस्मिन् पक्षेऽप्यचेतनं

द्रव्यमात्रं ब्रह्में। (बृ० उ० ३।९।२८)

जाता है तो वह निर्विशेष द्रव्यमात्र रह जाता है। ऐसा माननेसे तो वह विकारी, सावयव, अनित्य और अशुद्ध निश्चित होता है, और उसके इन दोषोंका किसी प्रकार परिहार नहीं किया जा सकता।

तथा वैशेषिक मतावलिम्बयोंका जो मत है कि आत्मा और मनके संयोगसे उत्पन्न होनेवाला बोध आत्मामें समवाय-सम्बन्धसे रहता है, इसीसे आत्मामें बोद्धृत्व है, वस्तुतः आत्मा विकारी नहीं है, वह तो नील्पीतादि वर्णीके समग्रयी घटके समान केवल द्रव्यमात्र है —सो इस पक्षमें भी ब्रह्म अचेतन द्रव्यमात्र सिद्ध होता है और ''ब्रह्म विज्ञान एवं आनन्दल्ल एक है''

वाक्य-भाष्य

आत्मविज्ञानापेक्षम् । यदि हि विद्योत्पाद्यममृतत्वं स्यादनित्यं भवेत्कर्मकार्यवत् । अतो न विद्योत्पाद्यम् ।

यदि चात्मनैवामृतत्वं विन्दते

कि पुनर्विद्यया क्रियत इत्युच्यते ।

अनात्मविज्ञानं निवर्तयन्ती सा

प्राप्ति आत्मविज्ञानकी अपेक्षा रखने-वाली है। यदि अमृतत्व विद्यासे उत्पन्न किया जाने योग्य होता तो कर्मफलके समान अनित्य हो जाता। इसलिये वह विद्यासे उत्पाद्य नहीं है।

यदि कहो कि जब अमृतत्व स्वतः ही मिल जाता है तो विद्या उसमें क्या करती है, तो इसमें हमें यह कहना है कि वह अनात्मविज्ञानको निवृत्त करती हुई उसकी निवृत्तिके द्वारा पट-भाष्य

"प्रज्ञानं ब्रह्म" ( ऐ० उ० ५ ।३ ) इत्याद्याः श्रुतयो बाधिताः स्यः । आत्मनो निरवयवत्वेन प्रदेशा-भावाद् नित्यसंयुक्तत्वाच मनसः स्मृत्युत्पत्तिनियमानुपपत्तिरपरि-हार्या स्थात । संसग्धर्मित्वं चात्मनः श्रुतिस्मृतिन्यायविरुद्धं कल्पितं स्यात् । "असङ्गो न हि सञ्जते"( चृ० उ० ३।९। २६ ) ''असक्तं सर्वभृत्'' (गीता १३। १४) इति हि श्रुतिस्मृती। न्यायश्र—गुणवद्गणवता सं-सृज्यते, नातुल्यजातीयम् । अतः निर्पुणं निर्विशेषं सर्वविलक्षणं केन-चिद्प्यतुल्यजातीयेन संसृज्यत भवेत न्यायविरुद्धं नित्यालुप्रज्ञानस्वरूप-तस्मात

''प्रज्ञान ब्रह्म है'' इत्यादि श्रुतियाँ बाधित हो जाती हैं। निरवयव होनेके कारण आत्मामें कोई देशविशेष नहीं है: और उससे मनका नित्यसंयोग है: इस कारण उसमें स्मृतिकी उत्पत्तिके नियमकी अनुपपत्ति अनिवार्य हो जाती है तथा श्रुति, स्मृति और यक्तिसे विरुद्ध आत्माके संसर्गधर्मी होनेकी कल्पना भी होती है। ''असङ्ग [ आत्मा ] का किसीसे सङ्ग नहीं होता" "सङ्गरहित और सबका पाळन करनेवाला है'' ऐसी श्रुति और स्मृति प्रसिद्ध हैं। युक्तिसे भी जो वस्त सगुण होती है उसीका गुणवान्से संसर्ग होता है; विजातीय वस्तुओं-का संयोग कभी नहीं होता। अतः निर्गुण-निर्विशेष और सबसे विलक्षण किसी भी विजातीय आत्माका वस्तुसे संयोग होता है---ऐसा मानना न्यायविरुद्ध होगा। अतः नित्य अविनाशी ज्ञानखरूप प्रकाश-

वाक्य-भाष्य

तन्निवृत्त्या स्वाभाविकस्यामृत-त्वस्य निमित्तमिति कल्प्यते। यत आह 'वीर्यं विद्यया विन्दते।' वीर्यं सामर्थ्यमनात्माध्यारोप-मायास्वान्तध्वान्तानभिभाव्य- स्वाभाविक अमृतत्वकी हेतु बनती है, क्योंकि [अगले वाक्यसे] विद्यासे [अज्ञानान्धकारको निवृत्त करनेका] सामर्थ्य प्राप्त होता है, ऐसा कहा भी है।

विद्यासे वीर्य-सामर्थ्य यानी अनात्माके अध्यारोप तथा माया और

ज्योतिरात्मा ब्रह्मेत्ययमर्थः सर्व-बोधवोद्धत्वे आत्मनः सिध्यति, नान्यथां । तसात् 'प्रतिबोध-विदितं मतम्' इति यथा-व्याख्यात एवार्थोऽसाभिः। यत्प्रनः खसंवेद्यता प्रतिबोध-विदित्तमित्यस्य वाक्य-ब्रह्मणः स्वपर-स्यार्थो संविद्यताया स्यार्थी वर्ण्यते, तत्र औपाधिकत्वम् भवति सोपाधिकत्वे बुद्धशुपाधिस्वरूपत्वेन मेदं परिकल्प्यात्मनात्मानं वेत्तीति संट्यवहार:--''आत्मन्येवात्मानं पश्यति"( चृ० उ० ४।४। २३) "स्वयमेवात्मनात्मानं वेत्थ त्वं पुरुषोत्तम'' (गीता १० । १५) इति । न त निरुपाधिकस्थात्मन एकत्वे स्वसंवेद्यता प्रसंवेद्यता वा सम्भवति । संवेदनस्वरूप-

मय आतमा है। ब्रह्म है— यह अर्थ आतमाके सम्पूर्ण बोधोंके बोद्धा होनेपर ही सिद्ध हो सकता है, और किसी प्रकार नहीं । इसिल्ये 'प्रतिबोधविदितम्' इसका— हमने जैसी व्याख्या की है—वही अर्थ है।

इसके सिवा प्रतिबोधविदितम् इस वाक्यका जो खप्रकाशता अथ बतलाया जाता है वहाँ आत्माको सोपाधिक मानकर उसमें बुद्धि आदि उपाधिके रूपसे आत्मासे आत्माको कल्पना क्र है, ऐसा व्यवहार हुआ करता है, जैसा कि ''आत्मामें ही आत्माको देखता है" "हे पुरुषोत्तम! अपनेसे ही अपनेको तम खयं जानते हो'' इत्यादि वाक्योंद्वारा कहा गया है । किन्तु निरुपाधिक आत्माके तो एक रूप होनेके कारण उसमें खसंवेद्यता प्रसंवेद्यता अथवा सम्भव ही नहीं है। जिस प्रकार प्रकाशको किसी अन्य

वाक्य-भाष्य

छक्षणं बलं विद्यया विन्दते । तच्च किंविशिष्टम् १ असृतमविनाशि । अविद्याजं हि वीर्यं विनाशि ।

अन्तःकरणके कारण प्राप्त हुए अज्ञानसे जिसका पराभव नहीं हो सकता ऐसा बल प्राप्त होता है। वह किस विशेषणसे युक्त है १ वह अमृत यानी अविनाशी है। अविद्यासे होनेवाला बल नाशवान् गद-भाष्य

त्वात्संवेदनान्तरापेक्षा च न सम्भवति, यथा प्रकाशस्य प्रका-शान्तरापेक्षाया न सम्भवः तद्वत्।

बौद्धपक्षे स्वसंवेद्यतायां तु क्षणभङ्गरत्वं निरात्मकत्वं च विज्ञानस्य स्यात्; "न हि विज्ञातु-विज्ञातेर्द्धिपरिलोपो विद्यतेऽवि-नाशित्वात्" (चृ० उ० ४।३।३०) "नित्यं विश्वं सर्वगतम्" ( ग्र० उ० १ । १ । ६ ) "स वा एष महानज आत्माजरोऽमरोऽमृतोऽ-भयः" ( चृ० उ० ४ । ४ । २५ ) इत्याद्याः श्रुतयो वाध्येरन् ।

यत्पुनः प्रतिबोधशब्देन प्रतिबोधार्थः निर्निमित्तो बोधः प्रति-<sup>विचारः</sup> बोधः यथा सुप्तस्य

इत्यर्थं परिकल्पयन्ति, सक्रुद्धि-ज्ञ<mark>ानं प्र</mark>तियोध इत्यपरे; नि- अपेक्षा होना सम्भव नहीं है उसी प्रकार ज्ञानखरूप होनेके कारण उसे [अपने ज्ञानके लिये ] किसी अन्य ज्ञानकी अपेक्षा नहीं है।

तथा बौद्धमतानुसार तो विज्ञानकी खसंवेद्यता स्वीकार करनेपर भी उसकी क्षणभङ्गरता आर निरात्मकता सिद्ध होने लगेगी । [ऐसा होनेपर] ''अविनाशी होनेके कारण विज्ञाताकी विज्ञातिका लोप नहीं होता" ''नित्य, विभु और सर्वगत है" ''वह यह महान् अज आत्मा अजर, अमर, अमृत और अभयरूप है" इत्यादि श्रुतियाँ बाधित हो जायँगी।

इसके सिवा जो छोग प्रति-बोधशब्दसे, जैसा कि सुष्रुप्त पुरुषको होता है वह निर्निमित्त बोध ही प्रतिबोध है—ऐसे अर्थकी कल्पना करते हैं अथवा जो दूसरे छोग [ मुक्तिके कारणभूत ] एक बार होनेवाले विज्ञानको ही प्रतिबोध

वाक्य-भाष्य

विद्ययाविद्याया बाध्यत्वात् । न तु विद्याया बाधकोऽस्तीति विद्याजममृतं वीर्यम् । अतो विद्यामृतत्वे निमित्तमात्रं भवति । "नायमात्मा बल्हीनेन लभ्यः" इति चाथर्वणे (मु० उ०३।२।४) होता है, क्योंकि अविद्या विद्यासे बाघित हो जाती है। किन्तु विद्याका बाधक और कोई नहीं है, अतः विद्याजनित बीर्य अमृत होता है। इसल्यि विद्या तो अमृतःवमें केवल निमित्तमात्र होती है। आयर्वण श्रुतिमें भी कहा है—"यह आत्मा बलहीनसे प्राप्त होने योग्य नहीं हैं?"

निमित्तः सनिमित्तः सकृद्वासकृद्वा प्रतिबोध एव हि सः । अमृतत्वम अमरणभावं स्वात्मन्यवस्थानं मोक्षं हि यस्माद् विन्दते लभते यथोक्तात प्रतिबोधात्प्रतिबोध-विदितात्मकात्, तसात्प्रतिबोध-विदितमेव मतमित्यभिप्रायः हि प्रत्यगात्मविषयत्वं च मृतममृतत्वे हेतुः। न ह्यात्मनो-**ऽनात्मत्वममृतत्वं भवति । आत्म-**त्वादात्मनोऽमृतत्वं निर्निमित्तमेव, मर्त्यत्वमात्मनो यद-अनात्मत्वप्रतिपत्तिः

समझते हैं — वे कुछ भी माना करें ] विना निमित्तसे हो अथवा निमित्तसे तथा एक बार हो अथवा अनेक बार वह सब-का-सब प्रति-बोध ही है [ इसका विशेष विवेचन करनेसे हमें कोई प्रयोजन नहीं है 🔃 क्योंकि मुमुञ्जूगण उपर्युक्त प्रतिबोध-से अर्थात प्रत्येक बौद्ध प्रत्ययमें होनेवाले आत्मज्ञानसे ही अमृतत्व-अमरणभाव अर्थात् अपने आत्मामें स्थित होनारूप मोक्ष प्राप्त करते हैं। अतः वह ( ब्रह्म ) प्रत्येक बोधमें अनुभव होनेवाला ही माना गया है--ऐसा इसका अभिप्राय है। क्योंकि बोधका प्रत्यगात्मविषयक होना ही अमरत्वमें कारण माना गया है। आत्माकी अनात्मरूपता अमरत्वका कारण नहीं हो सकती। आत्माका अमरव उसका खरूप-भूत होनेके कारण अहैतक ही है। इसी प्रकार आत्माकी अविद्यावश उसमें अनात्मत्वकी उपलब्धि ही है।

वाक्य-भाष्य

छोकेऽपिविद्याजमेव बलमभि-भवति न शरीरादिसामर्थ्यं यथा इस्त्यादेः।

अथवा प्रतिबोधविदितं मत-

लोकमें भी विद्याजनित बल ही दूसरे बलोंका पराभव करता है, शरीर आदि-का बल नहीं; जैसे हाथी-घोड़े आदिके शारीरिक बल [मनुष्यके] विद्याजनित बलको नहीं द्वा सकते।

अथवा 'प्रतिबोधविदितं मतम्' इस

कथं पुनर्यथोक्तयात्मविद्यया-गानेनामतत्व-मृतत्वं विन्द्त इत्यत प्राप्तिप्रकारः आह-अात्मना स्वेन रूपेण विन्दते लभते वीर्थं बलं सामर्थ्यम् । धनसहायमन्त्रीषधि-तपोयोगकृतं वीर्य मृत्युं बाक्रोत्यभिभवितुम् अनित्यवस्तु-कृतत्वातः आत्मविद्याकृतं तु वीर्य-मात्मनैव विन्दते, नान्येन इत्यतो-**ऽनन्यसाधनत्वादात्मविद्यावीर्यस्य** तदेव वीर्थं मृत्युं शक्रोत्यभि-अवितुम् । यत एवमात्म-विद्याकृतं वीर्यमात्मनैव विन्दते, विद्यया आत्मविषयया अतः

तो फिर उपर्युक्त आत्मज्ञानसे प्रकार अमरत्व लाभ कर इसपर कहते मिमुक्ष पुरुष ] आत्मा अर्थात अपने खरूपके ज्ञानसे वीर्य-बळ यानी अमरत्व-प्राप्तिका सामर्थ्य प्राप्त करता है। धन, सहाय, मन्त्र, ओषधि, तप और योगसे होनेवाला वीर्य अनित्य वस्तुका किया हुआ होनेसे मृत्युका पराभव करनेमें समर्थ नहीं है: किन्तु आत्मविद्यासे होनेवाला वीर्य तो आत्माद्वारा ही प्राप्त किया जाता है -अन्य किसीसे नहीं । इसिक्ये आत्मविद्याजनित वीर्य किसी अन्य साधनसे होनेवाळा नहीं है; अतः वही वीर्थ मृत्युका पराभव कर सकता है। क्योंकि [ मुमुक्षु पुरुष ] इस प्रकार आत्मविद्याजनित वीर्यको आत्माद्वारा

### वाक्य-भाष्य

मिति सक्देवारोषविपरीतनिरस्त-संस्कारेण स्वममितिबोधवद्यद्वि-दितं तदेव मतं ज्ञातं भवतीति। अथवा गुरूपदेशः प्रतिबोधस्तेन वा विदितं मतमिति। उभयत्र वाक्यका ऐसा अर्थ समझना चाहिये कि स्वप्नसे जागे हुएके समान जिसके सम्पूर्ण विपरीत संस्कारोंका एक बार ही बाध हो गया है, उसीसे जो जाना जाता है वहीं मत अर्थात् ज्ञात होता है। अथवा गुरु-का उपदेश ही प्रतिबोध है, उससे जाना हुआ ही मत (जाना हुआ) है। सोनेसे जागा हुआ तथा गुरुद्वारा

विन्दतेऽमृतम् अमृतत्वम् ।

"नायमात्मा वज्हीनेन लम्यः"

( मु॰ उ॰ ३।२।४) इत्या
थर्वणे। अतः समर्थो हेतुः अमृ
तत्वं हि विन्दत इति ॥४॥

ही प्राप्त करता है, इमिलिये आत्म-सम्बन्धिनी विद्यामे ही अमरत्व प्राप्त करता है। अथर्वनेदीय (मुण्डक ) उपनिषद्में कहा है—''यह आत्मा बल्डीन पुरुषको प्राप्त होने योग्य नहीं है"। अतः यह आत्मविद्यारूप हेतु [मृत्युका निवारण करनेमें] समर्थ है क्योंकि इससे अमरत्व प्राप्त करता है॥ ४॥

कष्टा खद्र सुरनरितर्घक्षेता-दिषु संसारदुःखबहुलेषु प्राणि-निकायेषु जन्मजरामरणरोगादि संप्राप्तिरज्ञानात् । अतः— जिनमें सांसारिक दुःखोंकी बहुळता है उन देवता, मनुष्म, तिर्यक् और प्रेतादि प्राणियोंमें अज्ञानवश जन्म, जरा, मरण और रोगादिकी प्राप्ति होना निश्चय ही बड़े दुःखकी बात है। अतः—

आत्मज्ञान ही सार है

इह चेद्वेद्द्वय सत्यमस्ति न चेदिहावेदीन्महती विनिष्टिः।भूतेषु भूतेषु विचित्य धीराः प्रेत्यासमाञ्जोकादमृता भवन्ति ॥ ५ ॥

यदि इस जन्में ब्रह्मको जान लिया तब तो ठीक है और यदि उसे इस जन्में न जाना तब ता बड़ी भारी हानि है। बुद्धिमान् लोग उसे समस्त प्राणियांने उपलब्ध करके इस लोकते जाकर (सरकर) अमर हो जाते हैं॥ ५॥

वाक्य-भाष्य

प्रतिवोधराः दमयो गोऽस्ति सुप्त- प्रतिवोधित — दोनों ही जगह प्रतिवृद्धो गुरुणा प्रतिवोधित (प्रतिवोध शब्दका प्रयोग होता है। परन्तु इन तीनों में सबसे पहला अर्थ इति। पूर्वे तु यथार्थम् ॥ ४॥ ही ठीक है ॥ ४॥ ाद-भाष्य

इह एव चेत् मनुष्योऽधिकृतः समर्थः सन् यदि अवेदीद आत्मानं यथोक्तलक्षणं विदित-वान् यथोक्तेन प्रकारेण, अथ तदा अस्ति सत्यं मनुष्यजन्म-**न्यसिन्न**विनाशोऽर्थवत्ता वा सद्धावो वा परमार्थता वा सत्यं विद्यते । न चेदिहावेदीदिति, न चेद् इह जीवंश्चेद् अधिकृतः अवेदीत् न विदितवान्; तदा महती दीर्घा अनन्ता विनष्टिः विनाशनं जन्मजरामरणादि-संसार-प्रवन्धाविच्छेदलक्षणा जातः

यदि किसी अधिकारी पुरुषने सामर्थ्य लाभ कर इस लोकमें ही उपर्युक्त लक्षणोंसे युक्त आत्माको पूर्वोक्त प्रकारसे जान लिया, तब तो उसके इस मनुष्यजनममें सत्य— अविनाशिता—सार्थकता—सद्धाव अथवा परमार्थता विद्यमान है। और यदि न जाना अर्थात् इस लोकमें जीवित रहते हुए ही उस अधिकारीने आत्मज्ञान प्राप्त न किया तो उसे महान्—दीर्घ यानी अनन्त विनाश अर्थात जन्म, जरा और मरण आदिकी परम्पराका विच्छेद न होनारूप संसारगतिकी ही प्राप्ति होती है।

वाक्य-भाष्य

इह चेदवेदीत् इत्यवश्यकर्तः व्यतोकिर्विपर्यये विनाशश्रुतेः । इह मनुष्यजन्मिन सत्यवश्य- आत्मा वेदितव्य इत्येतद्विधीयते । कथिमह चेदवेदीद्विदितवान्, अथ सत्यं परमार्थतत्त्वमस्त्यवाप्तं तस्य जन्म सफलमित्यभिप्रायः । क चेदिहावेदीश विदितवान्

'इह चेदवेदीदय सत्यमित्त' यह श्रुति आत्मसाक्षात्कारकी अवश्य-कर्त्तन्यता बतलानेवाली है, क्योंकि इसकी विपरीत अवश्यामें श्रुतिने विनाश बतलाया है। इह अर्थात् इस मनुष्य-जन्मके रहते हुए आत्माको अवश्य जान लेना चाहिये—ऐसा विधान किया जाता है। किस प्रकार कि यदि इस जन्ममें आत्माको जान लिया तो ठीक है, उसे परमार्थतत्व प्राप्त हो गया; अभिप्राय यह कि उसका जन्म सफल हो गया। और यदि उसे इस जन्ममें न जाना—न

तसादेवं गुणदोषौ विजानन्तो ब्राह्मणाः भृतेषु भृतेषु
सर्वभृतेषु स्थावरेषु चरेषु च एकमात्मतन्त्वं ब्रह्म विचित्य विज्ञाय
साक्षात्कृत्य धीराः धीमन्तः प्रत्य
व्यावृत्य ममाहंभावलक्षणादविद्यारूपादसाह्योकाद् उपरम्य
सर्वात्मैकभावमद्वैतमापन्नाः सन्तः

अतः इस प्रकार गुण और दोषको जाननेवाले धीर—बुद्धिमान् ब्राह्मण-लोग प्राणी-प्राणीमें अर्थात् सम्पूर्ण चराचर जीवोंमें एक ब्रह्मखरूप आत्मतत्त्वको 'विचित्य'—जानकर अर्थात् साक्षात् कर यहाँसे लौटने-पर अर्थात् ममता-अहंतारूप इस अविद्यात्मक लोकसे उपरत होकर सबमें आत्मैकत्वरूप अद्वैतभावको प्राप्त होकर अमर अर्थात् ब्रह्म ही

वाक्य-भाष्य

वृथैव जन्म । अपि च महती विनष्टिर्महान्विनाशो जन्म-मरणप्रबन्धाविच्छेदप्राप्तिलक्षणः स्याद्यतस्तस्माद्वश्यं तद्विच्छेदाय श्लेय आत्मा ।

श्रानेन तु किं स्यादित्युच्यते
भूतेषु भृतेषु चराचरेषु सर्वेषु

इत्यर्थः । विचित्य पृथङ्निष्कृष्य

एकमात्मतत्त्वं संसारधर्मैरस्पृष्ट
मात्मभावेनोपलभ्येत्यर्थः अनेकार्थत्वाद्धात्नां न पुनश्चित्वेति

सम्भवति विरोधातः धीराः

धीमन्तो विवेकिनो विनिवृत्त-

समझा तो उसका जन्म वृथा ही गया । यही नहीं, जन्म-मरण-परम्पराकी अविच्छिन्नतारूप बड़ी भारी हानि भी है । अतः उस परम्पराके विच्छेदके लिये आत्माको अवश्य जान लेना चाहिये।

आत्मज्ञानसे होगा क्या सो [ भूतेषु भूतेषु आदि वाक्यसे ] बतलाते हैं । भूत-भूतमें अर्थात् सम्पूर्ण चराचर प्राणियोंमें आत्माका द्योधनकर—उसे उनसे अलग निकालकर यानी संसार-धर्मोंसे अस्पृष्ट एकमात्र आत्मतत्त्वकों आत्मभावसे उपलब्ध कर धीर—बुद्धिमान् अर्थात् विवेकी पुरुष—जिनकी बाह्य विषयोंकी अभिलाषा निवृत्त हो गयी है—मरकर अर्थात् इस शरीरादि अनात्मस्वरूप लोकसे जिनका ममत्व और अहंकार निवृत्त हो गया है ऐसे होकर अमृत—अमरण-

अमृता भवन्ति ब्रह्मैव भवन्ती-। हो जाते हैं, जैसा कि "जो पुरुष त्यर्थः । "स यो ह वै तत्परं ब्रह्म निश्चयपूर्वक उस परब्रह्मको जानता वेद ब्रह्मेंव भवति" ( मु० उ० है वह ब्रह्म ही हो जाता है" इस् ३ | २ | ९ ) इति श्रुतेः ।।५।। श्रुतिसे सिद्ध होता है ॥ ५॥

**新疆外** 

इति द्वितीयः खण्डः ॥ २ ॥

### यक्षोपाख्यान

वाक्य-भाष्य

बाह्यविषयाभिलाषाः प्रेत्य मृत्वा-साल्लोकाच्छरीराद्यनात्मलक्षणात व्यावृत्तममत्वाहंकाराः सन्त इत्यर्थः, अमृता अमरणधर्माणो नित्यवि**ज्ञानामृतत्वस्वभावा** एव भवन्ति ॥ ५ ॥

धर्मा यानी नित्यविज्ञानामृतस्वभाववाले ही हो जाते हैं। घातुओंके अनेक अर्थ होते हैं [ इसीलिये यहाँ 'विचित्य' कियाका उपर्युक्त अर्थ ठीक है ] यहाँ इसका 'चयन करके' ऐसा अर्थ नहीं हो सकता, क्योंकि आत्माके सम्बन्धमें ऐसा अर्थ करनेसे विरोध आता है ॥ ५ ॥

金属 经通货

इति द्वितीयः खण्डः ॥ २ ॥

**←∋@c**→

वाक्य-भाष्य

ब्रह्म ह देवेभ्य इति ब्रह्मणो यक्षोपाख्यानस्य दुर्विज्ञेयतोक्तिर्यता-धिक्यार्था । समाप्ता विकल्पाः ब्रह्मविद्या यद्धीनः पुरुषार्थः । अत ऊर्ध्वमर्थवादेन ब्रह्मणो दुर्विज्ञेय-

'ब्रह्म ह देवेभ्यः' इत्यादि वाक्यसे आरम्भ होनेवाली आख्यायिकाके द्वारा ] जो ब्रह्मकी दुर्विज्ञेयता बतलायी गयी है वह, ब्रह्मप्राप्तिके लिये अधिक यब करना चाहिये—इस प्रयोजनके लिये है । जिसके अधीन पुरुषार्थ है वह ब्रह्मविद्या तो समाप्त हो गयी |

तोच्यते । तद्विज्ञाने कथं नु नाम यत्नमधिकं कुर्यादिति ।

शमाद्यर्थो वास्नायोऽभिमान-शातनात् । शमादि विद्यासाधनं विधित्सितं तदर्थोऽय-मर्थवादास्रायः । न हि रामादि-सावनरहितस्याभिमानरागद्वेषादि-युक्तस्य ब्रह्मविश्वाने सामध्य-मस्ति, व्यावृत्तव।ह्यमिथ्याप्रत्यय-श्राह्यत्वाह्यसणः यसाञ्चा-ग्न्यादीनां जयाभिमानं शातयति ब्रह्मविश्वानं दर्शयत्यिन-**मानोपश** मे तसाच्छमादि-साघनविघानार्थोऽयमर्थवाद इत्य-बसीयते।

सगुणोपासनार्थो वापोदित-त्वात्। नेदं यदिदमुपासत इत्यु-पास्यत्वं ब्रह्मणोऽपोदितमपोदित-त्वादनुपास्यत्वे प्राप्ते तस्यैव ब्रह्मणः सगुणत्वेनाधिदैवमध्यात्मं न्वोपासनं विधातव्यमित्येवमधों वा। इत्यधिदैवतं तद्वनमित्युपा-सितव्यमिति हि वक्ष्यति। अव आगं अर्थवादद्वारा ब्रह्मकी दुर्विज्ञेयती बतलायी जाती है, जिससे कि उसे प्राप्त करनेके लिये मनुष्य किसी-न किसी तरह अधिक यन करे।

अथवा यह श्रतिभाग अभिमानका नाश करनेवाला होनेसे शमादिकी प्राप्ति-के लिये हो सकता है। या शमादिको ब्रह्मविद्याका साधन बतलाना इष्ट है। अतः उसीके लिये यह अर्थवाद-श्रति है । जो पुरुष शमादि साधनसे रहित और तथा अभिमान राग-द्वेपादिसे युक्त है उसका ब्रह्मज्ञानकी सामर्थ्य नहीं हो सकता, बाह्य मिथ्या प्रतीतियोंके निरसनद्वार ही ग्रहण किया जाने योग्य है। क्योंकि यह आख्यायिका अग्नि आदिके विजय-सम्बन्धी अभिमानको नष्ट करती हैं। इसलिये अभिमानके शान्त होनेपर ही ब्रह्मज्ञानकी प्राप्ति दिखलाती है अतः इसका सारांश यह हुआ कि यह अर्थवाद शमादि साधनोंका विधान करनंके लिये ही है।

अथवा यह सगुणोपासनाका विधान करनेके लिये भी हो सकता है, क्योंकि पहले ब्रह्मके उपास्यत्वका निषेध कर चुके हैं। पहले 'नेदं यदिदमुपासते' इस अतिसे ब्रह्मके उपास्यत्वका निषेध हो चुका है; इस प्रकार निषिद्ध हो जानेसे ब्रह्मकी अनुपास्यता होनेपर उमी ब्रह्म की सगुणभावसे अधिदैव या अध्यात्म उपासना करनी चाहिये, इसोको बनठानेके लिये यह अर्थवाद हो सकता है, जैवा कि आगे 'तद्भनमित्युपासितव्यम्' ि४।६ मन्त्र ] से उनके अधिदैवरूप-के उपास्यत्वका वर्णन करेंगे।

ब्रह्मेति परो लिङ्गात् । न

<sub>ब्रह्मपदाभिष्रायः</sub> ह्यन्यत्र परादीश्वरात् नित्यसर्वज्ञात् परि-

भूयाग्न्यादींस्तुणं वज्रीकर्त सामर्थमस्ति तन्न राशाक दग्धुमित्यादि लिङ्गाद्व्रह्मशब्दवाच्य ईश्वर इत्यवसीयते । न ह्यन्यथा-ग्निस्तृणं दग्धुं नोत्सहते वायुर्वा-दातुम् । ईश्वरेच्छया तृणमपि वज्रीभवतीत्युपपद्यते । तत्सिद्धि-जँगतो नियतप्रवृत्तेः। श्रुतिस्मृतिप्रसिद्धिभिनिंत्य-सर्वविज्ञान ईश्वरे सर्वातमिन सर्व-शक्तो सिद्धेऽपि शास्त्रार्थनिश्च-यार्थमुच्यते । तस्येश्वरस्य सङ्गाव-सिद्धिः कुतो भवतीत्युच्यते ।

पितृपिशाचादिः हश्वरस्य जगन्नियन्तृत्व-निरूपणम् नक्षत्रविचित्रं विविध-

यदिदं जगदेवगन्धर्वयक्षरक्षः-

प्राण्युपभोगयोग्यस्थानसाधन-सम्बन्धि तदत्यन्तकुदार्लाद्यारिप-

'ब्रह्म इस शब्द्रसे यहाँ परमात्मा ( ईश्वर ) समझना चाहिये, क्योंकि यहाँ उसीकी सूचना देनेवाले लिङ्ग (चिह्न ) देखे जाते हैं। नित्यसर्वज्ञ परमेश्वरको छोडकर और किसीमें अग्नि आदि देवताओंका पराभव करके तृणको वज्र बना देनेकी शक्ति नहीं हो सकती । अतः 'तन्न शशाक दग्धुम्' ( उसे अग्नि नहीं जला सका ) इत्यादि लिङ्गसे ब्रह्मशब्दका वाच्य ईश्वर ही है--ऐसा निश्चित होता है। इसके सिवा और किसी कारणसे अग्नि तृणको जलानेमें और वायु उसे उड़ानेमें असमर्थ नहीं हो सकते थे। हाँ, यह ठीक है कि ईश्वरकी इच्छासे तो तुण भी वज्र हो जाता है । उस ईश्वरकी सिद्धि संसारकी नियमित प्रवृत्तिसे होती है।

यद्यपि नित्यसर्वविज्ञानस्वरूपः सर्वशक्तिमान ईश्वर सर्वशक्तिमान ईश्वर श्रुतिः स्मृति और प्रसिद्धिसे सिद्ध भी है तो भी शास्त्रके अर्थको निश्चय करनेके लिये यहाँ यह [अनुमान]कहा जाता है। उस ईश्वरके सद्भावकी सिद्धि किस प्रकार होती है ! इसपर कहते हैं—

पृथ्वी, सूर्य, आकारा; और नक्षत्रोंके चन्द्र, ग्रह कारण विचित्र दीखनेवाला तथा उपभोगयोग्य प्रकारके प्राणियोंके स्थान और साधनोंसे सम्बन्ध रखने-वाला यह जितना देवता, गन्धर्व, यक्ष, राक्षस, पितृगण और पिशाचादि-रूप जगत है वह अत्यन्त कुशल शिल्पियोंद्वारा भी बनाया जाना कठिन

भिरपि दुर्निर्माणं देशकाल-निमित्तानुरूपनियतप्रवृत्तिनिवृत्ति-क्रममेत्रङ्कोक्तकर्मविमाग्राप्यत-पूर्वकं भवितुमहीतः कार्यत्वे सति यथोकलक्षणत्वात् । गृह-श्रासाद्रथशयनासनादिवत् विपक्ष आत्मादिवत । कर्मण पवेति चेत् ? न पर-निमित्तमात्र-तन्त्रस्य त्वात् । यदिद्मुपभोग प्राणिनां तत्साधनवैचित्र्यं च देशकाल-निमित्तानुरूपनियतप्रवृत्तिनिवृत्ति-क्रमं च तन्न नित्यसर्वज्ञकर्तृकम् कि तर्हि ? कर्मण एव तस्या-चिन्त्यप्रभावत्वात् सर्वेश्च हेतुत्वाभ्युपगमात् । सति कर्मणः फलहेत्त्वे किमीश्वराधिक-कल्पनयेति न नित्यस्येश्वरस्य नित्यसर्वज्ञशकः फलहेत्रस्वं चेति चेत्।

है। अतः यह देश, काल और निमित्त-के अनुरूप नियमित अवृत्ति-निवृत्तिके क्रमवाला जगत् भोक्ता और कर्मके विभागको जाननेवाले किसी चेतनके प्रयत्नपूर्वक ही हो सकता है, क्योंकि कार्यरूप होनेके कारण यह उपर्युक्त लक्षणोंवाला है। जैसे कि ग्रह, प्रासाद, रथ, शय्या और आसन आदि [समी कार्यरूप अनित्य पदार्थ देखे जाते हैं]; तथा इसके विपरीत [ व्यतिरेकी हष्टान्तस्वरूप ] आत्मा, आकाश आदि [नित्य पदार्थ हैं]।

यदि कहो कि जगत्की उत्पत्ति कर्मसे ही है तो ऐसा कहना ठीक कर्म परतन्त्र होनेके नहीं क्योंकि कारण केवल उसका निमित्त हो सकता है। [ मीमांसककी युक्तिको स्पष्ट करके दिखलाते हैं ] यह जो प्राणियोंके उपभोगकी विचित्रता है तथा उनके साधनोंकी विभिन्नता और देश, काल तथा निमित्तके अनुरूप प्रवृत्ति-निवृत्ति-का नियमित क्रम है वह किसी नित्य सर्वज्ञका रचा हुआ नहीं है । तो किसका रचा हुआ है ? [ इसपर कहते हैं—] यह केवल कर्मका ही फल है क्योंकि वह अचिन्त्य प्रभाववाला है तथा सभीने उसे फलके हेतुरूपसे स्वीकार किया है। इस प्रकार फलके हेतुरूपसे कर्मके रहते हुए ईश्वरकी अधिक कल्पना करनेसे क्या लाभ है! अतः नित्य, सर्वज्ञ और सर्वशक्तिमान् ईश्वरमें फलका हेत्रत्व नहीं।

न कर्मण एवोपभोगवैचित्रया-द्युपपद्यते । कस्मात् ? कर्तृतन्त्र-त्वात्कर्यणः । चितिमत्प्रयत्न-निर्वृत्तं हि कर्म तत्प्रयत्नोपरमाद उपरतं सहेशान्तरे नियतनिमित्त विशेषापेक्षं -वा कर्तुः फलं जनियष्यतीति न युक्त-मनपेक्ष्यान्यदात्मनः प्रयोक्त । फलकाले प्रयोक्तित चेन्मया निर्वर्तितोऽसि त्वां यदात्मानुरूपं फलाय फलमिति।

न, देशकालनिमित्तविशेषानभिन्नत्वात्। यदि हि कर्ता देशविशेषाभिन्नः सन्स्वातन्त्र्येण कर्म
नियुञ्जवात्ततोऽनिष्टफलस्याप्रयोक्ता स्यात् । न च निर्निमित्तं
तदनिच्छयात्मसमवेतं तद्यर्मबद्धिकरोति कर्म।

न चात्मकृतमकर्तसमवेतमय-स्कान्तमणिवदाकष्ट्र भवति

सिद्धान्ती-केवल कर्मसे ही उपभोग आदिकी विचित्रता सम्भव नहीं है। किस कारणसे ? क्योंकि कर्म कर्ताके अधीन है । चेतन पुरुषके निष्पन्न होनेवाला कर्म उसके प्रयत्नके निवृत्त होनेसे निवृत्त होकर देशान्तर या कालान्तरमें किसी नियत निमित्त-विशेषकी अपेक्षासे ही कर्ताको फलकी प्राप्ति करावेगा-ऐसी व्यवस्था होनेके कारण यह कहना उचित नहीं कि वह अपने किसी दूसरे प्रवर्तककी अपेक्षा न करके ही फल दे देता है। यदि कर्म करनेवाले जीवको ही फलकालमें उसका प्रवर्तक माना जाय तो उस समय वह कर्मसे कहेगा--] 'अरे कर्म ! मैंने तुझे किया था, अब मैं ही तुझे फल देनेके लिये प्रवृत्त करता हुँ, अतः मुझे अपने अनुरूप फल दे।

किन्त ऐसा होना सम्भव नहीं है, जीवं काल और देश, अनिभज्ञ है। यदि निमित्तविशेषसे कर्ता ही देशादि विशेषका ज्ञाता होकर स्वतन्त्रतापूर्वक कर्मको प्रवृत्त करता तो अनिष्ट फलके लिये तो उसे प्रेरित ही न किया करता। इसके सिवा, किसी अन्य निमित्तकी अपेक्षा न रखकर कर्ताकी इच्छाके बिना ही, आत्माके साथ नित्यसम्बद्ध हुआ कर्म अपने-आंप ही चमड़ेके समान विकार-को प्राप्त नहीं होता।

[क्षणिक-विज्ञानरूप] आत्माका किया हुआ कर्म कर्तासे नित्य सम्बद्ध न होकर चुम्बक-पत्थरके समान अपने-आप ही

प्रधानकर्त् समवेतत्वात्कर्मणः ।
भूताश्रयमिति चेन्न साधनत्वात्।
कर्त्त कियायाः साधनभूतानि
भूतानि कियाकालेऽनुभूतव्यापाराणि समाप्तौ च हलादिवत्कर्ना
परित्यक्तानि न फलं कालान्तरे
कर्तुमुत्सहन्ते न हि हलं क्षेत्राद्
व्रीहीनगृहं प्रवेशयति। भूतकर्मणोश्चाचेतनत्वात्स्वतः प्रवृत्त्यनुपपक्तिः। वागुवदिति चेन्नासिद्धत्वात्। न हि वायोरचितिमतः
स्वतःप्रवृत्तिः सिद्धा रथादिष्वदर्शनात्।

शास्त्रात्कर्मण एवेति चेच्छास्त्रं हि क्रियातः फलसिद्धिमाह नेश्वरादेः स्वर्गकामो यजेतेत्यादि । न स्व प्रमाणाधिगतत्वादानर्थक्यं युक्तम् । न चेश्वरास्तित्वे प्रमा-णान्तरमस्तीति चेत् ।

न, हप्टन्यायहानानुपपत्तेः । क्रियामेद- क्रिया हि द्विविधा हप्ट-फलाहप्टफला च, हप्ट-फलापि द्विविधानन्तर-

फलका आकर्षण नहीं कर सकता, क्यों-कि कर्मका प्रधान कर्तासे नित्यसम्बन्ध है। यदि कहो कि कर्म भूतोंके आश्रयसे रहता है तो ऐसा कहना ठीक नहीं। क्योंकि वे तो केवल उसके साधन हैं। कर्ताकी क्रियाके साधनरूप भूत, जो केवल क्रियाकालमें उसके व्यापारका अनुभव करते हैं और व्यापारके समाप्त हो जानेपर इल आदिके समान कर्ताद्वारा त्याग दिये जाते हैं, कालान्तर-में उसका फल देनेमें समर्थ नहीं हो सकते। इल धान्योंको खेतसे ले जाकर घरमें नहीं पहुँचा सकता। अचेतन होनेके कारण भूत कमोंकी स्वतः पृत्रति असम्भव है। यदि कहो कि [ अचेतन होनेपर भी ] वायुके समान इनकी स्वतः प्रवृत्ति हो सकती है तो ऐसा कहना ठीक नहीं? क्योंकि वह असिद्ध है । अचेतन वायुकी स्वतः प्रवृत्ति सिद्ध नहीं हो सकती, क्योंकि रथादि अन्य अ<del>चेतन</del> पदार्थोंमें वह देखी नहीं जाती।

मीमांसक-किन्तु शास्त्रानुसार तो कर्म-से ही फल मिलता है १ 'स्वर्गकामो यजेत' इत्यादि शास्त्र तो कर्मसे ही फलकी सिद्धि बतलाता है, ईश्वरादिसे नहीं। इस प्रकार जो बात प्रमाणसिद्ध है उसको व्यर्थ बतलाना भी ठीक नहीं है, और ईश्वरकी सत्तामें भी [ अर्थापित्तको छोड़कर] और कोई प्रमाण नहीं है।

सिद्धान्ती—ऐसा कहना ठीक नहीं। क्योंकि दृष्ट न्यायको त्यागना उचितः नहीं है । क्रिया दो प्रकारकी है— दृष्टफला और, अदृष्टफला । दृष्ट-

फलागामिफला च, अनन्तरफला गतिभूजिलक्षणा । कालान्तरफला च कृषिसेवादिलक्षणा तत्र।नन्तर-फला फलापवर्गिण्येव कालान्तर-फला तृत्पन्नप्रध्वंसिनी। आत्मसेव्याद्यधीनं हि कृषि-सेवादेः फलं यतः । न चोभय-न्यायव्यतिरेकेण स्वतन्त्रं ततो वा फलं दृष्म । तथा च कर्मफलप्राप्ती न दृष्टन्यायहान-मुपपद्यते । तस्माच्छान्ते यागादि-कर्मण कर्त्वर्मफल-नित्यः विभागन ईश्वरः सेव्यादिवद्या-गाद्यज्ञरूपफलदातोपपद्यते । स चात्मभूतः सर्वस्य सर्विक्रया-नित्यविज्ञान-फलप्रत्ययसाक्षा स्वभावः संसारधर्मेरसंस्पृष्टः श्रतेश्च । "न लिप्यते लोक-ईश्वरास्तित्व- दुःखेन बाह्यः" (क० उ० २।२।११) "जरां मृत्युमत्येति" (बृ० उ० ३। ५।१) "विजरो विमृत्यः" ( छा॰ ८।७।१) "सत्यकामः सत्य-

फलाके भी दो भेद हैं—अनन्तर्रफला और आगामिफली । गमन और भोजन इत्यादि क्रियाएँ अनन्तरफला हैं तथा कृषि और सेवा आदि कालान्तरफला हैं । उनमें जो अनन्तरफला हैं वे फलोदयके समय ही नष्ट हो जाती हैं तथा कालान्तर-फला उत्पन्न होकर [फल देनेसे पूर्व ही ] नष्ट हो जानेवाली हैं।

क्योंकि कृषिका फल अपने अधीन है और सेवा आदिका फल अपने सेव्यके अधीन है । इस दो प्रकारके न्यायको छोड्कर कर्म या उससे प्राप्त होनेवाला फल स्वतन्त्र देखा भी नहीं जाता; तथा कर्मफलकी प्राप्तिमें इस स्पष्ट दीखनेवाले न्यायको छोड्ना उचित भी नहीं है, इसलिये यागादि कमोंके समाप्त हो जानेपर उन यागादि-के अनुरूप फल देनेवाला तथा कर्ता, कर्म और फलके विभागको जाननेवाला ईश्वर सेव्य आदिके समान होना ही चाहिये, और वह सबका अन्तरात्मा, सम्पूर्ण कर्मफल और प्रतीतियोंका नित्यविज्ञानस्वरूप साक्षी, सांसारिक धर्मोंसे अछूता होना चाहिये। यही बात श्रुतिमे भी सिद्ध होती है। ''सम्पूर्ण लोकोंसे विलक्षण परमात्मा लोकके दुःखसे लिप्त नहीं होता" 'वह जरा और मृत्युको पार किये हुए है""जरा और मृत्युसे रहित है" "वह

१. तत्काल फल देनेवाली । २. भविष्यमें फल देनेवाली ।

सङ्ख्यः" ( छा० उ०८।७।१) "एष सर्वेश्वरः" ( मा० उ०६) "साध कर्म कारयति" (कौषी० उ०३।९) "अनश्चननयो अभि-चाकशीति" ( इवे० उ० ४। ६) "एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने" (व॰ उ० ३।८।९) इत्याद्या असंसारिण एकस्यात्मनो मुकस्य सिद्धौ श्रुतयः । स्मृतयश्च सहस्रशो विद्यन्ते । न चार्थवादाः शक्यन्ते कस्वियतुम् । अनन्य-स्रित विज्ञानोत्पादक-योगित्वे चोत्पन्नं विज्ञानं न त्वात । बाध्यते। चेश्वरो अप्रतिषेधाच नास्तीति निषेघोऽस्ति । भावादिति चेन्नोक्तत्वात् हिंस्यादितिवत्प्राप्त्यभावात्प्रति-नार्भ्यत इति ईश्वरसङ्घावे न्यायस्योकत्वात । अथवाप्रतिषेधादिति कर्मणः फल-ईश्वरकालादीनां न प्रति-षेघोऽस्ति । न च निमित्तान्तर-

सत्यकाम सत्यसङ्कल्प है" "यह सर्वेश्वर है" "वह ग्रुभ कर्म कराता है" "दूसरा [पक्षी] कर्मफलको न भोगता हुआ केवल उसे देखता है" "इन अक्षर-ब्रह्मकी आज्ञामें िसूर्य और चन्द्रमा स्थित हैं ]" इत्यादि श्रतियाँ संसार-धर्मोंसे रहित एक नित्यमक्त आत्माकी सिद्धिमें ही प्रमाणभूत हैं। इनी प्रकार सहस्रों स्मृतियाँ भी मौजूद हैं। ये सब अर्थवाद हैं-ऐसी भी कल्पना नहीं की जा सकती, क्योंकि वे किसी अन्य विधिके शेषभूत होने के न स्वतन्त्र ज्ञान उत्पन्न करनेवा हे हैं और उनसे उत्पन्न हुआ ज्ञान 🏻 किसी प्रमाणान्तरसे ] वाधित भी नहीं होता।

[ ईश्वरका ] निषेध न होनेके कारण भी [पूर्वोक्त श्रुतियाँ अर्थवाद नहीं ]। ईश्वर नहीं है-ऐसा निषेध कहीं भी नहीं मिलता । यदि कही वि ईश्वरकी प्राप्ति ( सिद्धि ) न होनेके कारण निषेध नहीं है, तो ऐसा कहना उचित नहीं; क्योंकि उसके विषयमें कहा जा चुका है। अर्थात् यदि ऐसा कही कि [ शास्त्रमें ] ईश्वरका कोई प्रसङ्ग ही नहीं आता, इसीलिये भन हिंस्यात्सर्वा भूतानि इस वाक्यके समान ईश्वरके निषेधका भी आरम्भ नहीं किया गया। तो ऐसी बात भी नहीं है, क्योंकि ईश्वरकी सत्तामें उपर्युक्त न्याय कहा गया है । अथवा 'अप्रतिषेधात्' इस हेतु-का यह तात्पर्य समझना चाहिये कि कर्म-का फल देनेमें ईश्वर और काल आदिका प्रतिषेध नहीं किया गया है। कर्मको।

निरपेक्षं केवलेन कर्त्रेव प्रत्युक्तं फलदं दृष्टम् । न विनष्टोऽपि यागः कालान्तरे फलदो भवति।

सेव्यवद्विवासेवकेन सर्वे शे-कर्मफलप्रदाने श्वरवृद्धी तु संस्क-यागादि-ईश्वरस्य तायां कर्मणा विनष्टेऽपि प्राधान्यम् क र्िण सेव्यादिव ईश्वरात्फलं कर्त्रभवतीति युक्तम्। न त पुनः पदार्था वाक्यशतेनापि देशान्तरे कालान्तरे वा खं खं खभावं जहित । न हि देश-कालान्तरेषु चाग्निरनुष्णो भवति। पवं कर्मणोऽपि कालान्तरे फलं द्विप्रकारमेचोपलभ्यते ।

बीजक्षेत्रसंस्कारपिरक्षाविक्षानवत्कर्त्रपेक्षफलं सुप्यादि विक्षानवत्कर्त्रपेक्षफलं सुप्यादि विक्षानवत्सेव्ययुद्धिसंस्कारापेक्षफलं
च सेवादि । यागादेः कर्मणस्तथाविज्ञानवत्कर्त्रपेक्षफलत्वानुपपत्तौ कालान्तरफलत्वात्कर्मदेशकालनिमित्तविपाकविभागयुद्धिसंस्कारापेक्षं फलं भवितुमईतिः सेवादिकर्मानुरूपफलक्ष-

किसी अन्य निमित्तकी अपेक्षा न करके केवल कर्तामे ही प्रेरित होकर फल देते देखा भी नहीं है। सर्वथा नष्ट हुआ याग कालान्तरमें फल देनेवाला कभी नहीं होता।

जिस प्रकार सेवककी सेवासे सेवय (स्वामी) की बुद्धिपर संस्कार पड़ जाता है उसी प्रकार यागादि कर्मसे सर्वश ईश्वरकी बुद्धिके संस्कारयुक्त हो जानेसे, फिर उस कर्मके नष्ट हो जानेपर भी, जैसे सेवकको स्वामीसे वैसे ही कर्ताको ईश्वरसे फल मिल जाता है—ऐसा विचार ही ठीक है। पदार्थ तो, सैकड़ों प्रमाणभूत वाक्य होनेपर भी, देशान्तर या कालान्तरमें अपने स्वभावको नहीं छोड़ते। अग्नि किसी भी देश या कालान्तरमें शीतल नहीं हो सकता। इस प्रकार कर्मोका भी कालान्तरमें दो ही प्रकार फल मिलता देखा जाता है।

कृषि आदि कर्म ऐसे कर्ताकी अपेक्षासे फल देनेवाले हैं जिसे बीज क्षेत्रसंस्कार तथा खेतीकी रक्षा आदिका ज्ञान हो, और सेवा आदि कर्म विज्ञानवान् सेव्यकी बुद्धिके संस्कारकी अपेक्षासे फलदायक हैं 1 कर्म कालान्तरमें फल देनेवाले इसलिये उनकी फलप्राप्तिको अज्ञानी कर्ताकी अपेक्षासे मानना तो ठीक नहीं है; अतः उनका फल कर्म, देश, निमित्त और कर्मविपाकके विभागको जाननेवाले किसी चेतनकी बुद्धिके संस्कारकी अपेक्षासे ही हो सकता है, जैसे कि सेवा आदि कर्मोंका

'अविज्ञातं विजानतां विज्ञातवक्ष्यमाणा- मविजानताम्'इत्यादिख्यायिकायाः श्रवणाद् यदस्ति तद्विप्रयोजनम् ज्ञातं प्रमाणैः यन्नास्ति
तद्विज्ञातं शश्विपाणकल्पमत्य-

भ्रह्म जाननेवालोंके लिये अविज्ञात है और न जाननेवालोंके लिये ज्ञात है' इस श्रुतिसे मन्द्बुद्धि पुरुषोंको ऐसा भ्रम न हो जाय कि जो वस्तु है वह तो प्रमाणोंसे जान ही ली जाती है और जो

वाक्य-भाष्य

सेव्यबुद्धिसंस्कारापेक्षफलस्येव ।
तस्मात्सिद्धः सर्वेज्ञ ईश्वरः सर्वजन्तुबुद्धिकर्मफलविभागसाक्षी
सर्वभूतान्तरात्मा । "यत्साक्षादपरोक्षाद्वह्य य आत्मा सर्वान्तरः" ( वृ॰ उ० ३।४।१)
इति श्रुतेः।

स पव चात्रात्मा जन्त्नां ईश्वरस्य नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टा सार्वात्म्य- श्रोता मन्ता विज्ञाता सापनम् "नान्यदतोऽस्ति विच्ञाता" (चृ० उ०३। ८।११) इत्याचात्मान्तरप्रतिष्धश्रुतेः। "तत्त्वमसि" (छा० उ०६।८-१६) इति चात्मत्वोप-देशात् । न हि मृत्पिण्डः काञ्चनात्मत्वेनोपदिश्यते। ज्ञानशक्तिकर्मोपास्योपास्तक-

गुद्धाशुद्धमुक्तामुक्तभेद।दात्मभेद प्रवेति चेन्न, भेदहष्ट्यप्यादात्। फल उसके अनुरूप फलको जाननेवाले सेव्यकी बुद्धिपर हुए संस्कारकी अपेक्षासे मिलता है। इससे सम्पूर्ण जीवोंकी बुद्धि कर्म और फलके विभागका साक्षी, सर्वान्तर्यामी, सर्वज्ञ ईश्वर सिद्ध हुआ। ''जो साक्षात् अपरोक्ष ब्रह्म है, जो सर्वान्तर आत्मा है" इस श्रुतिसे भी यही प्रमाणित होता है।

और वही इस सृष्टिमं जीवोंका आत्मा है। उससे भिन्न और कोई द्रष्टा, श्रोता मन्ता अथवा विज्ञाता नहीं है, जैसा कि "इससे भिन्न और कोई विज्ञाता नहीं है" इत्यादि भिन्न आत्माका प्रतिषेध करनेवाली श्रुतिसे, तथा "तत्त्वमिस" इस महावाक्यद्वारा ब्रह्मका आत्मत्व उपदेश करनेसे सिद्ध होता है। मिट्टीके ढेलेका सुवर्णरूपसे कभी उपदेश नहीं किया जाता।

यदि कहो कि ज्ञान, राक्ति, कर्म, उपास्य-उपासक, ग्रुद्ध-अग्रुद्ध तथा मुक्त-अमुक्त इत्यादि भेदोंके कारण आत्माका भेद ही है, तो ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि यहाँ भेददृष्टि अपवादस्वरूप है

न्तमेवासद्दृष्टम्; तथेदं ब्रह्मा- | नहीं है वह अविज्ञात वस्तु तो विज्ञातत्वादसदेवेति मन्दबुद्धीनां च्यामोहो मा भृदिति तद्र्थेय-माख्यायिका आरभ्यते। तदेव हि ब्रह्म सर्वेष्रकारेण

खरगोशके सींगके समान अत्यन्त अमावरूप ही देखी गयी है, अतः यह ब्रह्म भी अविज्ञात होनेके कारण है' इसीलिये यह असत् ही आख्यायिका आरम्भ की जाती है।

वह ब्रह्म ही सब प्रकारसे शासन करनेवाला, देवताओं का भी प्रम देव, प्रशास्त् देवानामिप परो देवः; ईश्वरोंका भी परम ईश्वर, दुर्विज्ञेय

वाक्य-भाष्य

यदुकं संसारिण ईश्वराद-नन्या इति तन्न । कि तहिं ? भेद एव संसार्यातमनाम ।

कस्मात् ? लक्षणभेदादश्वमहिषवत् । कथं लक्षणभेद इत्युच्यते—ईश्वरस्य सर्वविषयं तावन्नित्यं ज्ञान सवितृप्रकाशवत् तद्विप-रीतं संसारिणां खद्योतस्येव । तथैव शक्तिभेदोऽपि । नित्या सर्वविषया चेश्वरशक्तिविपरीते-तरस्य। कर्म च चित्सक्रपात्म-

पूर्व॰-तुमने जो कहा कि संसारी ईश्वरसे अभेद है सो जीवोका ठीक नहीं।

सिद्धान्ती-तो फिर क्या बात है ? पूर्व०-संसारी जीव और परमात्मा-का तो परस्पर भेद ही है। सिद्धान्ती-क्यों १

पूर्व०-घोड़े और भैंसके समान उनके लक्षणोंमें भेद होनेके कारण; और यदि कहो कि उनके लक्षणोंमें किस प्रकार भेद है तो बतलाते हैं [ सुनो, ] सूर्यके प्रकाशके ईश्वरको सब विषयोंका सर्वदा ज्ञान रहता है, उसके विपरीत संसारी जीवोंको खद्योत ( जुगन् ) के समान अल्प ज्ञान है। इसी प्रकार दोनोंकी शक्तियोंमें भी भेद है । ईश्वरकी शक्ति और सर्वतोमुखी है तथा जीवकी इसके विपरीत है। ईश्वरका कर्म भी उसके चित्खरूपकी सत्तामात्रसे ही

देदानां जयहेतुः, असुराणां

**ईधर।णामिप परमेश्वरः, दुर्दिक्चेयः |** तथा देवताओंकी जयका कारण और अपुरोंकी पराजयका हेतु है । तब वह है किस प्रकार नहीं ! पराजयहेतुः; तत्कथं नास्तीत्येत- अर्थात् अवस्य ही है । इस अर्थके

#### वाक्य-भाष्य

औ-सत्तामात्र निमित्तमीश्वरस्य ष्ण्यस्र स्पद्रव्यसत्तामात्रनिमत्त-दहनकर्मवत । राजायस्यान्त-प्रकाशक भेवच्च स्वात्माविकिया-रूपम् । विपरीतमितरस्य । उपासी-तेति वचनादुपास्य ईश्वरो गुरु-राजवत । उपासकद्वेतरः शिष्यभृत्यवत् अपहतपाप्मादि-श्रवणान्नित्यशुद्ध ईश्वरः । पुण्यो वै पुण्येनति वचनाद्विपरंत इतरः।

अत एव नित्यमुक्त एवेश्वरो नित्याद्यद्वियोगात्संसार्गतरः । अपि च यत्र ज्ञानादिलक्षणभेदः अस्ति तत्र भेदां दृष्टः, यथाश्व-महिपयोः । तथा ज्ञानादिलक्षण-वेदादीश्वरादातमनां भेदोऽस्तीति चेत्।

न।

फस्मात् ?

होनेवाला है जैसे कि उष्णतारूप [सूर्यकान्तमणि आदि ] द्रव्योंकी सत्तामात्रसे दहनकार्य निष्पन्न हो जाता है, अथवा जैसे राजा, चुम्बक और प्रकाशसे होनेवाले कार्य जिनकी सन्निधिमात्रसे ] होते हैं उसी प्रकार ईश्वरके कर्म उसके खरूपमें उत्पन्न करनेवाले नहीं हैं, जीवके कर्म इससे विपरीत हैं। "उपामीत" इस श्रतिके अनुसार ईश्वर गुरु एवं राजाके समान उपासनीय है तथा जीव शिष्य और सेवकके समान उपामक है । ''अपहतपाप्मा'' आदि श्रतियोंके अनुसार ईश्वर नित्यश्रद्ध है तथा "पुण्यो वै पुण्येन" आदि श्रतिवाक्योंसे जीव इसके विपरीत स्वभाववाला है।

अतः ईश्वर तो नित्यमुक्त ही है, किन्तु जीव नित्य अशुद्धिके योगके कारण संसारी है। तथा जहाँ ज्ञानादि लक्षणों में भेद रहता है वहाँ सर्वदा भेद ही देला गया है; जैसे घोड़े और भैंसमें । अतः इसी प्रकार ज्ञानादि लक्षणोंमें भेद रहनेके कारण ईश्वर और जीवोंमें भेद ही है।

> सिद्धान्ती-यह बात नहीं है। पूर्व०-कैसे १

ह्यत्तराणि | **सा**यंसानु कुलानि वचांसि द्ययनते।

अथवा ब्रह्मिद्यायाः स्तुतये।

अनुकूल ही इस खण्डके आगेके वाक्य देखे जाते हैं।

अथवा इस ( आख्यायिका ) का आरम्भ ब्रह्मविद्याकी स्तुतिके कथम् १ ब्रह्मिदज्ञानाद्धि अग्न्या- छिये है । किस प्रकार ? क्योंकि

''अन्योऽसावन्योऽहमस्मीति न स वेर" (बृ० ड०१।४।१०) 'ते क्षम्यलोका भवन्ति" ( छा० उ०७।२५।२) "मृत्योः स मृत्युमाप्तोति" (क.० उ० ६।१।१०) इति भेरहप्रिर्द्यपोद्यते । एकत्व-प्रतिपादिन्यश्च श्रुतयः सहस्रशो विद्यन्ते ।

यदुकं ज्ञानादिस्थणभेदादि-ग्रानादिमेदस्य त्यन्नोच्यते -न अनभ्यु पगमात् भौपाधिकत्वम् बुद्धवादिभ्यो व्यति-विलक्षणाश्चेभ्वराद्धिन्न-लक्षणा आत्मनी न सन्ति। एक सर्वभूतानां व्येश्वरश्चातमा नित्यमुक्तोऽभ्युपगम्यते । बाह्य-ध्यभुर्वुद्धथ।दिसमाहारसन्तानाहं-कारममत्वादिविपरीतप्रत्ययप्र-बन्धाविच्छेदलक्षणो नित्यशुद्ध-

सिद्धान्ती-क्योंकि "यह (ब्रह्म) अन्य है और मैं अन्य हूँ—ऐसा जो जानता है वह [ ब्रह्मके यथार्थ स्वरूप-को ] नहीं जानता" "वे नारावान् लोकोंको प्राप्त होते हैं" "वह मृत्युसे मृत्युको प्राप्त होता है" वाक्योंसे भेददृष्टिका निषेध किया जाता है और एकत्वका प्रतिपादन करने-वाली तो सहस्रों श्रुतियाँ विद्यमान हैं।

तथा तुमने जो कहा कि शानादि लक्षणोंमें भेद होनेके कारण जीव और ईश्वरका भेद ही है, सो इस विषयमें मेरा यह कथन है कि उनमें कुछ भी भेद नहीं है, क्योंकि हमें उनके ज्ञानादि-का भेद मान्य नहीं है। बुद्धि आदि उपाधियोंसे व्यतिरिक्त और विलक्षण ऐसे कोई जीव नहीं हैं जो ईश्वरसे भिन्न लक्षणवाले हों। एक ही नित्यमुक्त ईश्वर सम्पूर्ण प्राणियोंका आत्मा माना जाता है; क्योंकि चक्षु और बुद्धि आदि संघातकी परम्परासे प्राप्त हुए अहंकार और ममतारूप विपरीत शानका विच्छेद न होना ही जिसका लक्षण है, नित्य ग्रुद बुद मुक्त विज्ञानस्वरूप ईश्वर ही जिसका

दयो देवा देवानां श्रेष्ठत्वं जग्मुः
ततोऽप्यतितरामिन्द्र इति ।
अथवा दुर्विज्ञेयं त्रह्मेत्येतत्
प्रदर्भते—येनाग्न्यादयोऽति-

ब्रह्मज्ञानसे ही अग्नि आदि देवगण देवताओं में श्रेष्ठत्वको प्राप्त हुए थे और उनमें भी इन्द्र सबसे बढ़कर हुआ। अथवा इससे यह दिख्ळाया गया है कि ब्रह्म दुर्विज्ञेय है, क्योंकि अग्नि आदि परम तेजस्वी होनेपर

वाक्य-भाष्य

वुद्धमुक्तविज्ञानातमेश्वरगर्भो नित्य-विज्ञानामासश्चित्तचैत्यवोजवीजि-स्वभावः किल्पताऽनित्यविज्ञान ईश्वरलक्षणविपरीतोऽभ्युपगम्यतेः यस्याविच्छेदे संसारव्यवहारः विच्छेदे च मोक्षव्यवहारः। अन्यश्च मृत्यलेपवत्यत्यक्षप्र-ध्वंसो देवपितृमनुष्यादिलक्षणो भूतविरोषसमाहारो न पुनश्चतु-थाऽन्यो भिन्नलक्षण ईश्वरादभ्यु-पगम्यते।

बुद्धयादिकिरिपतात्मव्यतिरे-काभिप्रायेण तु लक्षणभेदात् अन्तर्यामी है, जो स्वयं नित्यविश्वानका अवभास (प्रतिविम्व) चित्त, चैत्य (सुखादि विषय), बीज (अविद्यादि) और बीजी (शरीरादि) से तादात्म्यको प्राप्त होकर तद्रृप हो गया है तथा जो किल्पत, अनित्य विज्ञानवान् और ईश्वरके लक्षणसे विपरीत है वही बाह्य जीव माना गया है; जिसके इस औपाधिक स्वरूपका विच्लेद न होनेसे संसारका व्यवहार होता है तथा विच्लेद हो जानेपर मोक्षव्यवहार होता है।

इसमें जो देव, पितृ और मनुष्यरूप
भूतोंका संघातविशेष है वह मृत्तिकाके
लेपके समान प्रत्यक्ष नष्ट हो जानेवाला
और [चेतन आत्मासे] सर्वथा भिन्न
है; किन्तु जो [स्थूल, सूक्ष्म और
कारण तीनों प्रकारके शरीरोंसे]
विलक्षण चौथा आत्मा है वह ईश्वरसे
भिन्न लक्षणोंवाला नहीं माना जा सकता।

यदि कहो कि बुद्धि आदि कल्पित आत्मासे [ निरुपाधिक चेतनस्वरूप ] आत्मा भिन्न है इस अभिप्रायसे हमने क्ष्र्रणभेद होनेके कारण' ऐसा हेतु दिया है, तो तुम्हारा यह हेतु

तेजसोऽपि क्लेशेनैव ब्रह्म विदित-वन्तस्तथेन्द्रो देवानामीश्वरोऽपि सन्निति ।

भी कठिनतासे ही ब्रह्मको जान सके थे तथा देवताओंका खामी होनेपर भी इन्द्रने उसे बड़ी कठिनतासे पहचाना था।

वाक्य-भाष्य

इत्याश्रयासिद्धो हेतुः ईश्वराद् अन्यस्यात्मनोऽसत्त्वात् । ईश्वरस्यैव विरुद्धलक्षणत्वम-

युक्तमिति चेत्सुखदुःखादियोगश्च।
न। निमित्तत्वे स्रति छोकविपर्ययाध्यारोपणात्सवित्वत् ।
यथा हि स्रविता नित्यप्रकाशरूपत्वाञ्जोकाभिव्यक्त्यनभिव्यक्तिनिमित्तत्वे स्रति छोकदृष्टिविपर्ययेणोद्यास्तमयाहोरात्रादिकर्त्तत्वाध्यारोपभाग्भवत्येवभीश्चरे
नित्यविज्ञानशक्तिरूपे छोकज्ञानापोहसुखदुःखस्मृत्यादिनिमित्तत्वे
स्रति छोकविपरीतबुद्धव्याध्यारोपितं विपरीतछक्षणत्वं सुखदुःखाश्रयश्च न स्रतः।

आश्रयासिद्ध है, क्योंकि ईश्वरसे भिन्न और किसी आत्माकी सत्ता नहीं है।

पूर्व॰-[ यदि ईश्वरसे भिन्न और कोई आत्मा नहीं है तो ] ईश्वरमें ही विरुद्धलक्षणत्व तथा सुख-दुःख आदिका योग होना तो ठीक नहीं है।

सिद्धान्ती-ऐसी बात नहीं है; क्योंकि आत्मा सूर्यके समान केवल निमित्तमात्र है; लोकोंकी उसमें जो विपरीत बुद्धि है वह केवल आरोपके कारण है। जिस प्रकार सूर्य नित्यप्रकाशस्वरूप होनेके कारण लौकिक पदार्थोंकी अभिन्यक्ति और अनभिन्यक्तिका निमित्तमात्र होता दृष्टिमें विपरीत है तथापि लोकोंकी भाव आ जानेके कारण इस अध्यारोप-का पात्र बनता है कि वह उदय-अस्त और दिन-रात्रि आदिका कर्ता है, उसी प्रकार नित्यविज्ञानशक्तिस्वरूप ईश्वरमें भी लोकोंके ज्ञानका विनाश तथा सखा दुःख और स्मृति आदिकी निमित्तता लोकोंकी विपरीत उपस्थित होनेपर बुद्धिसे विपरीतलक्षणत्व तथा सख-दुःखाश्रयत्वका आरोप जाता है, उसमें स्वतः ऐसा कोई भाव नहीं है।

<sup>\*</sup> जहाँ पक्षमें पक्षतावच्छेदकालका अभाव होता है वहाँ आश्रयासिद्ध हेत्वामास माना जाता है; जैसे— 'आकाशकुसम सुगन्धिमान् है कुसुम होनेके कारण, अन्यकुसुमवत्। इस अनुमानमें 'आकाशकुसुम' जो पक्ष है उसमें पक्षतावच्छेदकाल यानी कुसुमत्वका अभाव है, क्योंकि आकाशकुसुम कभी किसीने नहीं देखां। इसी प्रकार यहाँ समझना चाहिये।

वक्ष्यमाणोपनिपद्विधिपरं दा सर्वे ब्रह्मविद्याच्यतिरेवे.ण प्राणिनां कर्तृत्वभोक्तृत्दाद्यभिमानो मिथ्या अथवा आगे कही जानेवाळी समस्त उपनिषद् विधिपरक है। और ब्रह्मविद्यासे आंतरिक्त प्राणियों-का जो कर्तृत्व-भोक्तृत्वादिका अभि-

वाक्य-भाष्य

आत्मद्दञ्जनुरूपाध्यारोपाच । यथा घनादिविप्रकीणें उम्बरे येनैव सवित्रप्रकाशो न दश्यते **आत्महष्ट्यनु रूपमेवाध्यस्यति** सवितेदानीमिह न प्रकाशयतीति सत्येव प्रकाशेऽन्यत्र भान्त्या। बौद्धादिवृत्त्युद्भवाभि-प्वमिह भवाकुळभ्रान्त्याध्यारोपितः सुख-दुःखादियोग उपपद्यते । तत्सारणाच्च। तस्यैवेश्वरस्यैव हि सार्णम्—"मत्तः स्मृतिक्षीत-भपोहनं च" (गीता १५। १५) "नादत्ते कस्यचित्पापम" (गीता ५। १५) इत्यादि । अतो नित्य-मुक्त एकस्मिन्स्वितरीय होका-विद्याध्यारोपितमी श्वरे त्वम् । शास्त्रादिप्रामाण्यादभ्युप-गतमसंसारित्वमित्यविरोध इति।

इसके सिवा सभी जीव अपनीअपनी दृष्टिके अनुरूप ही उसमें
आरोप करते हैं [इसिल्ये भी वह उन
सव आरोपोसे अद्भूता है ]। जिस प्रकार
आकाशके मेघ आदिसे आच्छादित हो
जानेपर जिस जिसको सूर्यका प्रकाश
दिखलायी नहीं देता वही वही अन्यत्र
प्रकाश रहनेपर भी भ्रान्तिवश अपनी
दृष्टिके अनुसार ऐसा आरोप करता है
कि 'इस समय यहाँ सूर्य प्रकाशमान
नहीं है।' इसी प्रकार इस आत्मतत्त्वमें
भी बुद्धि आदिकी वृत्तियोंके उदय
और अस्तसे वैचित्र्यको प्राप्त हुई
भ्रान्तिसे आरोपित सुख-दुःखादिका
योग हो सकता है।

इस विषयमें उसीकी स्मृति भी हैं अर्थात् उस ईश्वरके ही स्मृतिवाक्य भी हैं; जैसे—''मुझहीसे प्राणियोको स्मृति, ज्ञान और अज्ञान प्राप्त होते हैं" ''ईश्वर किसीके पापको स्वीकार नहीं करता" इत्यादि । अतः सूर्यके समान एक ही नित्यमुक्त ईश्वरमें लोकने अविद्यावद्या संसारित्वका आरोप कर रक्ला है, तथा शास्त्रादि प्रमाणों से उसका असंसारित्व जाना गया है इसिल्ये इसमे कोई विरोध नहीं है ।

इत्येतद्दर्शनार्थं वा आख्यायिका, | मान है वह देवताओंके जय यथा देदानां जयाद्यभिमानः तद्वदिति।

आदिके अभिमानके समान भिष्या है—यह बात दिखानेके छिये ही प्रस्तुत आख्यायिका है।

देवताओं का गर्व

वहा ह देवेभ्यो विजिग्ये तस्य ह ब्रह्मणो विजये देवा अमहीयन्त ॥ १ ॥

यह प्रसिद्ध है कि ब्रह्मने देवताओं के छिये विजय प्राप्त की । कहते हैं, उस ब्रह्मकी विजयमें देवताओंने गौरव प्राप्त किया ॥ १ ॥

ब्रह्म यथोक्तलक्षणं परं ह। किल देवेभ्योऽर्थाय विजिम्ये जयं | लक्षणोंवाले परब्रह्मने देवताओंके | लिये जय प्राप्त की । अर्थात् देवता लब्धवत् देवानामसुराणां

यह प्रसिद्ध है कि उपर्युक्त च | और असुरोंके संप्राममें संसारके

पतेन प्रत्येकं ज्ञानादिभेदः प्रत्युक्तः सीक्ष्म्यचैतन्यसर्वगतत्वा-द्यविशेषे च भेदहेत्वभावात्। विक्रियावस्वे चानित्यत्वात मोक्षे च विशेषानभ्युपगमादभ्युप-गमे चानित्यत्वप्रसङ्गात्। अविद्या-वदपलभ्यत्वाच तत्क्षयेऽनुपपत्तिरिति असिद्धम्

इससे प्रत्येक जीवके शानादि भेदका प्रत्याख्यान हो गया, क्योंकि उन सभीमें सूक्ष्मता, चैतन्य और सर्वगतत्वादि धर्म समानरूपसे रहनेके कारण भेदके हेत्रका अभाव है। यदि उन्हें विकारी माना जाय तो वे अनित्य हो जाएँगे। इसके सिवा किसीने भी आत्माका मुक्तावस्थामें कोई विशेष भाव नहीं माना, यदि कोई मानेगा तो अनित्यत्वका प्रसङ्ग उपस्थित हो जायगा। तथा भेद तो केवल अविद्यावान्को ही उपलब्ध होता है, अविद्याका क्षय होनेपर उसकी सिद्धि नहीं होती। अतः [ जीव और ईश्वरका ] एकत्व ही सिद्ध होता है।

संग्रामें Sसुराञ्जित्वा जगदराती- | शत्रु तथा ईश्वरकी मर्यादा भन्न

नीश्वरसेतुभेत्तन देवेभ्यो जयं करनेवाले असुरोंको जीतकर जगत्-तत्फलं च प्रायच्छजगतः स्थेम्ने । की स्थितिके छिये वह जय और तस्य ह किल ब्रह्मणो विजये उसका फल देवताओंको दे दिया। देवाः अग्न्याद्यः अमहीयन्त कहते हैं. ब्रह्मकी उस विजयमें अग्नि महिमानं श्राप्तवन्तः ॥ १ ॥ अादि देवगण महिमाको प्राप्त हुए ॥ १॥

यक्षका प्रादुर्भाव

त ऐक्षन्तास्माकमेवायं विजयोऽस्माकमेवायं महिमेति । तर्रेषां विजज्ञौ तेभ्यो ह प्रादुर्बभूव तन्न व्यजानत किमिदं यक्षमिति ॥ २ ॥

उन्होंने सोचा हमारी ही यह विजय है, और हमारी ही यह महिमा है। कहते हैं, वह ब्रह्म देवताओं के अभिप्रायको जान गया और <mark>छनके सामने प्रा</mark>दुर्भूत हुआ । तब देवताछोग प्रक्षिपमें प्रकट हुए ] उस ब्रह्मको 'यह यक्ष कौन है ?' ऐसा न जान सके ॥ २ ॥

वाक्य-भाष्य

तसाच्छरीरेन्द्रियमनोबुद्धि-

विषयवेदनासन्तानस्य बन्धमोक्ष-अहङ्कारसम्बन्धादशान-वीजस्य नित्यविज्ञाना-

न्यनिमित्तस्यात्मतस्वयाथात्म्यवि-ज्ञानाद्विनिवृत्तावज्ञानवीजस्य वि-च्छेद आत्मनो मोक्षसंज्ञाः विपर्यये च बन्धसंज्ञा, स्वरूपापेक्षत्वा-दुभयोः।

अतः अहंकारके सम्बन्धसे अज्ञानके बीजभूत शरीर, इन्द्रिय, मन, बुद्धि, विषय और इंन्द्रियज्ञानके प्रवाहकी, जो नित्यविज्ञानस्वरूप आत्मासे भिन्न किसी अन्य निमित्तसे स्थित है, आत्मतत्त्वके यथार्थ ज्ञानसे निवृत्ति हो जानेपर जो अज्ञानके उच्छेद हो जाना है वही आत्माका मोक्ष कहलाता है और उससे विपरीत-का नाम बन्ध है, क्योंकि वे बन्ध और मोक्ष ] दोनों ही [बुद्धचादि उपाधिविशिष्ट ] स्वरूपकी अपेक्षासे हैं।

तदा आत्मसंस्थस प्रत्यगात्मन | ईश्वरस्य सर्वज्ञस्य सर्विक्रयाफल- संयोजियतुः प्राणिनां सर्वशक्तेः जगतः स्थिति चिकीर्षोः अयं जयो महिमा चेत्यजानन्तः ते देवाः ऐश्वन्त ईश्वितवन्तः अग्न्यादि-

तब, अन्तः करणमें स्थित, प्रात्मातमा, सर्वज्ञ, प्राणियोंके सम्पूर्ण कर्म फलोंका संयोग कराने- वाले, सर्वशक्तिमान एवं जगत्की रक्षा करनेके इच्छुक ईश्वरकी ही यह सम्पूर्ण जय और महिमा है यह न जानते हुए आत्माको अग्नि आदि रूपोंसे परिच्छिन माननेवाले

वाक्य-भाष्य

ब्रह्म ह इत्यैतिह्यार्थः । पुरा |
किल देवासुरसंग्रामे जगित्स्थितिपरिपिपालियषयात्मानुशासनानुवर्तिभ्यो देवेभ्योऽर्थिभ्योऽर्थाय
विजिग्येऽजैषीदसुरान् । ब्रह्मण
हच्छानिमित्तो विजयो देवानां
बभूवेत्यर्थः । तस्य ह ब्रह्मणो
विजये देवा अमहीयन्त । यज्ञादिलोकस्थित्यपहारिष्वसुरेषु प्राजितेषु देवा वृद्धि पूजां वा
प्राप्तवन्तः ॥ १ ॥

'ब्रह्म ह' इसमें 'ह' ऐतिह्य ( इतिहास ) का चोतक है । कहते हैं, पूर्वकालमें देवासुरसंग्राममें ब्रह्मनें जगत्-स्थिति ( लोक-मर्यादा ) की रक्षाके लिये अपनी आज्ञामें चलनेवालें विजयार्थी देवताओंके लिये असुरोंको जीत लिया । अर्थात् ब्रह्मकी इच्छारूप निमित्तसे देवताओंकी विजय हो गयी । ब्रह्मकी उस विजयमें देवताओं-को महत्ता प्राप्त हुई । लोककी स्थितिके हेतुभ्त यज्ञादिकों नष्ट करनेवालें असुरोंके पराजित हो जानेपर देवताओं-ने वृद्धि अथवा खूब, सत्कार प्राप्त किया ॥ १ ॥

त ऐक्षन्त इति मिथ्याप्रत्यय-

त्वाद्धेयत्वख्यापनार्थमाझायः । ईश्वरनिमित्ते विजये स्वसाम- 'त ऐक्षन्त' इस्यादि शास्त्रवाक्य मिथ्याप्रत्ययरूप होनेके कारण [ अभिमानका ] हेयत्व प्रतिपादन करनेके लिये हैं।

जो विजय ईश्वरके निमित्तसे प्राप्त

स्वरूपपरिच्छिन्नात्मकृतोऽसाक-मैवायं विजयः असाकमेवायं महिमा अग्निवाय्वनद्रत्वादि-रुक्षणो जयफलभूतोऽसाभिरनु-भूयते; नास्मत्प्रत्यगात्मभृतेश्वर-कृत्इति।

एवं मिथ्याभिमानेक्षणवतां
तद् ह किल एपां मिथ्येक्षणं
विजज्ञौ विज्ञातवद्वह्य । सर्वेक्षित्
हि तत् सर्वभूतकरणप्रयोक्तस्वात् । देवानां च मिथ्याज्ञानग्रुपलभ्य मैवासुरवद्देवा मिथ्या-

देवता सोचने छगे कि—हमछोगों-की ही यह विजय हुई है, और इस विजयकी फछभूत अग्नित्व, वायुत्व एवं इन्द्रत्वरूप यह महिमा भी हमारी ही है; अतः हमारे द्वारा ही इसका अनुभव किया जाता है; यह विजय अथवा महिमा हमारे अन्तरात्म-भूत ईश्वरकी की हुई नहीं है।

इस प्रकार मिथ्या अभिमानसे विचार करनेवाले उन देवताओं के इस मिथ्या विचारको ब्रह्मने जान लिया, क्योंकि समस्त जीवोंके अन्तःकरणोंका प्रेरक होनेके कारण वह सबका साक्षी है । देवताओं के इस मिथ्या ज्ञानको जानकर 'इस मिथ्या ज्ञानसे असुरोंकी ही भाँति

### वाक्य-भाष्य

ध्यंनिमित्तोऽस्माकमेवायं विजयोऽस्माकमेवायं महिमेत्यात्मनो
जयादि श्रेयोनिमित्तं सर्वोत्मानमात्मस्थं सर्वक्वयाणास्पदमीश्वरमेवात्मत्वेनावुद्ध्वा पिण्डमात्राभिमानाः सन्तो यं मिथ्याप्रत्ययं चकुस्तस्य पिण्डमात्रविषय-

हुई थी उसमें 'यह हमारी सामर्थ्यं प्राप्त हुई हमारी ही विजय है, हमारी ही महिमा है' इस प्रकार [ अभिमान करके ] अपनी विजय आदि कल्याणास्पद आत्मस्य ईश्वरको ही आत्मभावसे न जानकर पिण्डमात्रके अभिमानी होकर उन्होंने जो मिथ्या प्रत्यय कर लिया था वह केवल पिण्डमात्रसे सम्बन्ध रखने-वाला होनेसे मिथ्या ज्ञानम्बरूप था। अतः सर्वात्मा ईश्वरके यथार्थ स्वरूपके

पद् भाष्य

भिमानात्पराभनेयुरिति तदनुकम्पया देवान्मिथ्याभिमानापनोदनेनानु एहीयामिति तेम्यः
देवेभ्यः ह किठार्थाय प्रार्ग्वभूव
स्वयोगमाहात्म्यनिर्मितेनात्यद्धतैन विसापनीयेन रूपेण देतानामिन्द्रियगोचरे प्रार्ग्वभूव प्रार्ग्भूतवत् । तत् प्रार्ग्भूतं ब्रह्म
न व्यजानत नैव विज्ञातवन्तः

देवताओंका भी पराभव न हो जाय'
इस प्रकार उनपर अनुक्रमा करते
हुर यह सोचकर कि देवताओंके
मध्याज्ञानको निवृत्त करके मैं उन्हें
अनुगृहीत करूँ' वह उन देवताओंके लिये प्रार्द्भून हुआ अर्थात
अपनी योगमायाके प्रभावसे सबको
विस्मित करनेवाले अति अद्भुत रूपसे
देवताओंकी इन्द्रियोंका विषय होकर
प्रार्द्भून अर्थात् प्रकट हुआ । उस
प्रकट हुए ब्रह्मको देवतालोग यह

वाक्य-भाष्य

त्वेन मिथ्याप्रत्ययत्वात्सर्वात्मे-श्वरयाथात्म्यावत्रोधेन हातव्यता-ख्यापनार्थस्तद्वैषामित्याद्याख्या-यिकास्नायः ।

तद्वह्य ह किलैगं देवानामिनप्रायं मिथ्याहद्वार ह्रपं विज्ञ है।
विज्ञातवत्। ज्ञात्वा च मिथ्याभिमानद्यातनेन तदनु जिघुश्चया
देवेभ्योऽर्थाय तेषामेवेन्द्रियगोचरे
नातिदूरे प्रादुर्भ्य । महेदवरद्याकिमायाग्रत्तेन त्यन्ता हुनेन
प्रादुर्भूतं किल केनिब हुपविशेषेण।
तत्किलापलभमाना अभि देवा
न व्यजानत न विज्ञातवन्तः
किमिदं यदेतद्यक्षं पूज्यमिति॥२॥

बोधसे उसका हेयत्व प्रकट करनेके लिये ही यह 'तद्धैषाम्' ( वह ब्रह्म उन देवताओंके अभिप्रायको जान गया ) आदि आख्यायिकारूप आम्राय ( शास्त्र ) है ।

कहते हैं, वह ब्रह्म इन देवताओं के मिथ्या अहंकाररूप अभिन्नायको समझ गया—उसे इसका ज्ञान हो गया। उसे जानकर उस मिथ्याभिमानके छेदनद्वारा देवताओं पर अनुमह करने की इच्छासे वह देवताओं के ही लिये उनकी इन्द्रियों का विषय हो कर उनसे थोड़ी ही दूरपर प्रकट हुआ। वह महेश्वरकी मायाशिक में महण किये हुए किसी बड़े हो विचित्र रूपविशेष प्रकट हुआ, जिसे देखकर भी देवता लोग यह न जान सके—न पहचान सके कि यह यश अर्थात् पूज्य कौन है ? ॥ २ ॥

महद्भुतमिति ॥ २ ॥

देवाः किमिदं यक्षं पूज्यं | न जान सके कि यह यक्ष अर्थात् पूजनीय महान् प्राणी कौन है ?॥२॥

\$ D@G \$

अग्निकी परीक्षा

तेऽभिमञ्ज्वञ्जातवेद एतद्विजानीहि किमिदं यक्षमिति तथेति ॥ ३ ॥

उन्होंने अग्निसे कहा—'हे अग्ने ! इस बातको माळूम करो कि यह यक्ष कौन है ?' उसने कहा—'बहुत अच्छा' ॥ ३ ॥ ,

पद-भाष्य

ते तदजानन्तो देवाः सान्त-र्भयास्तद्विजिज्ञासवः अग्निम् अग्रगामिनं जातवेदसं सर्वज्ञ-कल्पम् अञ्चवन् उक्तवन्तः । हे जातवेदः एतद् असाद्रोचरस्थं यक्षं विजानीहि विशेषतो बुध्य-स्व त्वं नस्तेजस्वी किमेतद्य-क्षमिति ॥ ३॥

उसे न जाननेवाले देवताओंने भीतरसे डरते-डरते उसे जाननेकी इच्छासे सबसे आगे चलनेवाले सर्वज्ञकल्प जातवेदा अग्निसे कहा-·हे जातवेद: ! हमारे नेत्रोंके सम्मुख स्थित इस यक्षको जानो-विशेष-रूपसे माछम करो कि यह यक्ष कौन है; क्योंकि तुम हम सबमें तेजस्वी हों ॥ ३॥

तद्भ्यद्रवत्तमभ्यवद्तकोऽसीत्यभिवी अहमस्मीत्य-विजातवेदा वा अहमस्मीति ॥ १ ॥

अग्नि उस यक्षके पास गया । उसने अग्निसे पूछा, 'तू कौन है ?' उसने कहा, 'मैं आग्न हूँ, मैं निश्चय जातवेदा ही हूँ' ॥ ४ ॥

पट-भाष्य

तर 'बहुत अच्छा' ऐसा कहकर तथा अस्तु इति तद् यक्षम् | अभि अद्रवत तत्प्रति गतवा- अग्नि उस यक्षकी ओर अभिद्रत यद-भाष्य

निमः । तं च गतवन्तं ।
पिपृच्छिषुं तत्समीपेऽप्रगल्मत्वाचूष्णींभृतं तद्यक्षम् अभ्यवदद्
अग्निं प्रति अभाषत कोऽसीति ।
एवं ब्रह्मणा पृष्टोऽग्निः अब्रवीत्—
अग्निर्व अग्निनामाहं प्रसिद्धो जातवेदा हति च नामद्वयेन प्रसिद्धतयात्मानं श्राधयित्रिति ।। ४ ।।

इआ अर्थात् उसके पास गया। इस प्रकार गये हुए और घृष्ट न होनेके कारण अपने समीप चुपचाप खड़े हुए प्रश्न करनेकी इच्छावाले उस अग्निसे यक्षने कहा—'त्र कौन हैं ?' ब्रह्मके इस प्रकार पूछनेपर—'मैं अग्नि हूँ—मैं अग्नि नामसे प्रसिद्ध जातवेदा हूँ'—इस प्रकार अग्निने दो नामसे प्रसिद्ध होनेके कारण अपनी प्रशंसा करते हुए कहा ॥ ४॥

तस्मि श्रस्त्विय किं वीर्यमित्यपीद् सर्वं दहेयं यदिदं पृथिव्यामिति ॥ ५ ॥

[ फिर यक्षने पूछा—] 'उस [ जातवेदारूप ] तुझमें सामर्थ्य क्या है ?' [ अग्निने कहा—] 'पृथिवीमें यह जो कुछ है उस सभीको ज्ञा सकता हूँ' ॥ ५ ॥

पद-भाष्य

एवम्रक्तवन्तं ब्रह्मावोचत् तिस्मन् एवं प्रसिद्धगुणनामविति त्विय किं दीर्यं सामर्थ्यम् इति । सोऽब्रवीद् इदं जगत् सर्वं दहेयं मसीक्यां यद् इदं स्थादरादि पृथिव्याम् इति । पृथिव्यामि-त्युपलक्षणार्थम्, यतोऽन्तिरिक्षस्थ-मपि दह्यत एवाग्निना ॥ ५ ॥

इस प्रकार बोलते हुए उस अग्निसे ब्रह्मने कहा—ऐसे प्रसिद्ध गुण और नामवाले तुझमें क्या वीर्य—सामर्थ्य है ?' वह बोल्य— पृथिवीपर जो यह चराचररूप जग्त है इस सबको जला सकता हूँ—भस्म कर सकता हूँ।' पृथिवीमें' यह केवल उपलक्षणके लिये हैं। क्योंकि जो वस्त आकाशमें रहती है वह भी अग्निसे जल ही जाती है ॥ ५॥ तस्मै तृणं निद्यावेतद्दहेति । तदुपप्रयाय सर्वजवेन तन्न शशाक दग्धुं स तत एव निववृते नैतद्शकं विज्ञातुं यदेतद्यक्षमिति ॥ ६ ॥

तब यक्षने उस अग्निके ळिये एक तिनका रख दिया और कहा— 'इसे जळा'। अग्नि उस तृणके समीप गया, परन्तु अपने सारे वेगसे भी उसे जळानेमें समर्थ नहीं हुआ। वह उसके पाससे ही ळौट आया और बोळा, 'यह यक्ष कौन है—इस वातको मैं नहीं जान सका' ॥ ६॥

पद-भाष्य

तसं एवमभिमानवते ब्रह्म र्हणं निद्धौ पुराग्नेः स्थापितवत् ब्रह्मणा 'एतत् तृणमात्रं ममाग्रतः दहः न चेदसि दग्धं समर्थः, मुश्च दग्धृत्वाभिमानं इत्युक्तः तत् तृणम् उपप्रेयाय वृणसमीपं गतवान सर्वजवेन सर्वोत्साहकृतेन वेगेन । गत्वा तत न शशाक नाशकदग्धुम्। स जातवेदाः तृणं दग्धुम-शक्तो बीडितो हतप्रतिज्ञः तत एव यक्षादेव तूष्णीं देवानप्रति निववृते निवृत्तः प्रतिगतवान् न एतद् यक्षम् अञ्चकं शक्तवानहं विशेषतः यदेतद्यक्ष-मिति ॥ ६ म

इस प्रकार अभिमान करनेवाले उस अग्निके लिये ब्रह्मने एक तृग रक्खा अर्थात् उसके आगे तृण डाल् दिया। ब्रह्मके ऐसा कहनेपर कि 'त् मेरे सामने इस तिनकेको जला; यदि त् इसे जलानेमें समर्थ नहीं है तो सर्वत्र जलानेवाला होनेका अभिमान छोड़ दे' वह अपने सारे बल अर्थात् उत्साहकृत सम्पूर्ण वेगसे उस तृणके पास गया। किन्तु वह वहाँ जाकर भी उसे जलानेमें समर्थ न हुआ।

इस प्रकार उस तिनकेको जलानेमें असमर्थ वह अग्नि हतप्रतिक होनेके कारण लिजत होकर उस यक्षके पाससे चुपचाप देवताओं के प्रति निवृत्त हुआ—अर्थात् उनके पास लौट आया [और बोल्ला—] 'इस यक्षको मैं विशेषरूपसे ऐसा नहीं जान सका कि यह यक्ष कौन है ?'॥ ६॥

### वायुकी परीक्षा

### अथ वायुमबुवन्वायवेतद्विज्ञानीहि किमेतद्यक्षमिति तथेति ॥ ७ ॥

तदनन्तर, उन देवताओंने वायुसे कहा—-'हे वायो ! इस बातको माछम करो कि यह यक्ष कौन है ?' उसने कहा—-'बहुत अच्छा' ॥।।।

तद्भ्यद्रवत्तमभ्यवद्दकोऽसीति वायुर्वा अहमस्मीत्य-ब्रवीन्मातरिश्वा वा अहमस्मीति॥ ८॥

वायु उस यक्षके पास गया, उसने वायुसे पूछा—'त् कौन है ?' उसने कहा—'मैं वायु हूँ —मैं निश्चय मातिरिश्वा ही हूँ' ॥ ८॥

तस्मि श्रुत्विय कि वीर्यमित्यपीदश् सर्वमाददीय यदिदं पृथिव्यामिति ॥ ९॥

[ तब यक्षने पूछा—] 'उस [ मातिरिश्वारूप ] तुझमें क्या सामध्ये हैं ?' [ वायुने कहा—] 'पृथित्रोमें यह जो कुछ है उस समीको प्रहण कर सकता हूँ' ॥ ९ ॥

तस्मै तृणं निद्यावेतदादत्स्वेति तदुपप्रेयाय सर्वजवेन तन्न राशाकादातुं स तत एव निववृते नैतदशकं विज्ञातुं यदेतद्यक्षमिति ॥ १०॥

तब यक्षने उस वायुके लिये एक तिनका रक्खा और कहा—'इसे अहण कर ।' वायु उस तृणके समीप गया। परन्तु अपने सारे वेगसे भी वह उसे प्रहण करनेमें समर्थ न हुआ। तब वह उसके पाससे छौट आया और बोला—'यह यक्ष कौन है—इस बातको मैं नहीं जान सका'॥ १०॥

### पद-भाष्य

अथ अनन्तरं वायुमहुवन् | तदनन्तर उन्होंने वायुसे कहा-हे वायो एतद्विजानीहीत्यादि 'हे वायो ! इसे जानो' इत्यादि

समानार्थं पूर्वेण । वानाद्गमनाद्गन्धनाद्वा वायुः । मातर्थन्तरिक्षे श्वयतीति मातरिश्वा । इदं
सर्वमिष आददीय गृह्णीयां
यदिदं पृथिच्यामित्यादि समानसैव ॥ ७-१०॥

सब अर्थ पहलेहीके समान है।
[ वायुको ] वान अर्थात् गमन
या गन्धग्रहण करनेके कारण 'वायु'
कहा जाता है। 'मातिर' अर्थात्
अन्तिरक्षमें श्वयन ( विचरण )
करनेके कारण वह 'मातिरिका'
है। पृथिवीमें जो कुछ है मैं इस
सभीको ग्रहण कर सकता हूँ—
इत्यादि शेष अर्थ पहलेहीके
समान है।।७—१०।।

### इन्द्रकी नियुक्ति

## अथेन्द्रमञ्जवन्मघवन्नेतद्विजानीहि किमेत्रह्मिति तथेति तद्ग्यद्रवत्तरमात्तिरोद्धे ॥११॥

तदनन्तर देवताओंने इन्द्रसे कहा—-'मघवन् ! यह यक्ष कौन है—- इस बातको माद्यम करो ।' तब इन्द्र 'बहुत अच्छा' कह उस यक्षके पास गया, किन्तु वह इन्द्रके सामनेसे अन्तर्धान हो गया ॥११॥

#### वाक्य-भाष्य

तद्विद्यानायाद्विमञ्ज्ञन् । तृण-निघानेऽयमभिष्रायोऽत्यन्तसम्भा-वितयोर्द्यमारुतयोरतृणद्द्दनादा-नादाक्तयात्मसम्भावना शातिता मदेदिति॥ ३—१०॥ देवताओंने उसे जाननेके लिये अग्निसे कहा । अग्नि और वायुके सामने तृण रखनेमें ब्रह्मका यह अभिप्राय था कि एक तिनकेको जलाने और ग्रहण करनेमें असमर्थ होनेसे इन अत्यन्त प्रतिष्ठित अग्नि और वायुका आत्मामिमान क्षीण हो जाय ॥३–१०॥

अथेन्द्रमञ्जवन्मघवन्नेतद्विजानीहीत्यादि पूर्वत् । इन्द्रः
परमेश्वरो मघवा बलवन्त्वात्
तथेति तदभ्यद्रवत् । तसात्
इन्द्रादात्मसमीपं गतात् तद्रञ्ज तिरोदघे तिरोभूतम् । इन्द्रस्येनद्रत्वाभिमानोऽतितरां निराकर्तव्य इत्यतः संवादमात्रमपि
नादाद्रञ्जेन्द्राय ॥ ११ ॥ फिर देवताओंने इन्द्रसे हैं
मघवन् ! इसे जानों इत्यादि पूर्ववत्
कहा । इन्द्र अर्थात् परमेश्वर, जो
बठवान् होनेके कारण 'मववा'
कहा गया है, बहुत अच्छा—ऐसा
कहकर उसकी ओर चळा । अपने
समीप आये हुए उस इन्द्रके सामनेसे वह ब्रह्म अन्तर्धान हो गया ।
इन्द्रका सबसे बढ़ा हुआ इन्द्रत्वका
अभिमान तोड़ना चाहिये—
इसळिये इन्द्रको ब्रह्मने संवादमात्रका
भी अवसर नहीं दिया ॥११॥

### उमाका प्रादुर्भाव

स तिस्मन्नेत्राकाशे स्त्रियमाजगाम बहुशोभमाना-सुमारहैमत्रतीं तारहोवाच किमेतचक्षमिति ॥१२॥

वह इन्द्र उसी आकाशमें [जिसमें कि यक्ष अन्तर्धान हुआ या] एक अत्यन्त शोभामयी स्त्रीके पास आया और उस सुवर्णाभूषणभूषिता [अथवा हिमाळयकी पुत्री ] उमा (पार्वतीरूपिणी ब्रह्मविद्या ) से बोळा— व्यह यक्ष कौन है ? ॥ १२॥

वाक्य-भाष्य

इन्द्र आदित्यो वज्रशृद्धा अविरोघात् । इन्द्रोपसर्पणे ब्रह्म तिरोद्घ इत्यत्रायमभिप्रायः— इन्द्रोऽहमित्यधिकतमोऽभिमानो-ऽस्य सोऽहमग्न्यादिभिः प्राप्तं इन्द्र आदित्य अथवा वज्रधारी देवराजका नाम है, क्योंकि दोनों ही अथोंमें कोई विरोध नहीं है। ब्रह्म जो इन्द्रके समीप आते ही अन्तर्धान हो गया इसमें यह अभिप्राय था कि [ब्रह्मने देखा—] इसे 'में इन्द्र (देवराज) हूँ' ऐसा सोनकर सबसे अधिक अभिमान है, अतः मेरे साथ अरिन आदिको जो वाणीका सम्माष्ण-

तद्यक्षं यसिन्नाकाशे आकाशप्रदेशे आत्मानं दर्शयित्वा तिरोभूतमिन्द्रश्च न्नह्मणस्तिरोधानकाले यसिन्नाकाशे आसीत,
स इन्द्रः तसिन्नेव आकाशे
तस्थौ किं तद्यक्षमिति ध्यायनः
न निवन्नतेऽग्न्यादिवत् ।
तस्येन्द्रस्य यक्षे भक्ति नुद्ध्वा
विद्या उमारूपिणी प्रादुरभूत्स्नीरूपा । स इन्द्रः ताम् उमां

वह यक्ष जिस आकाशमें— आकाशके जिस भागमें अपना दर्शन देकर तिरोहित हुआ था और उसके तिरोहित होनेके समय इन्द्र जिस आकाशमें था, वह इन्द्र यह सोचता हुआ कि 'यह यक्ष कौन है ?' उसी आकाशमें खड़ा रहा । अग्न आदि-के समान पीछे नहीं छौटा ।

उस इन्द्रकी यक्षमें भक्ति जानकर स्त्रीवेषधारिणी उमारूपा विद्यादेवी प्रकट हुई । वह इन्द्र उस अत्यन्त शोभामयी हैमवती उमाके पास गया । समस्त शोभायमानों में

वाक्य-भाष्य

हि

वाक्सम्भाषणमात्रमप्यनेन न प्राप्तोऽस्मीत्यभिमानं कथं न नाम जह्यादिति तदनुष्रहायैवान्तर्हितं तद्वह्य बभूव ॥ ११ ॥

बहुशोभमानाम् सर्वेषां

मात्र भी प्राप्त हो गया या उसके लिये भी मैं इसे प्राप्त न हो सका— ऐसा सोचकर यह किसी तरह अपना अभिमान छोड़ दे। अतः उसपर कृपा करनेके लिये ही ब्रह्म अन्तर्धान हो गया ॥११॥

स शान्ताभिमान इन्द्रोऽत्यर्थे

ब्रह्म विजिन्नासुर्यसिन्नाकाशे

ब्रह्मणः प्रादुर्भाव आसीत्तिरोधानं

च तस्मिन्नेव स्त्रियमतिरूपिणीं

विद्यामाजगाम । अभिप्रायोद्घोध
हेतुत्वादुद्वपत्न्युमा हैमवतीव सा

इस प्रकार अभिमान शान्त हो जानेपर इन्द्र ब्रह्मका अत्यन्त जिज्ञासु होकर उसी आकाशमें, जिसमें कि ब्रह्मका आविर्माव एवं तिरोमाव हुआ या, एक अत्यन्त रूपवली स्त्री— विद्यादेवीके पास आया । ब्रह्मके गुप्त हो जानेके अभिप्रायको प्रकट करनेकी

शोभमानानां शोभनतमा विद्या,
तदा बहुशोभमानेति विशेषण
मुपपन्नं भवतिः हैमवतीं हेम
कृताभरणवतीमिव बहुशोभ
मानामित्यर्थःः अथवा उमैव
हिमवतो दुहिता हैमवती नित्य
मेव सर्वज्ञेनेश्वरेण सह वर्तत

इति ज्ञातं समर्थेति कृत्वा ताम्—

उपजगाम इन्द्रस्तां ह उमां किल

उवाच पप्रच्छ—ब्रूहि किमेतहर्श
थित्वा तिरोभृतं यक्षमिति ॥१२॥

विद्या ही सबसे अधिक शोभास्थी है; इसिल्ये उसके लिये बहुशोभमाना यह विशेषण उचित ही है। हैमवती अर्थात् हेम ( सुवर्ण )
निर्मित आभूषणोंवालीके समान अत्यन्त शोभामयी। अथवा हिमवान्की कन्या होनेसे उमा ( पार्वती ) ही हैमवती है। वह सर्वदा उस सर्वझ ईश्वरके साथ वर्तमान रहती है; अतः उसे जाननेमें समर्थ होगी—यह सोचकर इन्द्र उसके पास गया, और उससे पूछा— बतलाइये, इस प्रकार दर्शन देकर लिप जानेवाला यह यक्ष कौन है ?'॥ १२॥

इति तृतीयः खण्डः ॥३॥

# चतुर्थ सण्ड

उमाका उपदेश

सा ब्रह्मेति होवाच ब्रह्मणो वा एतद्विजये महीय-ध्वमिति ततो हैव विदाञ्चकार ब्रह्मेति ॥ १ ॥

उस विद्यादेवीने स्पष्टतया कहा— 'यह ब्रह्म है' तुम ब्रह्मके ही विजयमें इस प्रकार महिमान्वित हुए हो'। कहते हैं, तभीसे इन्द्रने यह जाना कि यह ब्रह्म है।। १।।

बाक्य-माध्य शोभमाना विद्येव । विक्रपोऽपि कार पार्व विद्यादान्बहु शोभते ॥ १२॥ थी,

कारण होनेसे वह रुद्रपत्नी हिमाल्यपुत्री पार्वतीके समान शोभामयी ब्रह्मविद्या ही थी, क्योंकि विद्यावान् पुरुष रूपहीन होनेपर भी बहुत शोभा पाता है ॥१२॥

इति स्तीयः खण्डः ॥ ३ ॥

सा ब्रह्मोत होवाच ह किल ।

ब्रह्मणो व ईश्वरस्यैव विजये—

ईश्वरेणैव जिता असुराः; यूयं

तत्र निमित्तमात्रम्; तस्यैव

विजये—यूयं महीयध्वं महिमानं

प्राप्तुथ । एतदिति क्रियाविशेष
णार्थम् । मध्यामिमानस्तु

युष्माकम्—असाकमेशायं वि
जयोऽसाकमेशायं महिमेति।ततः

तसादुमावाक्याद् ह एव विदां
चकार ब्रह्मोति इन्द्रः; अवधार-

उसने 'यह ब्रह्म है' ऐसा कहा। **'निस्सन्देह** ब्रह्म—ईश्वरके विजयमें ही [ तुम महिमाको प्राप्त हुए हो ]। असरोंको ईश्वरने ही जीता तम तो उसमें निमित्तपात्र अतः उसके ही विजयमें यह महिमा मिली 'एतत' यह कियाविशेषणके लिये है। 'यह हमारी ही विजय है, यह इमारी ही महिमा है यह तो तुम्हारा मिथ्या अभिमान ही है। तब उमादेवीके उस वाक्यमे ही इन्द्रने जाना कि 'यह ब्रह्म है'। 'ततः' पदके साथ 'ह' और 'एक' ये अन्यय निश्चय कराने के छिये ही हुए हैं। अर्थात् उमा-प्रयुक्त

#### बाक्य-माध्य

तां च पृष्ट्वा तस्यापव वचनाद् । विदाञ्चकार विदितवान् । अत इन्द्रस्य बोघहेतुत्वाद्विद्यैवोमा । विद्यासहायवानीश्वर इति स्मृतिः । यसादिन्द्रविज्ञानपूर्वकम् अग्निवाय्विन्द्रास्ते होनन्नेदिष्ठमिति-समीपं ब्रह्मविद्यया ब्रह्म प्राप्ताः सन्तः परपृशुः स्पृष्टवन्तः—ते हि प्रथमः प्रथमं विदाञ्चकार विदा-ञ्चकृरित्येतत्—तसादाततराम्

इन्द्रने उस उमासे पूछकर उसीके वचनसे [ब्रह्मको ] जाना था; अतः इन्द्रके बोधकी हेतुभूता होनेसे उम्म विद्या ही है। 'ईश्वर विद्यासहायवान् हैं' ऐसी स्मृति भी है। क्योंकि इन्द्रके विज्ञानपूर्वक अग्नि, बायु और इन्द्र इन देवताओंने ही ब्रह्मका, उसके नेदिष्ठ अर्थात् अत्यन्त समीप पहुँचकर ब्रह्मविद्याद्वारा स्पर्श किया था—उन्हींने प्रथम यानी पहुँच उसे जाना था इसिलये वे अन्य देवताओंसे बढ़े हुए हैं—उनसे अधिक देदीप्यमान होते हैं;

व्यात् ततो हैव इति, न दिवीके वाक्यसे ही इन्द्रने ब्रह्मको जाना ] खतन्त्रतासे नहीं ॥ १ ॥ स्वातन्त्रयेण ॥ १ ॥

यस्मादिश्रवाध्विन्द्रा एते देवा वयोंकि अग्नि, वायु और इन्द्र— ये देवता ही ब्रम्नके साथ संवाद और दर्शनादि करनेके कारण उसकी समीपताको प्राप्त हुए थे—

तसाद्वा एते देशा अतितरामित्रान्यान्देवान्यद्धिर्शयु-रिन्द्रस्ते होतन्नेदिश्ठं पस्रग्रुस्ते होनत्त्रथनो विद्यासकार ब्रह्मेति ॥ २ ॥

क्योंकि अग्नि, वायु और इन्द्र—इन देवताओंने ही इस समीपस्थ ब्रह्मका स्पर्श किया या और उन्होंने ही उसे पहले-पहल 'यह ब्रह्म है' ऐसा जाना था, अतः वे अन्य देवताओं मे बढ़कर हुए ॥ २ ॥

तस्मात् स्वैर्गुणैः अतितरामिव। श्वक्तिगुणादिमहाभाग्यैः अन्यान् अपने शक्ति एवं गुण आदि महान् दैवान् अतितराम् अतिशोरत सौभाग्यों के कारण अन्य देवताओं से इव एते देवाः । इव बढ़कर हुए। 'इव' शब्द निरर्थक श्चब्दोऽनर्थकोऽवधारणार्थो वा । अयवा निश्चयार्थक है । क्योंकि **यद् अग्निः वायुः, इन्द्रः ते हि अग्नि, वायु और इन्द्र—इन** देवा यस्माद् एनद् ब्रह्म नेदिष्ठम् देवताओंने इस ब्रह्मका पूर्वीक अन्तिकतमं प्रियतमं पर्पर्शुः संवाद आदि प्रकारोंसे नेदिष्ठ रृष्टवन्तो यथोक्तैर्ज्ञबणः सं-वादादिप्रकारै:, ते हि यस्माच प्रियतम भावते स्पर्श किया था

इसिंखें निश्चय ही ये देवगण अर्थात् अत्यन्त निकटनर्ता एवं

वाक्य-भाष्य

अतीत्यान्यानतिद्वायेन वीप्यन्ते बनमें भी इन्द्र सबसे अधिक

विदाश्चक्रिरित्येतद्रह्मेति ।।२।। ऐसा जाना या ।। २ ।।

हेतोः एनद् ब्रह्म प्रथमः प्रथमाः | और उन्होंने ही इस ब्रह्मको प्रथम प्रधानाःसन्त इत्येतत्, विदाश्चकार अर्थात् प्रधानरूपसे 'यह ब्रह्म हैं"

उमावाक्यात्त्रथमं श्रुतं ब्रह्मेति— ही पहले सुना था कि 'यह ब्रह्म है'—

यस्मादग्नियायू अपि इन्द्र- क्योंकि अग्नि और वायुने भी इन्द्रके वाक्यसे ही उसे जाना था, कारण कि उमाके वाक्यसे तो इन्द्रके

तस्माद्वा इन्द्रोऽतितरामिवान्यान्देवान्स ह्येनन्नेदिष्ठं परपर्श स ह्येनत्प्रथमो विदाञ्चकार ब्रह्मेति ॥ ३ ॥

इसिंछये इन्द्र अन्य सब देवताओंसे बढ़कर हुआ; क्योंकि उसने ही इस समीपस्य ब्रह्मका स्पर्श किया या—उसने ही पहले-पहल 'यह ब्रह्म हैं इस प्रकार इसे जाना था ॥ ३ ॥

पद-भाष्य

तस्माद्वे इन्द्रः अतितरामिव | अतः इन्द्र इन अन्य देवताओंकी अतिशोरत इव अन्यान् देवान् । अपेक्षा भी बदकर हुआ, क्योंकि उसीने इसका सबसे समीपसे स्पर्श स होनन्नेदिष्ठं पस्पर्श यस्मात् किया था—उसीने इसे सबसे पहले

## वाक्य-भाष्य

अन्यान्देवांस्ततोऽपीन्द्रोऽतितरां | दीप्तिमान् है, क्योंकि सबसे पहले उसे दीप्यते। आदौ ब्रह्मां ब्रह्मानात्॥१-३॥ ही ब्रह्मका शान हुआ या ॥१-३॥

स होनत्प्रथमो विदाश्वकार जाना था कि 'यह ब्रह्म है' इस प्रकार इस वाक्यका अर्थ पहले ब्रह्मेत्युक्तार्थं वाक्यम् ॥ ३ ॥ हो कहा जा चुका है।। ३॥

# नहानिषयक अधिदैव आदेश

तस्यैष आदेशो यदेतद्विद्युतो व्यद्युतदा 🤾 इती-न्न्यमीमिषदा ३ इत्यिधदेवतम् ॥ ४ ॥

उस ब्रह्मका यह [ उपासना-सम्बन्धी ] आदेश है । जो बिजलीके चमकनेके समान तथा पछक मारनेके समान प्रादुर्भूत हुआ वह उसा ब्रह्मका अधिदैवत रूप है ॥ ४ ॥

### पद-भाष्य

तस्य प्रकृतस्य ब्रह्मण एष। आदेश उपमोपदेशः । निरुपमस्य येनोपमानेनोपदेशः सोऽयमादेश इत्युच्यते । क्रि तत् ? यदेतत् प्रसिद्धं लोके विद्युतो व्यद्यतद् विद्योतनं कृतवदित्ये-तदनुपपन्नमिति विद्युतो विद्योत-

उस प्रस्तावित ब्रह्मके विषयमें यह आदेश यानी उपमोपदेश है। जिस उपमासे उस निरुपम ब्रह्मका उपदेश किया जाता है वह 'आंदेश' कहा जाता है । वह आदेश क्या है ! यह जो छोकमें प्रसिद्ध बिजलीका चमकना है। यहाँ 'व्ययुतत्' शब्दका 'प्रकाश किया' ऐसा अर्थ अनुपपन होनेके कारण 'विद्युतो विद्योतनम्-विद्यत-

तस्येष आदेशः । तस्य ब्रह्मण | एष वक्ष्यमाण आदेश उपासनो-पदेश इत्यर्थः । यसाहेवेभ्यो वर्योकि ब्रह्म देवताओंके सामने विद्युत्

उसका यह आदेश है । अर्थात् उस ब्रह्मका यह आगे कहा जानेवाला आदेश-उपासनासम्बन्धी उपदेश है।

पद-भाष्य

निमिति कल्प्यते । आ ३ इत्युप-मार्थः । विद्युतो विद्योतनिमवे-त्यर्थः, ''यथा सक्रद्विद्युतम्'' इति श्रुत्यन्तरे च दर्शनात् विद्यु-दिव हि सक्रदात्मानं दर्शियत्वा तिरोभूतं ब्रह्म देवेभ्यः ।

अथवा विद्युतः 'तेजः' इत्य-ध्याहार्यम् । व्यद्युतद् विद्योतित-वत् आ ३ इव । विद्युतस्तेजः सक्रद्विद्योतितवदिवेत्यभिप्रायः । इतिशब्द आदेशप्रतिनिर्देशार्थः— का चमकना' ऐसा अर्थ माना जाता है । 'आ' यह अन्यय उपमाके लिये है । अर्थात् बिजली चमकनेके समान [ऐसा तात्पर्य है ]। जैसा कि ''यथा सकृद्विचुनम्'' इस अन्य श्रुतिसे भी देखा जाता है, क्योंकि ब्रह्म विद्युतके समान ही अपनेको एक बार प्रकाशित करके देवताओंके सामनेसे तिरोभूत हो गया था।

अथवा 'विद्युतः' इस पदके आगे 'तेजः' पदका अध्याहार करना चाहिये। 'व्यद्युतत्'का अर्थ है प्रकाशित हुआ' तथा 'आ' का अर्थ 'समान' है। अतः इसका अभिप्राय यह हुआ कि 'जो बिजलीके तेजके समान एक बार प्रकाशित हुआ।'

वाक्य-भाष्य

विद्युद्व सहसेव प्रादुर्भूतं ब्रह्म
द्युतिमत्त्रसाद्विद्युतो विद्योतनं यथा
यदेतद्वह्म व्यद्युतद्विद्योतिववत् ।
आ इवेत्युपमार्थ आशव्दः । यथा
घनान्धकारं विदार्य विद्युत्सर्वतः
प्रकाशत एवं तद्वह्म देवानां पुरतः
सर्वतः प्रकाशवद्व्यकीभृतमतो

के समान सहसा ( अकस्मात् ) ही प्रकट हो गया था, इसिलये जो यह ब्रह्म प्रकाशमय है वह विद्युत् के प्रकाश के समान प्रकाशित हुआ। 'आ' का अर्थ 'इव' है; यह 'आ' शब्द उपमाके लिये है। जिस प्रकार विजली सघन अन्धकारको विदीर्ण करके सब ओर प्रकाशित होती है उसी प्रकार वह ब्रह्म देवताओं के सामने सब ओर प्रकाशयुक्त होकर व्यक्त हुआ; इसिलये 'वह

ाद-भाष्य

इत्ययमादेश इति । इच्छब्दः सम्रचयार्थः।

अयं चापरस्तस्यादेशः ।
कोऽसौ १ न्यमीमिषद् यथा चक्षः
न्यमीमिषद् निमेषं कृतवत् ।
स्वार्थे णिच् । उपमार्थ एव
आकारः । चक्षुषो विषयं प्रति
प्रकाशतिरोभाव इव चेत्यर्थः ।
इति अधिदैवतं देवताविषयं
ब्रह्मण उपमानदर्शनम् ॥ ४॥

'इति' राज्य आदेशका संकेत करनेके लिये है अर्थात् 'यह आदेश है' ऐसा बतलानेके लिये है, और 'इत्' राज्य समुचयार्थक है।

इसके सिवा एक दूसरा आदेश यह भी है । वह क्या है ? [ सुनो—] जिस प्रकार नेत्र निमेष करता है, उसी प्रकार उसने भी निमेष किया। यहाँ स्वार्थमें 'णिच्' प्रत्यय हुआ है। 'आ' उपमाके ही लिये है। इस प्रकार 'नेत्रके विषयसे प्रकाशके छिप जानेके समान' ऐसा अर्थ हुआ। इस तरह यह ब्रह्मकी अधिदैवत—देवताविषयक उपमा दिख्लायी गयी॥ ४॥

वाक्य-भाष्य

क्यद्युतदिवेत्युपास्यम् । यथा सक्चद्विद्युतमिति च वाजसनेयके।

यसाच्चेन्द्रोपसर्पणकालेन्यभीमिषत् । यथा कश्चिचक्षुनिमेषणं
कृतवानिति । इतीदित्यनर्थकौ
निपातौ । निमिषितवदिव तिरोभूतम् । इति पवमधिदैवतं देवताया अधि यद्दर्शनमधिदैवतं
तत् ॥ ४ ॥

बिजलीकी चमकके समान हैं? इस प्रकार उपासना करनेयोग्य है। जैसा कि बाजसनेयक श्रुतिमें भी 'यथा सकृद्विद्युतम्' ऐसा कहा है।

क्योंकि इन्द्रके समीप जानेके समय बहा इस प्रकार संकुचित हो गया था, मानो किसीने नेत्र मूँद लिये हों; अतः वह नेत्र मूँदनेके समान तिरोहित हुआ । इस प्रकार वह अधिदैवत बहादर्शन है । जो दर्शन देवतासम्बन्धी होता है वह अधिदैवत कहलाता है । 'इति' और 'इत्' इन दोनों निपातोंका यहाँ कुछ अर्थ नहीं है ॥ ४॥

# वहाविषयक अध्यातम आदेश

# अथाध्यात्मं यदेतद्गच्छतीव च मनोऽनेन चैतदुप-स्मरत्यभीक्ष्णः सङ्करुपः ॥ ५ ॥

इसके अनन्तर अध्यातम-उपासनाका उपदेश कहते हैं—यह मन जो जाता हुआ-सा कहा जाता है वह ब्रह्म है—इस प्रकार उपासना करनी चाहिये, क्योंकि इससे ही यह ब्रह्मका स्मरण करता है और विनरन्तर संकल्प किया जाता है'॥ ५॥

#### पट्-भाष्य

अय अनन्तरम् अध्यातमं अत्यगातमविषय आदेश उच्यते । यदेतद् गच्छतीय च मनः । एतद्रह्म ढौकत इव विषयीकरो-तीव । यच्च अनेन मनसा एतद् ब्रह्म उपस्परित समीपतः स्परित साधकः अभीक्ष्णं भृशम् । संक-

इसके पश्चात् अब अध्यातम् अर्थात् प्रत्यगात्मा-सम्बन्धी आदेश कहा जाता है। यह जो मन जाता हुआ-सा माछम होता है, सो वह मानो ब्रह्मको ही विषय करता है। और साधक पुरुष इस मनसे जो ब्रह्मका बारम्बार उपस्मरण— समीपसे स्मरण करता है [ वह उसका अध्यात्म आदेश है]।

#### वाक्य-भाष्य

अथ अनन्तरमध्यात्ममात्म-विषयमध्यात्ममुच्यत इति वाक्य-होषः । यदेतद्यथोक्तस्रशं ब्रह्म गच्छतीव प्राप्नोतीव विषयीकरोती-वित्यर्थः । न पुनर्विषयीकरोति

अब आगे अध्यातम—आत्मविषयक उपासना कही जाती है—
इस प्रकार इस वाक्यमें 'उच्यते' यह
कियापद शेष है। जो यह मन उपर्युक्त
लक्ष्यणींवाले ब्रह्मके प्रति मानो जाता—
प्राप्त होता अर्थात् विषय करता है
[वह ब्रह्म है—इस प्रकार उपासना
करनी चाहिये]। मन वस्तुतः ब्रह्मको
विषय नहीं करता, क्योंकि ब्रह्म तो

बद-भाष्य

स्पश्च मनसो ब्रह्मविषयः। मन-|
उपाधिकत्वाद्धि मनसः संकल्पस्मृत्यादिप्रत्ययेरिभित्र्यज्यते ब्रह्म,
विषयीक्रियमाणिमव । अतः
स एष ब्रह्मणोऽध्यात्ममादेशः।
विद्युन्तिमेषणवदिधिदैवतं द्वतप्रकाशनधिम, अध्यात्मं च मनःअत्ययसमकालाभिव्यक्तिधिमइत्येष आदेशः। एवमादिश्यमानं
विद्युन्ति मन्दबुद्धिगम्यं भवतीति

मनका सङ्गल्प भी ब्रह्मको ही विषय करनेवाला है। ब्रह्म मनरूप उपाधिवाला है; इसल्ये मनकी सङ्गल्प एवं स्मृति आदि प्रतीतियोंसे मानो विषय किया जाता हुआ ब्रह्म ही अभिन्यक्त होता है। अतः यह उस ब्रह्मका अध्यात्म आदेश है।

विद्युत् और निमेषोन्मेषके समान ब्रह्म शीव्र प्रकाशित होनेवाला है—यह अधिदैवत आदेश कहा गया और वह मनकी प्रतीतिके समकालमें अभिन्यक्त होनेवाला है —यह उसका अध्यात्म आदेश है । इस प्रकार उपदेश किया हुआ ब्रह्म मन्द्बुद्धियोंकी भी समझमें आ जाता है —इसलिये यह [सोपाधिक]

वाक्य-भाष्य

सनसोऽविषयत्वाद्वह्मणोऽतो मनो न गच्छति। येनाहुर्मनो प्रतमिति हि चौकम् । तु गच्छतोवेति सनसोऽपि मनस्वात्। आत्मभूतत्वाच ब्रह्मणस्तत्व-मीपे मनो वर्तत इति। उपस्मत्त्य-सेन मनसैव तद्वह्म विद्वान्यसा- मनका अविषय है; इसिल्ये वह उसतक नहीं पहुँच सकता, जैसा कि पहले कह चुके हैं कि 'जिससे मन मनन किया कहा जाता है।' अतः मनका भी मन होनेके कारण 'गच्छतीव' (मानो जाता है) ऐसा कहा गया है।

अर्थात् ब्रह्मका स्वरूपभूत होनेके कारण मन उसके समीप रहता है। क्योंकि विद्वान् इस मनसे ही उस ब्रह्मका स्मरण करता है इसलिये [ मन ] ब्रह्मके समीप मानो जाता है। ऐसा

निरुपाधिकमेव ब्रह्म मन्दबुद्धि-भिराकलयितुं शक्यम् ॥५॥ सकता ॥ ५॥

ब्रह्मण आदेशोपदेशः । न हि , ब्रह्मका उपदेश है, क्योंकि मन्दबुद्धि पुरुषेद्वारा निरुपाधिक ब्रह्मका ही ज्ञान प्राप्त नहीं किया जा

वन-संज्ञक बहाकी उपासनाका फल

किं च-

तद तद्वनं नाम तद्वनिमत्युपासितव्यं स य एतदेवं बेदाभि हैन सर्वाण भूतानि संवाञ्छन्ति ॥ ६ ॥

वह यह ब्रह्म ही वन ( सम्भजनीय ) है । उसकी 'वन'--इस नामसे उपासना करनी चाहिये । जो उसे इस प्रकार जानता है उसे सभी भूत अच्छी तरह चाहने छगते हैं ॥ ६ ॥

पद-भाष्य

तदु ब्रह्म ह किल तद्वनं नाम। तस्य वनं तद्वनं तस्य प्राणिजातस्य प्रस्यगात्मभृतत्वाद्वनं वननीयं संमजनीयम् । अतः तद्वनं नामः प्रख्यातं ब्रह्म तद्वनमिति यतः,

वह ब्रह्म निश्चय ही 'तद्वन' नामवाळा है। 'तस्य वनं तद्वनम्?' [इस प्रकार यहाँ षष्ठीतन्पुरुष समास है ] । अर्थात् यह उस प्राणिसमूहका प्रत्यगातमस्वरूप होनेके कारण वन—वननीय अर्थात् भजनीय है। इसिक्ये इसका नाम 'तद्दन' है। क्योंकि ब्रह्म 'तद्दन'

वाक्य-भाष्य

अभीक्ष्णं पुनः पुनश्च सङ्करपो **ब्रह्मप्रे**पितस्य मनलः । अत उपस्परणसङ्गरणदिभित्हिं ङ्गेईहा-मनोऽध्यात्मभूतमुपास्यमित्यभि-प्रायः ॥ ५ ॥

कहा जाता है। ब्रह्मद्वारा प्रेरित मनका ही बारम्बार सङ्कल्प होता है। अतः तात्पर्य यह है कि स्मरण और सङ्कल्फ आदि लिङ्गोंसे मनकी अध्यातम ब्रह्म-स्वरूपसे उपासना करनी चाहिये ॥५॥

तसात तद्वनमिति अनेनैय गुणा- | इस नामसे प्रसिद्ध है, इसल्यि उपासितव्यं चिन्त-नीयम् ।

अनेन नाम्नोपासनस्य फल-माह स यः कश्चिद् एतद् यथोक्तं ब्रह्म एवं यथोक्तगुणं वेद उपास्ते अभि ह एनम् उपासकं सर्वाणि । इसी प्रकार अपने सम्पूर्ण अभीष्ट

उसकी 'तद्दन' इस गुणब्यञ्जक उपासना--चिन्तन करना चाहिये।

इस नामसे की हुई उपासनाका फल बतलाते हैं - 'जो कोई इस पूर्वीक ब्रह्मको उपर्युक्त गुणोंसे युक्त जानता अर्थात् उपासना करता उस उपासकसे समस्त प्राणी

### वाक्य-भाष्य

तस्य चाध्यात्ममुपासने गुणो विष्यीयते-

तद्भ तद्भम् तदेतद्वहा तच तत्पराक्षं वनं धनतेस्तत्व.र्म-सम्भजनीयम् । णस्तसात्तद्वनं नाम ब्रह्मणो गौणं हीदं नाम । तस्मा-दनेन गुणेन तद्वनित्युपासित-व्यम् । स यः कश्चिदेतद्यधोक्तमेवं यथोक्तेन गुणेन दनमित्यनेन वेदोपास्ते नामाभिधेयँ ब्रह्म वस्यैतत्फलमुच्यते । सर्वाणि भूतान्येन्मुपासवःमभिसंवाच्छ-

उस ब्रह्मकी अध्यात्म-उपासनामें गुणका विधान किया जाता है-

'वह ब्रह्म तद्वन' है, यानी ह ब्रह्म तत् अर्थात् परोक्ष और वन—अच्छी तरह भजन करने योग्य है। विन धातुका अर्थ अच्छी प्रकार भजन करना है ] तत् शब्द जिसका कर्मभूत है ऐसे वन धातुसे तद्वन शब्द सिद्ध होता है: अतः उसका 'तद्दन' नाम है । ब्रह्मका यह नाम गुणविशेषके कारण है। अतः इस गुणके कारण वह 'वन है' इस प्रकार उपासना करने योग्य है। वह, जो कोई उपर्युक्त गुणके कारण पहले कहे हुए 'वन' इस नामसे इसके अभिधेय ब्रह्मको जानता अर्थात् उपासना करता है उसके लिये यह फल बतलाया जाता है। इस उपासककी सभी भूत इच्छा करते हैं

भूतानि अभि संवाञ्छन्ति ह फटोंकी इच्छा यानी प्रार्थना करने प्रार्थयन्त एव यथा ब्रह्म ॥ ६॥ छगते हैं, जैसे कि ब्रह्मसे ॥ ६॥

एवमनुशिष्टः शिष्य आचार्य- इस प्रकार उपदेश पाकर शिष्यने आचार्यसे कहा— ध्रुवाच--

उपसंहार

उपनिषदं भो बूही युक्ता त उपनिषद्राह्मी वाव त उपनिषद्मव्रमेति॥ ७॥

[ शिष्यके यह कहनेपर कि ] हे गुरो ! उपनिषद् किहये [ गुरुने कहा ] 'हमने तुश्रमे उपनिपद् कह दी । अब हम तेरे प्रति ब्राह्मण-जातिसम्बन्धिनी उपनिषद् कहेंगे' ॥ ७ ॥

पर्-भाष्य

उपनिषदं रहस्यं यचिन्त्यं |

भो भगवन् ब्रुहि इति । एवमु कवित शिष्ये आहा-

हे भगवन् ! जो चिन्तनीय उपनिषद् यानी रहस्य है वह मुझसे किहये।

शिष्यके ऐसा कहनेपर आचार्य-ने कहा, 'तुझसे उपनिषद् तो कह चार्यः - उक्ता अभिहिता ते तव दी गयी। वह उपनिषद् क्या है !

वाक्य-भाष्य

फलम् ॥ ६॥

स्तीहानिसम्मजनते सेवन्ते स्मे- अर्थात् सभी उसका भजन यानी सेवा करते हैं। यह प्रसिद्ध ही है कि जैसे स्यर्थः । यथागुणोपासनं हि गुणत्राकेकी उपासना की जाती है वैसा ही फल होता है ॥ ६ ॥

उपनिषदं भी बृहि इत्युका-| इस प्रकार उपनिषद् कह चुकनेपर | भी जब शिष्यने कहा कि 'उपनिषद् यामप्यु पनिषदि विषयेणोक किहिये' तब आचार्य बोले-धर्मने पद-भाष्य

उपनिपत् । का पुनः सेत्याह-ब्राह्मीं ब्रह्मणः परमात्मन इयं जाह्मी ताम्, परमात्मविषयत्वा-दतीतविज्ञानस्य, वाव एव ते **उपनिषद्म**श्रमेति उक्तामेव परमात्मविषयाग्रुपनिषद्मत्रुमेत्य-वधारयत्युत्तरार्थम् । परमात्मविषयामुपनिषदं श्रुत-उपनिषदं भो ब्रहीति पृच्छतः शिष्यस्य कोऽभिप्रायः ? यदि तावच्छुतसार्यस्य कृतः, ततः पिष्टपेषणवत्पुनरु-क्तोऽनर्थकः प्रश्नः स्यात् । अथ सावशेषोक्तोपनिषत्स्यात्, ततस्त-

सो बतलाते हैं—हमने तेरे प्रति ब्राह्मी—ब्रह्म यानी परमात्मसम्बन्धिनी उपनिषद् ही कही है, क्योंकि पूर्व-कथित विज्ञान परमात्मसम्बन्धी ही था। 'वाव'—निश्चय ही 'ते उपनिषद्मबूम' इस वाक्यके द्वारा पहले कहीं हुई उपनिषद्कों ही लक्ष्य करके 'मैंने तुमसे परमात्मसम्बन्धिनी उपनिषद् ही कही है' इस प्रकार\* अगले प्रन्थका विषय स्पष्ट करने के लिये निश्चय करते हैं।

यहाँ परमात्मविषयिणी उपनिषद् को सुन चुकनेवाले शिष्यका 'उपनिषद् किहये' इस प्रकार प्रश्न करनेमें क्या अभिप्राय है शयदि उसने सुनी हुई बातके विषयमें ही। पुनः प्रश्न किय है तो उसका पुनः कहना पिष्टपेषण (पिसे हुएका) पीसने) के समान निरर्थक ही है । और यदि पहले कही हुई उपनिषद् असम्पूर्ण होती तो ''इस लोकसे

व।क्य-भाष्य

आचार्य आह—उक्ता कथिता ते तुभ्यमुपनिषदात्मोपासनं च अधुमा ब्राह्मी वाव ते तुभ्यं

तुझसे उपनिषद् और आत्माकी उपासना कह दी'। अब इम तुझे बाझी—ब्रह्मकी—ब्राह्मण-जातिकी उपनिषद् सुनाते हैं। यह उपनिषद्

<sup>\*</sup> उपनिषद्के जिज्ञासु शिष्यसे आचार्य पूर्वमें ही उपनिषद्का कथन कर यह स्पष्ट करते हैं कि उत्तर ग्रन्थमें उपनिषद्का वर्णन नहीं है।

पट-भाष्य

फलवचनेनोपसंहारो न । स्याः ''प्रेत्यासाछोकादमृता भवन्ति" (के० उ०२।५) इति । तसादुक्तोपनिषच्छेपविष-योऽपि प्रश्नोऽनुपपन्न एव, अनव-कस्तर्द्धिमित्रायः शेषितत्वात । प्रष्टुरित्युच्यते-पूर्वीक्तोपनिषच्छेपतया तत्सहकारिसाधनान्तरापेक्षा, अथ निरपेक्षेव ? सापेक्षा चेदपेक्षित-विषयामुपनिषदं बृहि । अथ निरपेक्षा चेदवधारय पिप्पलाद-परमस्तीत्येवमभिष्रायः

प्रयाण करनेके अनन्तर वे अमर हो जाते हैं" इस प्रकार फल बतलाते हुए उसका उपसंहार करना उचित न होता। अतः पूर्वेक्त उपनिषद्के अविशष्ट (कहनेसे बचे हुए) अंशके सम्बन्धमें प्रश्न करना भी अयुक्त ही है, क्योंकि उसमें कोई बात कहनेसे छोड़ी नहीं गयी। तो फिर प्रश्नकर्ताका क्या अभिप्राय हो सकता है इसपर कहा जाता है—

पहले जो उपनिषद् कही गयी है उसके अवशेषरूपसे किन्हीं अन्य सहकारी साधनोंकी अपेक्षा है अथवा वह सर्वथा निरपेक्षा ही कही गयी है ! यदि वह सापेक्षा है तो अपेक्षित विषयसम्बन्धिनी उपनिषद् कहिये और यदि उसे किसीकी अपेक्षा नहीं है तो पिप्पछादके समान \* इससे पर और कुछ नहीं है—इस प्रकार निर्धारण की जिये—

वाक्य-भाष्य

ब्रह्मणो ब्राह्मणजातेरूपनिपदमब्र्म बक्ष्याम इत्यर्थः । वक्ष्यति हि । ब्राह्मी नोक्ता उक्ता त्वात्मोपनि-बत् । तस्मान्न भूताभिप्रायोऽब्र्मे-स्ययं शब्दः ॥ ७ ॥ आगे कही जायगी। अवतक ब्राह्मी उपनिषद् नहीं कही गयी, आत्मा-सम्बन्धिनी उपनिषद् ही कही गयी है। अतः 'अब्रूम' इस शब्दसे भूतकालका अभिप्राय नहीं है।। ७।। ाद्-भाष्य

एतदुपपन्नमाचार्यस्थावधारण-चचनम् 'उक्ता त उपनिषत्' इति ।

ननु नावधारणमिदम्, यतो-ऽन्यद्वक्तव्यमाह 'तस्यै तयो दमः' इत्यादि ।

सत्यम्, वक्तव्यमुच्यते आ वात्वःप्रभृतीनां येण न त्वतापनिषअव्यविष्याया च्छेषतया तत्सहकारिअवेषत्वप्रति- साधनान्तराभिप्रायेण
पादनम् वाः किं तु ब्रह्मविद्याप्राप्त्युपायाभिप्रायेण वेदैस्तदङ्गेश्व
सहपाठेन सभीकरणात्तपःप्रभृतीनाम्। न हि वेदानां शिक्षाद्यङ्गानां च साक्षाद्वह्मविद्याशेषत्वं
तत्सहकारिसाधनत्वं वा सम्भवति।

सहपठितानामि यथायोगं विभज्य विनियोगः स्यादिति चेतः यथा स्रक्तवाकानुमन्त्रण-मन्त्राणां यथादैवतं विभागःः यह शिष्यके प्रश्नका अभिप्राय है। अतः आचार्यका 'तुझसे उपनिषद् कह दी गयी' यह अवधारणवाक्य ठीक ही है।

शङ्का—यह अवधारणवाक्य नहीं हो सकता, क्योंकि 'तस्यै तपो दमः' इत्यादि आगामी वाक्यद्वारा कुछ और कहने योग्य बात कही गयी है।

समाधान-ठीक है, आचार्यने दूसरे कथनीय विषयको तो कहा है; तथापि उसे पूर्वेक उपनिषद्के अवशेषरूप अथवा अन्य सहकारी साधनरूपसे कहा । बल्कि ब्रह्मविद्याकी प्राप्तिके उपाय बतळानेके ही अभिप्रायसे कहा है, क्योंकि मन्त्रमें वेद और उनके अङ्गोंके साथ तप आदिका पाठ करके उनसे इनकी समानता प्रकट की गयां है; क्योंकि वेद और शिक्षादि वेदाङ्ग ब्रह्मविद्याके साक्षात् रोष मृत अथवा उसके सहकारी साधन नहीं हो सकते। अतः इनके साथ पाठ होनेसे तप आदि भी विद्याके अङ्ग या साधन सिद्ध नहीं होते ।।

गङ्गा—िकन्तु [ वेद-वेदाङ्गोके ] साथ-साथ पढ़े हुए होनेपर भी तप आदिका भी सम्बन्धके अनुसार विभाग करके प्रयोग किया जा सकता है। अर्थात् जिस प्रकार सूक्तवाक रूप अनुमन्त्रण मन्त्रोंका उनके देवताओं-

तथा तपोदमकर्मसत्यादीनामपि कि अनुसार विभाग किया ब्रह्मविद्याशेषत्वं तत्सहकारिसाध-नत्वं वेति कल्पाते । वेदानां चार्थप्रकाशकत्वेन कर्मात्मज्ञानोपायत्वमित्येवं विभागो युज्यते अर्थसम्बन्धोप-पत्तिसामर्थ्यादिति चेत । नः अयुक्तेः। न ह्ययं वि-मागो घटनां प्राश्चति। न हि सर्वित्रयाकारकफलभेदवदितिर-कारिण्या ब्रह्मविद्यायाः शेषा-पेक्षा सहकारिसाधनसम्बन्धो वा युज्यते । सर्वविषयव्यावृत्तप्रत्य-गात्मविषयनिष्टत्वाच ब्रह्म-निःश्रेय-विद्यायाम्तर फलस्य च

है \* उसी प्रकार तप, दम, कर्म और सत्यादिको भी ब्रह्मविद्याका शेषभूत अथवा सहकारी साधन माना सकता है। वेद और उनके अङ्ग अर्थके प्रकाशक होनेसे कर्म और आत्मज्ञानके साधन हैं - इस प्रकार सम्बन्धकी उपपत्तिके सामर्थ्यसे उनका ऐसा उचित ही है। ऐसा मानें तो ?

समाधान-यक्तिसङ्गत न होनेके कारण ऐसा मानना ठीक नहीं, क्योंकि ऐसा विभाग प्रस्तृत प्रसंगके अनुकुळ नहीं है। सब प्रकारकी क्रिया कारक फल और भेदबुद्धिका करनेव ली तिरस्कार ब्रह्मविद्यामें किसी प्रकारके शेषकी अपेक्षा अथवा उचित सहकारी साधनका सम्बन्ध मानना ठीक नहीं है, क्योंकि ब्रह्मविद्या और उसका फल नि:श्रेयस—ये सब विषयोंसे निवृत्त प्रकारके विषयमें प्रत्यगात्मारूप होनेवाले हैं। किहा भी ·में क्षकी इच्छा करनेवाला पुरुष

हविरज्ञषताव वृथत महो अर्जाषोमानिदं इिरज्येतामवीवधेतां महो ज्याये ऽक्राताम् ॥

इत्यादि सूक्तवाकसे ही समात यशोंकी समाप्तिपर देवता गेंका अनुमन्त्रण किया जाता है। यद्यपि इस स्क्तवाकमें बहुतसे देवताओंका निर्देश किया गया है, तो भी जिस यश्चमें जिस देवताका आवाहन किया जाता है उसीके विसर्जनमें समर्थ होनेके कारण जिस प्रकार इस सूत्तवाकका विनियोग होता है उसी प्रकार तप आदिका भी विद्याके श्रेपरूपसे विनियोग हो जायगा।

सस्य । "मोक्षमिच्छन्सदा कर्म | सर्वदा साधनसहित कर्मोंको त्याग त्य जे देव संसाधनम् । त्यजतेव हि तज्ज्ञेयं त्यक्तः प्रत्यक्परं पदम्" तसात्कर्भणां सहकारित्वं कर्मशेषापेक्षा वा न ज्ञानस्योप-पद्यते । ततोऽसदेव सक्तदाकान्-मन्त्रणदद्यथायोगं दिमाग इति। तसादवधारणार्थतैव प्रश्नप्रति-बचनस्योपपद्यते । एतावत्येवेयम् उपनिषदुक्तान्यनिरपेक्षा अमृत-त्वाय ॥ ७॥

दे। त्याग करनेसे ही त्यागीको अपने प्रत्यगात्मरूप प्रमपदका ज्ञान हो सकता है' अतः कर्मको ज्ञानकी सहकारिता अथवा ज्ञानको कर्मका शेष होनेकी अपेक्षा सम्भव नहीं है। अतः सूक्तत्राव रूप अनुमन्त्रणके समान इन तप आदिका भी सम्बन्धके अनुसार विभाग हो सकता है-ऐसा विचार मिध्या ही है। अनः शिष्टके उपर्युक्ती प्रश्नका जो उत्तर है वह [ उपदेश-की समाप्तिका ] अवधारण करनेके लिये हैं — ऐसा मानना ही ठीक है। अर्थात् अमरत्व-प्राप्तिके ढिये किसी अन्य साधनकी अपेक्षासे रहित इतनी ही उपनिषद् कही गयी है ॥ ७ ॥

विद्यापाधिके साधन

तस्यै तपो दमः कर्भेति प्रतिष्ठा वेदाः सर्वाङ्गानि मत्यमायतनम् ॥ ८॥

उस ( ब्राह्मी उपनिषद् ) की तर, दम, कर्म तथा वेद और सम्पूर्ण ॰ बेदाङ्ग-ये प्रतिष्ठा हैं एवं सत्य आयतन है ॥ ८॥

तस्या वक्ष्यमाणाया उपनिषदः तपो ब्रह्मचर्याद्दम उपरामः कर्म अग्निहोत्रादीत्येतानि प्रतिष्टाथयः। प्तेषु दि सत्सु बाह्यवपनिपत् प्रतिष्ठिता भवति । वेदाश्चत्वारोऽ-क्वानि च सर्वाणि। प्रतिष्ठेत्यनु-

उस आगे कही जानेवाली उपनिषद्-की तप-ब्रह्मचर्यादि, दम-इन्द्रिय-निग्रह तथा अग्निहोत्र!दि कर्म-ये सब प्रतिष्ठा--आश्रय हैं। इनके होनेपर ही ब्राह्मी उपनिपद् प्रतिष्ठित हुआ करी है। चारों वंद तथा सम्पूर्ण वेदाङ्ग भी प्रतिष्ठा ही हैं। इस प्रकार [ 'वेदाः सर्वाङ्ग नि' के आगे ] 'प्रांतश्रा' पदकी अनुर्हात्त की जाती है। क्योंकि यद-भाष्य

यामिमां त्राझीमुपनिषदं तवाग्रेऽत्रूमेति तस्यै तस्या उक्ताया
उपनिषदः प्राप्त्युपायभूतानि
तपत्रादीनि । तपः कायेन्द्रियमनसां समाधानम् । दमः उपश्रमः । कर्म अग्निहोत्रादि ।
एतैहिं संस्कृतस्य सत्त्वशुद्धिद्वारा
तत्त्वज्ञानोत्पत्तिर्देष्टा । दृष्टा ह्यम्दितकल्मषस्योक्तेऽपि त्रह्मण्यप्रतिपत्तिर्विपरीतप्रतिपत्तिश्च, यथेन्द्रविरोचनप्रभृतीनाम् ।

तसादिह वातीतेषु वा बहुपु जन्मान्तरेषु तपआदिभिः कृत-सत्त्वशुद्धेर्ज्ञानं सम्रत्पद्यते यथा-श्रुतम्; "यस्य देवे परा भक्तिर्यथा

वर्तते । ब्रह्माश्रया हि विद्या । स्रस्यं यथाभूतवचनमपीडाकरम् आयतनं निवासः सत्यवत्सु हि सर्वे यथोक्तमायतन इवाव-स्थितम् ॥ ८ ॥

तुम्बारे सामने जिस उपनिषद्का वर्णन किया है उपनिषद् की पूर्वकथित उपायभूत तप आदि हैं। शरीर. इन्द्रिय और मनके समावानका नाम तप है। दम ( विषयोंसे निवृत्त होने ) को कहते हैं। और कर्म अग्निहौत्रादि हैं। इनके द्वारा संस्कारयुक्त हुए पुरुषों-को ही चित्तशुद्धिद्वारा तत्त्वज्ञानकी उत्पत्ति होती देखी गयी है। जिनका मनोमळ निवृत्त नहीं हुआ है उन पुरुषोंको तो उपदेश दिया भी ब्रह्मके विषयमें अज्ञान विपरीत ज्ञान होता देखा गया है, जैसे इन्द्र और विरोचन आदिको।

अतः इस जन्ममें अथवा बीते हुए अनेकों जन्मोंमें जिनका चिच तप आदिसे शुद्ध हो गया है उन्हें ही शुरयुक्त ज्ञान उत्पन्न होता है। ''जिसकी भगवान्में अत्यन्त मिक

विद्या ब्रह्म (वेद ) के ही आश्रय रहने-वाली है। सस्य अर्थात् दूसरेको पीडा न पहुँचानेवाला यथार्थ वचन आयतन—निवासस्थान है, क्योंकि सत्यवान् पुरुषोंमें ही उपर्युक्त साधन आयतनके समान स्थित हैं॥ ८॥ ाद-भाष्य

देवे तथा गुरौ। तस्यैते कथिता ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः" (इवे० उ०६। २३) इति मन्त्र-वर्णात् । "ज्ञानमुत्पद्यते प्रंसां क्षयात्पापस्य कर्मणः'' ( महा० ञा० २०४।८) इति स्मृतेश्र। इतिशब्दः उपलक्षणत्वप्रदर्श-नार्थः । इति एवमाद्यन्यद्पि ज्ञानीत्पत्तेरुपकारकम् ''अमानि-त्वमदम्भित्वम्" (गीता१३।७) इत्याद्यपद्शितं भवति । प्रतिष्ठा बादौ पादावित्रास्याः, तेषु हि सत्सु प्रतितिष्ठति ब्रह्मविद्या अवर्तते, पद्भचामिव पुरुषः । वेदाश्रत्वारः सर्वाणि चाङ्गानि

अथवा, प्रतिष्ठाशब्दस्य पाद-इत्यकल्पनार्थत्वाद्वेदास्त्वितराणि सर्वोङ्गानि शिरआदीनि ।

क्षिक्षादीनि षट् कर्मज्ञानप्रकाश-

कत्वाद्वेदानां

अङ्गानां प्रतिष्ठात्यम् ।

तद्रक्षणार्थत्वादु

है और जैसी भगवान्में है वैसी ही गुरुमें भी है उस महात्माको ही ये पूर्वोक्त विषय प्रकाशित होते हैं" इस मन्त्रवर्णसे तथा ''पापकमोंके क्षीण होनेपर पुरुषोंको ज्ञान उत्पन्न होता है" इस स्मृतिसे भी यही प्रमाणित होता है।

[ मूल मन्त्रमें ] 'इति' शब्द अन्य साधनोंका उपलक्षणत्व प्रदर्शित करनेके लिये है। अर्थात इसी प्रकार ज्ञानकी उत्पत्ति करने-वाले ''अमानित्र अदम्भित्र'' आदि अन्य साधन भी प्रदर्शित हो जाते हैं। 'प्रतिष्ठा' चरणोंको कहते हैं अर्थात् ये चरणोंके समान इसके आवारभूत हैं। जिस प्रकार पुरुष अपने चरणोंपर स्थित होकर व्यापार करता है उसी प्रकार इन साधनोंके रहते द्वए ही ब्रह्मविद्या स्थित और प्रवृत्त होती है। ऋक् आदि चार वेर और शिक्षा आदि छ: अङ्ग [भी प्रतिष्ठा] हैं। कर्म और ज्ञानके प्रकाशक होनेके कारण और उनकी रक्षाके वेदोंको कारणभूत होनेसे वेदाङ्गोंको ब्रह्म-विद्याकी प्रतिष्ठा कहा गया है।

अथवा 'प्रतिष्ठा' शब्दकी चरण-रूपसे कल्पना की गयी हैं; इस्टिये वेद उस ब्रह्मविद्याके शिर आदि अन्य सम्पूर्ण अङ्ग हैं। इस पक्षमें पद्-भाष्य

असिन् पक्षे शिक्षादीनां वेद-प्रहणेनैव ग्रःणं कृतं प्रत्येतच्यम् । अङ्गिनि हि गृहातेऽङ्गानि गृहीतानि एव भवन्ति, तदायत्तत्वादङ्गा-नाम् ।

सत्यम् आयतनं यत्र तिष्ठत्यु-पनिपत् तदायतनम् । सत्यमिति अमायिता अकोटिल्यं वाड्यनः-तेषु ह्याश्रयति कायानाम् । विद्या ये अमायाविनः साधवः, नासुरप्रकृतिषु मायाविषु; येषु जिह्ममन्तं न माया च" (प्र० उ० १ । १६ ) इति श्रतेः । तसारसत्यमायतनमिति तपआदिषु एव प्रतिप्रात्वेन प्राप्तस्य सत्यस्य पुनरायतनत्वेन ग्रहणं साधना-ति ग्रयत्यज्ञापनार्थम् । "अश्वमेध-सहस्रं च सत्यं च तुलया धृतम्। अश्वमेधसहस्राच सत्यमेकं विशि-प्यते" (विष्णुस्मृ०८) इति स्मृतेः ॥८॥

शिक्षा आदिका वेदका ग्रहण करने से ही ग्रहण किया समझ लेना चाहिये। क्योंकि अङ्गोके अधीन ही अङ्ग होते हैं इसलिये अङ्गोके गृहीत होनेपर उसके अङ्ग भी गृहीत हो ही जाते हैं।

सत्य आयतन है । जहाँ वह उपनिषद् स्थित होती है वही उसका आयतन है । वाणी, मन और शरीरकी अमायिकता अकृटिलताका नाम 'सत्य' है। जो लोग अमायावी और ( शुद्धसभाव ) होते हें उन्हींमें ब्रह्मविद्या आश्रय लेती है, आसु(रि प्रकृतित्राले मायावियोंमें नहीं, जैसा कि "जिनमें कुटिलता, मिथ्या और माया नहीं हैं ' इत्यादि श्रुतिसे सिद्ध होता है । अतः सत्य आयतन है — ऐसी कल्पना की जाती है। तप आदिमें ही प्रतिष्ठा-प्राप्त हर सःयको आयतनरूपसे प्रहण करना उसका अतिशय साधनत्व प्रदर्शित करनेके छिये हैं । ''सहस्र अश्वमेच सत्य तराज्में रखे जानेपर सहस्र अश्वमेघं की अपेक्षा अवे छा सत्य ही विशेष टहरता है" इस स्मृतिसे भी यही प्रमाणित होता है ॥ ८॥

## यन्थावगाहनका फल

यो वा एतामेवं वेदापहत्य पाप्मानमनन्ते स्वर्गे लोके ज्येये प्रतितिष्ठति प्रतितिष्ठति ॥ ९ ॥

जो निश्चयपूर्क इस उपनिषद्को इस प्रकार जानता है वहः पापको क्षीण करके अनन्त और महान् खर्गडोकमें प्रतिष्ठित होता है, प्रतिष्ठित होता है ॥ ९॥

## पद-भाष्य

यो वै एतां ब्रह्मविद्याम् 'कैनेपितम्' इत्यादिना यथो-काम् एवं महामागाम् 'ब्रझ ह देवेभ्यः' इत्यादिना स्तुतां सर्व-विद्याप्रतिष्ठां वेद 'अमृतत्वं हि विन्दते' इत्युक्तमपि ब्रह्म-विद्याफ्रञ्मन्ते निगमयति—

'के.नेषितम्' इत्यादि वाक्यद्वारा कही हुई तथा 'ब्रह्म ह देवेभ्यः' आदि आख्यायिकाद्वारा स्तुत इसः महाभागा और सम्पूर्ण विद्याओंकी आश्रयमूना ब्रह्मविद्याको जो पुरुष जानता है वह पापको छोड़कर अर्थात् अविद्या, कामना और कर्मरूप संसारके बीजको त्यागकर अनन्त—जिसका कोई पार नहीं है उस खर्गछोकमें अर्थात् सुखखरूप

### वाक्य-भाष्य

तामेतां तपश्राचङ्गां तत्प्रतिष्ठां व्याह्मीमुपनिषदं सायतनामात्मश्चानहेतुभृतामेवं यथावद्यो वेद अनुवर्ततेऽनुतिष्ठतिः तस्यैतत्फलम् अपह्मा अपह्मा प्राप्तानम् अपश्चीय धर्माधर्मावित्यर्थः अनरेतेऽपारेऽविद्यमानान्ते स्वर्गे स्रोके सुखप्राये निर्दुःखात्मनि

तप आदि अङ्गोंवाली और उन्हींपर
प्रतिष्ठित इस ब्राह्मी उपनिषद्को, जो
कि आत्मशानकी हेतुभूत है, जो उसके
आयतनके सहित इस प्रकार यथावत्
जानता है—जो उसका अनुवर्तन
यानी अनुष्ठान करता है उसके लिये
यह फल बतलाया गया है। वह पापको
क्षीण करके अर्थात् धर्म और अधर्मका
क्षय करके जिसका अन्त न हो उस
स्वर्गलोकमें अर्थात् दुःखरहित आनन्दप्राय और अनन्त—अगर अर्थात्

पद-भाष्य

अपहत्य पाष्मानम् अविद्याकामकर्मलक्षणं संपारवीजं विध्य
अनन्ते अपर्यन्ते स्वर्गे लोके
सुखात्मके ब्रह्मणीत्येतत्। अनन्ते
इति विशेषणान्न त्रिविष्टपे अनन्तशब्द औपचारिकोऽीप स्याद्
इत्यत आह—ज्येये इति। ज्येये
ज्यायसि सर्वमहत्तरे स्वातमनि
सुख्ये एव प्रतितिष्ठति। न पुनः
संसारमापद्यत इत्यभिप्रायः।।९।।

ब्रह्ममें, जो ज्येय-बड़ा अर्थात सबसे महान है उस अपने मुख्य आत्मामें स्थित हो जाता है। ताल्पर्य यह है कि वह फिर संसार-को प्राप्त नहीं होता । 'अमृतत्वं हि विन्दते' इस वाक्यद्वारा ब्रह्मविद्याका फळ कह भी दिया है, तो भी इस वाक्यद्वारा उसका अन्तमें फिर उपसंहार करते हैं। 'अनन्त' ऐसा विशेषण होनेके कारण 'खर्ने छोके' से देवलोक नहीं समझना चाहिये: क्योंकि उसमें भी उपचारसे 'अनन्त' शब्दकी प्रवृत्ति हो सकती है इसळिये 'ज्येये' यह विशेषण दिया गया है ॥ ९ ॥

इति चतुर्थः खण्डः ॥ ४ ॥ केनोपनिषत्पदभाष्यम् सम्पूर्णम्

वाक्य-भाष्य

परे ब्रह्मणि ज्येये महति सर्व-महत्तरे प्रतितिष्ठति सर्ववेदान्तवेद्यं ब्रह्मात्मत्वेनावगम्य तदेव ब्रह्म प्रतिपद्यत इत्यर्थः॥ ९॥

ज्येष्ठ—महान् यानी सबसे बड़े परब्रह्म-में प्रतिष्ठित हो जाता है । अर्थात् सम्पूर्ण वेदान्तवाक्योंसे वेद्य ब्रह्मको आत्मभावसे जानकर उसी ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है ॥ ९॥

इति चतुर्थः खण्डः ॥ ४ ॥ केनोपनिषद्वाक्यभाष्यम् सम्पूर्णम् ॐ आप्यायन्तु ममाङ्गानि वाक्प्राणश्रश्लः श्रोत्रमथो बलमिन्द्रियाणि च सर्वाणि । सर्वं ब्रह्मौपनिषदं माहं ब्रह्म निराकुर्यां मा मा ब्रह्म निराकरोदनिराकरणमस्त्वनिरा-करणं मेऽस्तु । तदात्मनि निरते य उपनिषत्सु धर्मास्ते मयि सन्तु ते मयि सन्तु ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

charalant entrans

॥ हरिः ॐ तत्सृत्॥



# श्रीहरिः

# मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

| <b>为可以用于自己的证据的关系的对象的对象。</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |     |      |         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-----|------|---------|
| मन्ध्रप्रतीकानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         | खं॰ | मं ॰ | Se      |
| अथ वायुमब्रुवन्वायवेतत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         | 2   | 9    | ११५     |
| अथाध्यातमं यदेतत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •••     | R   | eq   | १२६     |
| अथेन्द्रमत्रुवन्मघवन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         | 3   | 88   | 388     |
| इह चेदवेदीदय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •••     | 2   | ٥    | "       |
| उपनिषदं भो बृहि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         | R   | 9    | १३०     |
| ॐ केनेषितं पतित प्रेषितं मनः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         | 8   | 8    | 58      |
| तदम्यद्रवत्तमभ्यवदत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••     | ₹   | R    | 888     |
| ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         | 3   | 6    | 5 50    |
| तद तद्दनं नाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         | R   | Ę    | १२८     |
| त ऐक्षन्तास्माकमेवायम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •••     | ₹.  | 2    | 206     |
| तस्माद्वा इन्द्रोऽतितराम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | • • •   | R   | ₹    | १२२     |
| तसाद्वा एते देवाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         | 8   | 5    | १२१     |
| तिसि द्स्वियि किं वीर्यम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •••     | ₹   | 4    | ११३     |
| ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •••     | ₹   | 9    | ११५     |
| तस्मै तृणं निद्धौ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •••     | ₹   | Ę    | ११४     |
| "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •••     | ₹   | 80   | 284     |
| तस्य तपो दमः कर्मेति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ,••     | R   | 6    | १३५     |
| ्तस्यैष आदेशो यदेतत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••     | 8   | 8    | १२३     |
| <u>तेऽग्निमत्रुवङ्गातवेदः</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •••     | \$  | 7    | 888     |
| न तत्र च अर्गच्छिति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••     | 8   | 2    | ३६      |
| नाहं मन्ये सुवेदेति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         | ?   | ?    | ६८      |
| श्रितिबोधविदितम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         | २   | 8    | 96      |
| ब्रह्म ह देवेम्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •••     | ३   | 8    | 2019    |
| यच्च अुषा न पश्यति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | • • • • | 8   | Ę    | 44      |
| यच्छ्रोत्रेण न शृणोति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •••     | 8   | 6    | 48      |
| ्यत्प्राणेन न प्राणिति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | • • •   | 8   | 6    | 40      |
| यदि मन्यसे सुवेदेति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••     | ?   | 8    | Es      |
| यद्वाचानम्युदितं येन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••     | १   | R    | 40      |
| यन्मनसा न मनुते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • • •   | 8   | Q    | as a    |
| यस्यामतं तस्य मतम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •••     | ?   | ₹    | ७३      |
| यो वा एतामेवम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •••     | R   | 8    | 258     |
| श्रोत्रस्य श्रोत्रम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••     | 8   | 7    | 74      |
| स तिसन्नेवाकाशे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••     | 3   | 88   | 886     |
| न्ता ब्रह्मेति होवाच                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••     | x   | 8    | \$ \$ 8 |
| The state of the s |         |     |      |         |

The

# गीताप्रेस, गोरखपुरकी गीताएँ

| श्रीमद्भगवद्गीता-तत्विववेचनी- 'कल्याण'के भीता-तत्त्वाङ्क'में प्रकाशित गीता-   |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| विषयक २५१५ प्रश्न और उनके उत्तरके रूपमें विवेचनात्मक ढंगकी                    |
| हिंदी-टीकाका संशोधित संस्करण, टीकाकार—श्रीजयदयालजी गोयन्दका,                  |
| पृष्ठ ६८४, रंगीन चित्र ४, मूल्य ४)                                            |
| श्रीमद्भगवद्गीता-[ श्रीशांकरभाष्यका सरल हिंदी-अनुवाद ] इसमें मूल, भाष्य       |
| तथा भाष्यके सामने ही अर्थ लिखकर पढ़ने और समझनेमें सुगमता                      |
| कर दी गयी है। पृष्ठ ५२०, चित्र ३, मूल्य २॥।)                                  |
| <b>श्रीमञ्जगवद्गीता</b> —[ श्रीरामानुजभाष्यका सरल-हिन्दी-अनुवाद ] आकार डिमाई  |
| आठपेजी, पृष्ठ ६०८, तीन तिरंगे चित्र, सजिल्द मूल्य २॥)                         |
| <b>अीम-द्भगवद्गीता</b> -मूल, पदच्छेद, अन्वय, साधारण भाषाटीका, टिप्पणी, प्रधान |
| और सूक्ष्म विषय एवं 'त्यागसे भगवत्प्राप्ति' लेखसहित, मोटा टाइप,               |
| कपड़ेकी जिल्द, पृष्ठ ५७२, रंगीन चित्र ४, मूल्य 🍨 · · श।                       |
| श्रीमञ्जगवद्गीता-[ मझली ] प्रायः सभी विषय १।) वाली नं० ४ के समानः             |
| विशेषता यह है कि श्लोकोंके सिरेपर भावार्थ छपा हुआ है, साइज और                 |
| टाइप कुछ छोटे, पृष्ठ ४६८, रंगीन चित्र ४, मूल्य ॥≥), सजिल्द १                  |
| श्रीमञ्ज्ञगवद्गीता-श्लोक, साधारण भाषाटीका, टिप्पणी, प्रधान विषय, मोटा         |
| टाइप, पृष्ठ ३१६, मूल्य ॥), सजिल्द " ॥=)                                       |
| श्रीमद्भगवद्गीता-मूल, मोटे अक्षरवाली, सचित्र, पृष्ठ २१६, मूल्य अजिल्द ।-),    |
| सजिल्द ॥-)                                                                    |
| श्रीमञ्जगवद्गीता-केवल भाषा, अक्षर मोटे हैं, १ चित्र, पृष्ठ १९२, मूल्य ।)      |
| श्रीमञ्जगवद्गीता-पञ्चरत, मूल, सचित्र, मोटे टाइप, गुटका साइज, पृष्ठ १८४,       |
| मूल्य · · · ⇒)                                                                |
| श्रीमञ्जगवद्गीता—साधारण भाषाटीका, पाकेट साइज, सचित्र, पृष्ठ ३५२, मूल्य =)॥    |
| श्रीमञ्जगवद्गीता-मूल, ताबीजी, साइज २×२॥ इंच, पृष्ठ २९६, सजिल्द मूल्य =)       |
| <b>श्रीमद्भगवद्गीता</b> —विण्णुसहस्रनामसहित, पृष्ठ १२८, सचित्र, मूल्य ··· –)॥ |
| पता—गीताप्रेस. पो० गीताप्रेस (गोरखपर)                                         |

# श्रीहरिकृष्णदासजी गोयन्दकाद्वारा अनुवादित संस्कृत पुस्तकें

- १-श्रीमद्भगवद्गीता शांकरभाष्य-[हिंदी-अनुवादसहित] इसमें मूळ श्लोक, भाष्य, हिंदीमें भाष्यार्थ, टिप्पणी तथा अन्तमें शब्दानुक्रमणिका भी दी गयी है। साइज २२×२९ आठपेजी, पृष्ठ ५२०, तिरंगे चित्र ३, मूल्य २॥।)
- २-श्रीमद्भगवद्गीता रामानुजभाष्य-[ हिंदी-अनुवादसहित ] आकार डिमाई आठपेजी, पृष्ठ-संख्या ६०८, तीन वहुरंगे चित्र, कपड़ेकी जिल्द, मूल्य २॥)

इसमें भी शांकरभाष्यकी तरह ही श्लोक, श्लोकार्थ, मूळ भाष्य तथा उसके सामने ही हिंदी अर्थ दिया है। कई जगह टिप्पणी भी दी गयी है।

- ३-वेदान्त-दर्शन-[ हिंदी-व्याख्यासहित ] इसमें ब्रह्मसूत्रका सरल भाषामें अनुवाद तथा व्याख्या दी गयी है। साइज डिमाई आठपेजी, पृष्ठ ४१६, तिरंगा चित्र, सजिल्द मूल्य २)
- 8-पातञ्जलयोगदर्शन-[ हिदी-व्याख्यासहित ] इसमें महर्षि पतञ्जलिकत योगदर्शन सम्पूर्ण मूल, उसका शब्दार्थ एवं प्रत्येक सूत्रका दूसरे सूत्रसे सम्बन्ध दिखाते हुए उन सूत्रों-की सरल भाषामें व्याख्या की गयी है। अकारादि-क्रमसे सूत्रोंकी वर्णानुक्रमणिका भी दी गयी है।

आकार २०×३०-१६ पेजी, पृष्ठ १७६, मृत्य ॥), सजिल्द १)

पता-गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस (गोरखपुर)

सूचीपत्र मुफ्त मँगवाइये।

# कठोपनिपद् सानुवाद शाङ्करभाष्यसहित

सुद्रक तथा प्रकाशक घनश्यामदास जालान गीताप्रेस, गोरखपुर

# प्राक्थन

The property of the property o

कठोपनिषद् ऋष्णयजुर्वेदकी कठशाखाके अन्तर्गत है। इसमें यम और नचिकेताके संवादरूपसे ब्रह्मविद्याका बड़ा विराद वर्णन किया गया है। इसकी वर्णनशैली बड़ी ही सुबोध और सरल है। श्रीमद्भगवद्गीतामें भी इसके कई मन्त्रोंका कहीं शब्दतः और कहीं अर्थतः उल्लेख है। इसमें, अन्य उपनिषदोंकी भाँति जहाँ तत्त्वज्ञानका गम्भीर विवेचन है वहाँ नचिकेताका चरित्र पाठकोंके सामने एक अनुपम आदर्श भी उपस्थित करता है। जब वे देखते हैं कि पिताजी जीर्ण-शीर्ण गौएँ तो ब्राह्मणोंको दान कर रहे हैं और दूध देनेवाली पुष्ट गायें मेरे लिये रख छोड़ी हैं तो बाल्यावस्था होनेपर भी उनकी पितृभक्ति उन्हें चुप नहीं रहने देती और वे बालसुलभ चापल्य प्रदर्शित करते हुए वाजश्रवासे पूछ बैठते हैं—'तत कस्मै मां दास्यसि' (पिताजी ! आप मुझे किसको देंगे ?) उनका यह प्रश्न ठीक ही था; क्योंकि विश्वजित् यागमें सर्वस्व दान किया जाता है, और ऐसे सत्पुत्रका दान किये विना वह पूर्ण नहीं ह<mark>ो सकता</mark> था। वस्तुतः सर्वस्वदान तो तभी हो सकता है जब कोई वस्तु 'अपनी' न रहे और यहाँ अपने पुत्रके मोहसे ही ब्राह्मणोंको निकस्मी और निरर्थक गौएँ दी जा रही थीं; अतः इस मोहसे पिताका उद्घार करना उनके लिये उचित ही था।

इसी तरह कई बार पृछनेपर जब वाजश्रवाने खीझकर कहा कि मैं तुझे मृत्युको दूँगा, तो उन्होंने यह जानकर भी कि पिताजी कोधवश ऐसा कह गये हैं, उनके कथनकी उपेक्षा नहीं की। महाराज दशरथने वस्तुस्थितिको विना समझे ही कैकेयीको वचन दिये थे; किन्तु भगवान रामने उनकी गम्भीरताका निर्णय करनेकी कोई आवश्यकता नहीं समझी। जिस समय द्रौपदीके खयंवरमें अर्जुनने मत्स्यवेध किया और पाण्डवछोग द्रौपदीको छेकर अपने निवास-स्थानपर आये उस समय माता कुन्तीने विना जाने-बूझे घरके भीतरसे ही कह दिया था कि 'सब भाई मिछकर भोगो'। माताकी यह उक्ति सर्वथा छोकविरुद्ध और श्रान्तिजनित थी, परन्तु मात्मक पाण्डवोंको उसका अक्षरशः पाछन ही अभीष्ट हुआ। ऐसा ही प्रसङ्ग निचकेताके सामने उपस्थित हुआ और उन्होंने भी अपने पिताके वचनकी रक्षाके छिये उनके मोहजनित वात्सल्य और अपने पिताके वचनको सत्यकी वेदीपर निछावर कर दिया।

हमारे वहुत-से भाइयोंको इस प्रकारके अनभिष्रेत और अनर्गल कथनकी मर्यादा रखनेके छिये इतना सरदर्द मोल लेना कोरी भूल और भोलापन ही जान पड़ेगा। किन्तु उन्हें इसका रहस्य समझनेके लिये कुछ गम्भीर विचारकी आवश्यकता है। योगदर्शनके साधन-पादमें अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह—इन पाँच यमोंका नाम-निर्देश करनेके अनन्तर ही कहा है—'जातिदेशकाल-समयानविच्छन्नाः सार्वभौमा महाव्रतम्' ( यो० स० २ । ३१ ) अर्थात जाति, देश, काल और कर्तब्यानुरोधकी अपेक्षा न करते हुए इन<mark>का</mark> सर्दथा पालन करना महावत है तथा जाति, देश और कालादिकी अपेक्षासे पालन करना अल्पव्रत कहलाता है। इनमें अल्पव्रतमें ही <mark>लोकाचार, सुविधा और हानिलाभ आदिके विचारकी गुंजाइश</mark> है। उसे हम व्यावहारिक धर्म कह सकते हैं। वह किसी विशेष सिद्धिका कारण नहीं हो सकताः सिद्धियोंकी प्राप्ति तो महाव्रतसे ही होती है। योगदर्शनमें इससे आगे जो भिन्न-भिन्न यम-नियमादिकी प्रतिष्ठासे भिन्न-भिन्न सिद्धियोंकी प्राप्ति बतलायी है वह महावतीको ही हो सकती है। इस प्रकारका महावत, व्यवहारी छोगोंकी दृष्टिमें भले ही व्यर्थ आग्रह और मानसिक सङ्कीर्णता जान पड़े तथापि वह परिणाममें सर्वदा मङ्गलमय ही होता है। भगवान् रामका वनवास, परशुरामजीका मातृवध, पूरुका यौवनदान तथा पाँच पाण्डवोंका एक ही द्रौपदीके साथ पाणिग्रहण करना—ये सब प्रसङ्ग इसके ज्वलन्त प्रमाण हैं। ऐसा ही नचिकेताके साथ भी हुआ। उनधा यमलोक-गमन उन्हींके लिये नहीं उनके पिताके लिये और सारे संसारके लिये भी कल्याणकर ही हुआ।

यमलोकमें पहुँचनेपर भी जबतक यमराजसे उनकी मेंट नहीं हुई तबतक उन्होंने अन्न-जल कुछ भी ग्रहण नहीं किया। इससे भी उनकी प्रौढ सत्यनिष्ठाका पता लगता है। उनका द्वारीर यमराजको दान दिया जा चुका था, अतः अब उसपर यमराजका ही पूर्ण अधिकार था; उनका तो सबसे पहला कर्तव्य यही था कि वे उसे धर्मराजको सौंप दें। इसीसे वे भोजनाच्छादनादिकी चिन्ता छोड़कर यमराजके द्वारपर ही पड़े रहे। तीन दिन पश्चात् जब यमराज आये तो उन्होंने उन्हें एक-एक दिनके उपवासके लिये एक-एक वर दिया। इससे अतिथिसत्कारका महत्त्व प्रकट होता है। अतिथिकी उपेक्षा करनेसे कितनी हानि होती है—यह बात वहाँ (अ०१ व०१ मं० ७, ८ में) स्पष्टतया बतलायी गयी है।

इसपर निवकेताने यमराजसे जो तीन वर माँगे हैं उनके कममें भी एक अद्भुत रहस्य है। उनका पहला वर था पितृपरितोष। वे पिताके सत्यकी रक्षाके लिये उनकी इच्छाके विरुद्ध यमलोकको चले आये थे। इससे उनके पिता स्वभावतः बहुत खिन्न थे। इसलिये उन्हें सबसे पहले यही आवश्यक जान पड़ा कि उन्हें शान्ति मिलनी चाहिये। यह नियम है कि यदि हमारे कारण किसी व्यक्तिको खेद हो तो, जबतक हम उसका खेद निवृत्त न कर देंगे, हमें भी शान्ति नहीं मिल सकती। यह नियम मनुष्यमात्रके लिये समान है; और यहाँ तो स्वयं उनके पूज्य पिताको हो खेद था; इसलिये सबसे पहले उनकी शान्ति अभीष्ट होनी ही चाहिये थी। यह पितृपरितोष उनकी दृष्ट शान्तिका कारण था, इसलिये सबसे पहले उन्होंने यही ही कि का शान्तिक पश्चात् मनुष्यको खमावसे ही पारलौकिक सुखकी इन्छा होती हैं: यहाँतक कि जब वह अधिक प्रवल हो जाती हैं तो वह पेहिक सुखकी कुछ भी परवा नहीं करता। इसीलिये निष्किताने भी दूसरे वरसे पारलौकिक सुख यानी खर्गलोककी प्राप्तिका साधनभूत अग्निविज्ञान माँगाः किन्तु इससे यह नहीं समझना चीहिये कि वे खर्गसुखके इच्छुक थे। जिस प्रकार उनके पहले वरमें पिताकी शान्तिकामना थी उसी प्रकार इसमें मनुष्यमात्रः की हितचिन्ता थी। सबके हितमें उनका भी हित था ही। वे खर्म खर्गसुखके लिये लालायित नहीं थे। यह बात उस समय स्पष्ट हो जाती है जब यमराजके यह कहनेपर कि—

ये ये कामा दुर्लभा मर्त्यलोके सर्वान्कामा रहन्दतः प्रार्थयस्त । इमा रामाः सरथाः सत्त्र्यां न हीहरा। लम्भनीया मनुष्यैः ॥ आभिर्मत्प्रत्ताभिः परिचारयस्य निचकेतो मरणं मानुप्राक्षीः॥ (१।१।२५)

# वे कहते हैं—

श्वोभावा मर्त्यस्य यदन्तकैतत्सर्वेन्द्रियाणां जरयन्ति तेजः।
अपि सर्वं जीवितमल्पमेव तवैव वाहास्तव नृत्यगीते॥२६॥
न वित्तेन तर्पणीयो मनुष्यो लप्स्यामहे वित्तमद्राह्म चेत्वा।
जीविष्यामो यावदीशिष्यसि त्वं वरस्तु मे वरणीयः स एव॥२०॥
अजीर्यताममृतानामुपेत्य जीर्यन्मर्त्यः क्षधःस्थः प्रजानन्।
अभिध्यायन्वर्णरतिप्रमोदानितदीर्घे जीविते को रमेत॥२८॥
यस्मिन्निदं विचिकित्सन्ति मृत्यो यत्साम्पराये महति ब्रूहि नस्तत्।
योऽयं वरो गूढमनुप्रविष्टो नान्यं तस्मान्नचिकेता वृणीते॥२९॥

• (अ०१ व०१)

उपर्युक्त उद्धरणोंसे उनकी तीव्र जिज्ञासा और आत्मदर्शनकी अनवरत पिपासा स्पष्ट प्रतीत होती है। इसीसे प्रेरित होकर उन्होंने तृतीय वर माँगा था। यमराजने उनकी जिज्ञासाकी परीक्षाके लिये उन्हें तरह-तरहके प्रलोभन दिये और बड़े-बड़े मनोमोहक सब्ज़बाग दिखलाये, परन्तु आत्मामृतके लिये लालायित निवकेताने उनपर कोई इप्टिन देकर यही कहा 'वरस्तु मे वरणीयः स एव' 'नान्यं तसाम्राक्रविकेता वृणीते' इत्यादि।

इस प्रकार, जब यमराजने देखा कि वे लौकिक और पारलौकिक मोगोंसे सर्वधा उदासीन हैं, उनमें पूर्ण विवेक विद्यमान है, वे शम-इमादि साधनोंसे सर्वधा सम्पन्न हैं और उनमें तीन्न मुमुक्षाकी प्रच्छन्न अग्नि तेजीसे धधक रही है तो उन्हें उनकी शान्तिके लिये जानामृतकी वर्षा करनी पड़ी। वह ज्ञानवर्षा ही सम्पूर्ण लोकोंका कल्याण करनेके लिये आज भी कठोपनिषद्के रूपमें विद्यमान है। परन्तु उससे विशुद्ध बोधरूप अंकुर तो उसी हदयमें प्रस्फुटित हो सकता है जो नचिकेताके समान साधनचतुष्ट्यसम्पन्न है। परम उदार पयोधर जल तो सभी जगह बरसाते हैं; परन्तु उससे परिणाम भिन्न-भिन्न भूमियोंके योग्यतानुसार भिन्न-भिन्न होता है। ठीक यही बात शास्त्रोपदेशके विषयमें भी है। शास्त्रकृपा और ईश्वरकृपा तो सभीपर समान है; परन्तु आत्मकृपाकी न्यूनाधिकताके कारण उससे होनेवाले परिणामोंमें अन्तर रहता है।

हम उस अनुपम अमृतका पानकर अमर जीवन प्राप्त कर सकें—पेसी तीव आकाङ्कासे हमें उससे लाभान्वित होनेकी योग्यता प्राप्त करनी चाहिये; क्योंकि 'इह चेदवेदीदथ सत्यमस्ति न चेदिहा- वेदीन्महती विनष्टिः' (के० उ०२।५) इस श्रुतिके अनुसार इस मानवजीवनका परमलाभ आत्मामृतकी प्राप्ति ही है। इसलिये इसकी प्राप्ति ही हमारा प्रथम कर्तव्य है। भगवान्से प्रार्थना है कि वे हमें उसकी प्राप्तिकी योग्यता प्रदान करें।

—अनुवादक



appropriate the second are

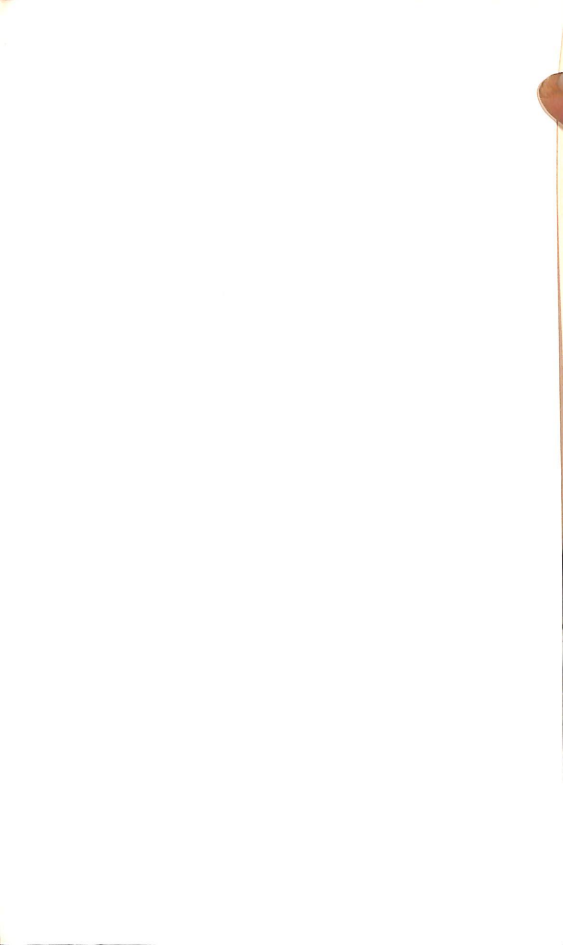
# श्रीहरिः

# विषय-सूची

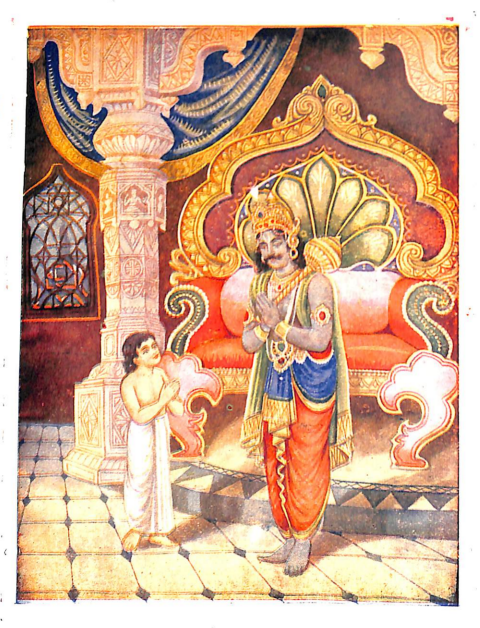
| विषय                                                      |         |       | TO OF      |
|-----------------------------------------------------------|---------|-------|------------|
| १. शान्तिपाठ                                              | •••     | •••   | 88         |
| २. सम्बन्ध-भाष्य                                          | •••     | •••   | 88         |
| प्रथम अध्य                                                | ााय     |       |            |
| प्रथमा वल्ली                                              |         |       |            |
| ३. वाजश्रवसका दान                                         | •••     | •••   | 19         |
| ४. नचिकेताकी शङ्का                                        | •••     | ***   | १८         |
| ५. पिता-पुत्र-संवाद                                       | • • •   | ***   | 28         |
| ६. यमलोकमें नचिकेता                                       | •••     | •••   | 38         |
| ७. यमराजका वरप्रदान                                       | •••     | •••   | <b>4</b> 8 |
| ८. प्रथम वर — पितृपरितोष                                  | •••     | •••   | 79         |
| ९. स्वर्गस्वरूपप्रदर्शन                                   | • • • • | • • • | 20         |
| १०. द्वितीय वर—स्वर्गसाघनभूत अग्निविद्य                   | Ŧ ···   | •••   | 26         |
| <mark>११. नाचिकेत अग्निचयनका फ</mark> ल                   | •••     | • • • | 38         |
| १२. तृतीय वर—आत्मरहस्य                                    |         | •••   | ₹ø         |
| १३. नचिकेताकी स्थिरता                                     | •••     | •••   | 28         |
| १४. यमराजका प्रलोभन                                       | • • •   | •••   | Y.         |
| १५ <mark>. नचिकेताकी निरीहता</mark>                       | •••     | •••   | A §        |
| द्वितीया वल्ली                                            |         |       |            |
| १६. श्रेय-प्रेयविवेक                                      | •••     | • • • | 88         |
| <mark>१७. अ</mark> विद्याग्रस्तोंकी दुर्द <mark>शा</mark> | • • •   | •••   | 48         |
| १८. आत्मज्ञानकी दुर्लभता                                  | •••     | •••   | 40         |
| १९. कर्मफलकी अनित्यता                                     | •••     | •••   | 98         |

| २०. नचिकेताके त्यागकी प्रशंसा                                         |            | 43      |
|-----------------------------------------------------------------------|------------|---------|
| २१. आत्मज्ञानका फल                                                    |            | Ex      |
| २२. सर्वातीत वस्तुविषयक प्रश्न                                        | •••        | ··· ६७  |
| २३. ओङ्कारोपदेश                                                       | •••        | ••• ६८  |
| २४. आत्मस्वरूपनिरूपण                                                  |            | 00      |
| २५. आत्मा आत्मकृपासाध्य है                                            | •••        | ७८      |
| २६. आत्मज्ञानका अनिधकारी                                              | •••        | 68      |
| तृतीया वल्ली                                                          |            |         |
| २७. प्राप्ता और प्राप्तन्य-भेदसे दो आत्मा                             |            | ٠٠٠ ८२  |
| २८. शरीरादिसे सम्बन्धित रथादि रूपक                                    | , •••      | ٠٠٠ ८५  |
| २९. अविवेकीकी विवशता                                                  |            | ··· ८७  |
| <b>३०. विवेकीकी स्वाधीनता</b>                                         | •••        | ((      |
| ३१. अविवेकीकी संसारप्राप्ति                                           | •••        | 58      |
| <b>३२. विवेकीकी परमपदपाप्ति</b>                                       |            | 53      |
| ३३. इन्द्रियादिका तारतम्य                                             | Capr 4     | 68      |
| <sup>्</sup> ३४ <b>.</b> आत्मा सूक्ष्मबु <mark>द्धि</mark> ग्राह्म है | Mr. brande | 68      |
| ३५. लयचिन्तन्                                                         |            | 88      |
| .३६. उद्बोधन                                                          | •••        | 85      |
| ३७. निर्विशेष आत्मज्ञानसे अमृतत्वप्राप्ति                             |            | 800     |
| ३८. प्रस्तुत विज्ञानकी महिमा                                          |            | ٠٠٠ ٢٥٦ |
| द्वितीय अध्याय                                                        |            |         |
| 13(114) -114                                                          |            |         |
| प्रथमा वल्ली                                                          |            |         |
| ३९. आत्मदर्शनका विम्न—इन्द्रियोंकी बहिर्मुखता                         |            | 608     |
| ४०. अविवेकी और विवेकीका अन्तर                                         | •••        | 800     |
| ४१. आत्मज्ञकी सर्वेज्ञता                                              | •••        | 606     |
| ४२. आत्मज्ञकी निःशोकता                                                | •••        | 888     |
| ४३. आत्मज्ञकी निर्भयता                                                | •••        | ११२     |

| 1                                                               |      |                 |
|-----------------------------------------------------------------|------|-----------------|
| ४४. ब्रह्मज्ञका सार्वोत्म्यदर्शन                                |      | 88≸             |
| ४ <mark>५. अर्</mark> णिस्थ अग्निमें ब्रह्म <mark>दृष्टि</mark> | 1    | ११५             |
| ४६. प्राणमें ब्रह्मदृष्टि                                       |      | ••• ११६         |
| ४७. भेददृष्टिकी निन्दा                                          |      | ११७             |
| ४८. हृदयपुण्डरीकस्य ब्रह्म                                      |      | 668             |
| ४९. भेदापवाद                                                    |      | 858             |
| ५०. अमेददर्शनकी कर्तव्यता                                       |      | 855             |
| द्वितीया वल्ली                                                  |      |                 |
| ५१. प्रकारान्तरसे ब्रह्मानुसन्धान                               |      | 858             |
| ५२. देइस्य आत्मा ही जीवन है                                     |      | १३०             |
| ५३. मरणोत्तरकालमें जीवकी गति                                    | •••  | १३२             |
| ५४. गुह्य ब्रह्मोपदेश                                           | •••  | ··· 638         |
| ५५. आत्माका उपाधिप्रतिरूपत्व                                    | •••  | १३५             |
| ५६. आत्माकी असङ्गता                                             | •••  | ••• १३७         |
| ५७. आत्मदर्शी ही नित्य सुखी है                                  | •••  | ••• १३९         |
| ५८. सर्वप्रकाशकका अप्रकाश्यत्व                                  |      | 885             |
| रुतीया वल्ली                                                    |      |                 |
| ५९. संसाररूप अश्वत्य वृक्ष                                      | ***  | ٠٠٠ १४६         |
| ६०. ईश्वरके ज्ञानसे अमरत्वप्राप्ति                              | •••  | १५०             |
| ६१. सर्वशासक प्रभु                                              |      | १५१             |
| ६२. ईश्वरज्ञानके विना पुनर्जन्मप्राप्ति                         | •••  | १५२             |
| ६३. स्थानभेदसे भगवदुर्शनमें तारतम्य                             | •••  | ••• १५३         |
| ६४. आत्मज्ञानका प्रकार और प्रयोजन                               |      | १५४             |
| ६५. परमपद्याप्ति                                                | •••  | ··· १५ <b>९</b> |
| ६६. आत्मोपलव्धिका साधन सद्बुद्धि ही है                          | •••• | ••• १६२         |
| ६७. अमर कव होता है ?                                            | •••  | ••• १६५         |
| ६८. उपसंहार                                                     |      | 800-            |
| ६९. शान्तिपाठ                                                   |      | १७३             |
|                                                                 |      |                 |



# कठोपनिपद् 🐃



यम और नचिकेता

# कठोपनिषद्

मन्त्रार्थ, शाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित



यस्मिन् सर्वे यतः सर्वे यः सर्वे सर्वेदक्तथा। सर्वभावपदातीतं सात्मानं तं साराम्यहम्॥

#### शान्तिपाठ

# ॐ सह नाववतु । सह नौ भुनक्तु । सह वीर्यं करवावहै । तेजस्वि नावधीतमस्तु । मा विद्विषावहै ।

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

वह परमात्मा हम (आचार्य और शिष्य ) दोनोंकी साथ-साथ रक्षा करें । हम दोनोंका साथ-साथ पालन करें । हम साथ-साथ विद्या-सम्बन्धी सामर्थ्य प्राप्त करें । हम दोनोंका पढ़ा हुआ तेजस्त्री हो । हम देख न करें । त्रिविध तापकी शान्ति हो ।



ॐ नमो भगवते वैवखताय | भृत्यवे ब्रह्मविद्याचार्याय नचि-केतसे च।

काठकोपनिषद्वल्लीनां <mark>सुखार्थप्रवोधनार्थम् अल्पग्रन्था</mark> वृत्तिरारभ्यते ।

> सदेधीतोर्विशरणगत्यवसा-दनार्थस्योपनिपूर्व-

उपनिषच्छब्दार्थ- स्य क्विप्प्रत्यया-निरुक्तिः

न्तस्य रूपम्रुपनिष-। उपनिषच्छन्देन च च्याचिष्यासितग्रन्थप्रतिपाद्यवेद्य-वस्तविषया विद्योच्यते । केन पुनर्थयोगेन उपनिषच्छव्देन

विद्योच्यत इत्युच्यते।

ये मुमुक्षवो दृष्टानुश्रविकवि-षयिवतृष्णाः सन्त उपनिषच्छब्द-वाच्यां वक्ष्यमाणलक्षणां विद्या-म्रुपसद्योपगम्य तन्निष्टतया निश्च-

🕉 ब्रह्मविद्याके बाचार्य सूर्य-पुत्र भगवान् यम और नचिकेताको नमस्कार है।

अब कठोपनिषद्की वल्छियोंको स्रगमतासे समझानेके छिये संक्षिप्त वृत्तिका आरम्भ किया जाता है।

विशरण ( नाश ), गति और अवसादन ( शिथिक करना )—इन तीन अर्थीवाळी तथा 'उप' और 'नि' उपसर्गपूर्वक एवं 'किप' प्रत्ययान्त 'सद्' धातुका 'उपनिषद्' यह रूप बनता है। उपनिषद् शब्दसे, जिस प्रन्यकी हम व्याख्या करना चाहते हैं उसके प्रतिपाद्य वेद्य ब्रह्मविषयक प्रतिपादन किया जाता है। किस अर्थका योग होनेके कारण उपनिषद् शब्दसे विद्याका कथन होता है, सो बतलाने हैं।

जो मोक्षकामी पुरुष लौकिक और पारलौकिक विषयोंसे विरक्त होकर उपानषद् शब्दकी वाच्य तथा आगे कहे जानेवाले कक्षणोंसे युक्त विद्याके समीप जाकर अर्थात् उसे उसीकी निष्ठासे निश्चय-येन शीलयन्ति तेषामविद्यादेः । पूर्वक उसका परिशीलन करते हैं संसारबीजस्य विशरणाद्धिंसनाद् विनाशनादित्यनेनार्थयोगेन विद्या उपनिषदित्युच्यते । तथा च वक्ष्यति—''निचाय्य तं मृत्यु-म्रुखात्प्रमुच्यते'' (क॰ उ० १। ३।१५) इति ।

पूर्वोक्तविशेषणान्मुमुक्षून्वापरं

ब्रह्म गमयतीति ब्रह्मगमयितृत्वेन

योगाद्ब्रह्मविद्योपनिषद् । तथा च

वक्ष्यति—''ब्रह्म प्राप्तो विरजोऽभूद्विमृत्युः''(क०उ०२ । ३ । १८)

लोकादिर्जझजज्ञो योऽग्निस्त
द्विषयाया विद्याया द्वितीयेन

वरेण प्रार्थ्यमानायाः स्वर्गलोक
फलप्राप्तिहेतुत्वेन गर्भवासजन्म
जराद्युणद्रववृन्दस्य लोकान्तरे

पौनःपुन्येन प्रवृत्तस्यावसाद्यितृ
रवेन शैथिल्यापादनेन धात्वर्थ-

उनके अविद्या आदि संसारके बीजका विशरण—हिंसन अर्थात् विनाश करनेके कारण इस अर्थके योगसे ही 'उपनिषद्' शब्दसे वह विद्या कही जाती है। ऐसा ही आगे श्रुति कहेगी भी कि ''उसे साक्षात् जानकर पुरुष मृत्युके मुखसे छूट जाता है।"

अथवा पूर्वोक्त विशेषणोंसे युक्त मुमुक्षुओंको ब्रह्मविद्या परब्रह्मके पास पहुँचा देती है—इस प्रकार ब्रह्मके पास पहुँचानेवाळी होनेके कारण इस अर्थके योगसे भी ब्रह्म-विद्या 'उपनिषद्' है। ऐसा ही ''ब्रह्मको प्राप्त हुआ पुरुष विरज (शुद्ध) और विमृत्यु (अमर) हो गया'' इस वाक्यसे श्रुति आगे कहेगी भी।

जो अग्नि भूः, भुवः आदि
लोकोंसे पूर्विसद्ध, ब्रह्मासे उत्पन्न
और ज्ञाता है उससे सम्बन्ध रखनेवाली विद्या, जो कि दूसरे वरसे
माँगी गयी है, और खर्गलोकरूप
फलकी प्राप्तिके कारणरूपसे
लोकान्तरोंमें पुनः-पुनः प्राप्त होनेवाले गर्भवास, जन्म और वृद्धावस्था
आदि उपद्रवसम्हका अवसादन
अर्थात् शैथिन्य करनेवाली है, अतः
वह अग्निविद्या भी 'सद्' धातुके

योगादिमिविद्याप्युपनिषदित्युच्य-तें। तथा च वक्ष्यति—"स्वर्ग-लोका अमृतत्वं भजन्ते" (क॰ उ०१।१।१३) इत्यादि। नत् चोपनिषच्छव्देनाध्ये-तारो ग्रन्थमप्यमिलपन्ति । उप-निषदमधीमहेऽध्यापयाम इति च । एवं नैष दोषोऽविद्यादिसंसार-हेतुविशरणादेः सदिधात्वर्थस्य ग्रन्थमात्रेऽसम्भवाद्विद्यायां च सम्भवात् । ग्रन्थस्यापि तादर्थ्येन तच्छब्दत्वोपपत्तेः, आयुर्वे घृत-मित्यादिवत । तसादिद्यायां म्रुख्यया वृत्त्योपनिषच्छब्दो वर्तते ग्रन्थे तु भक्त्येति । एवम्पनिषन्निर्वचनेनैव विशि-ष्टोऽधिकारी विद्यायामुक्तः । विष-

अर्थके योगसे 'उपनिषद्' कही जाती है। ''खर्गछोकको प्राप्त होने-वाले पुरुष अमरत्व प्राप्त करते हैं'' ऐसा आगे कहेंगे भी।

शङ्का—किन्तु अध्ययन करने-वाले तो 'उपनिषद्' शब्दसे ग्रन्थ-का भी उल्लेख करते हैं, जैसे—'हम उपनिषद् पढ़ते हैं अथवा पढ़ाते हैं' इत्यादि।

समाधान-ऐसा कहना भी दोषयुक्त नहीं है। संसारके हेतु-भूत अविद्या आदिके आदि जो कि 'सद्' धातुके अर्थ हैं, ग्रन्थमात्रमें तो सम्भव नहीं हैं किन्तु विद्यामें सम्भव हो सकते हैं। प्रन्थ भी विद्याके ही किये है; इसिंखये वह भी उस शब्दसे कहा जा सकता है; जैसे [ आयुवृद्धिमें उपयोगी होनेके कारण ] 'घृत आयु ही हैं' ऐसा कहा जाता है। इसिळिये 'उपनिषद्' शब्द विद्यामें मुख्य वृत्तिसे प्रयुक्त होता है तथा प्रन्थमें गौणी वृत्तिसे ।

एवमुपनिषन्निर्वचनेनैव विशि-ष्टोऽधिकारी विद्यायामुक्तः । विष-यश्च विशिष्ट उक्तो विद्यायाः परं तथा विद्याका प्रत्यगात्मखरूप पर- ब्रह्म प्रत्यगात्मभृतम् । प्रयोजनं चास्या उपनिषद आत्यन्तिकी संसारनिष्टत्तिर्ब्रह्मप्राप्तिलक्षणा सम्बन्धश्चैवंभृतप्रयोजनेनोक्तः । अतो यथोक्ताधिकारिविषयप्रयोजनसम्बन्धाया विद्यायाः करतल-न्यस्तामलकवत् प्रकाशकत्वेन विशिष्टाधिकारिविषयप्रयोजनसम्बन्धा एता ब्रह्मयो भवन्ति इत्यतस्ता यथाप्रतिभानं व्याचक्ष्महे ।

ब्रह्मरूप विशिष्टविषय भी कह दिया। इसी प्रकार इस उपनिषद्-का संसारकी आत्यन्तिक निवृत्ति और ब्रह्मप्राप्तिरूप प्रयोजन तथा इस प्रकारके प्रयोजनसे इसका [साध्य-साधनरूप] सम्बन्ध भी बतका दिया। अतः उपर्युक्त अधिकारी, विषय, प्रयोजन और सम्बन्धवाळी विद्याको करामळकवत् प्रकाशित करनेवाळी होनेसे ये कठोपनिषद्की विश्वयाँ विशिष्ट अधिकारी, विषय, प्रयोजन और सम्बन्धवाळी हैं, सो हम उनकी यथामति व्याख्या करते हैं।



## ज्ञाय अध्याय

## प्रथमा बङ्घी

वाजश्रवसका दान

ॐ उद्यान्ह वै वाजश्रवसः सर्ववेदसं ददौ । तस्य ह नचिकेता नाम पुत्र आस ॥ १ ॥

प्रसिद्ध है कि। यज्ञफळके इष्ट्युक वाजश्रवाके पुत्रने [ विश्वजिताः यज्ञमें ] अपना सारा धन दे दिया । उसका निचकेता नामक एक प्रसिद्ध पुत्र था ॥ १ ॥

तत्राख्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । उशन्कामयमानः, ह

वा इति वृत्तार्थसरणार्थी निपातौ ।

वाजमनं तदानादिनिमित्तं अवो

यशो यस्य स वाजश्रवा रूढितो

वा । तस्यापत्यं वाजश्रवसः किल

विश्वजिता सर्वमेघेनेजे तत्फलं

कामयमानः । स तस्मिन्क्रतौ सर्ववेदसं सर्वस्वं धनं ददौ दत्तवान् ।

यहाँ जो आख्यायिका है वह विद्याकी स्तुतिके छिये है । उद्यान, अर्थात, कामनावाळा । 'ह' और वें ये निपात पहले बीते हुए वृत्तान्तको स्मरण करानेके छिये हैं । 'वाज' अन्नको कहते हैं; उसके दानादिके कारण जिसका श्रव यानी यदा हो उसे वाजश्रवा कहते हैं; अथवा रूढिसे भी यह उसका नाम हो सकता है । उस वाजश्रवाके पुत्र वाजश्रवसने, जिसमें सर्वस्त समर्पण किया जाता है उस विद्वजित् दज्ञद्वारा उसके फळकी इच्छासे यजन किया । उस यज्ञमें उसने सर्ववेदस् यानी अपना

तस्य यजमानस्य ह निचिकेता | सारा धन दे डाला । कहते हैं, उस यजमानका निचकेता नामक नाम पुत्रः किलास बभूव ॥ १॥ पुत्र था ॥ १॥

--0€)</ri>

### त इ कुमार सन्तं दक्षिणासु नीयमानासु श्रद्धा-विवेश सोऽमन्यत ॥ २ ॥

जिस समय दक्षिणाएँ (दक्षिणाखरूप गौएँ) छे जायी जा रही णीं, उसमें—यद्यपि अभी, वह कुमार ही था—अद्धा (आस्तिक्यबुद्धि) का आवेश हुआ। वह सोचने छगा॥ २॥

तं ह निचकेतसं कुमारं
प्रथमवयसं सन्तमप्राप्तजननवाक्तिं बालमेव श्रद्धास्तिक्यबुद्धिः
पितुर्हितकामप्रयुक्ताविवेश प्रविव्वती । कस्मिन्काल इत्याह—
व्यतिगम्यः सदस्येम्यश्च दक्षिणासु नीयमानासु विभागेनोपनीयमानासु दक्षिणार्थासु गोषु
स आविष्टश्रद्धो निचकेता अमन्यत ॥ २ ॥

जो कुमार अर्थात् प्रथम अवस्थामें ही स्थित है और जिसे पुत्रोत्पादन-की राक्ति प्राप्त नहीं हुई, उस बालक नचिकेतामें श्रद्धाका अर्थात् पिताकी हितकामनासे प्रयुक्त आस्तिक्यबुद्धिका आवेश—प्रवेश हुआ! इस-पर कहते हैं—जिस समय ऋत्विक् और सदस्योंके लिये दक्षिणाएँ लायी जा रही थीं अर्थात् दक्षिणाके लिये विभाग करके गौएँ लायी जा रही थीं, उस समय नचिकताने श्रद्धाविष्ट होकर विचार किया ॥२॥

-<del>1</del>

कथमित्युच्यते—

किस प्रकार विचार किया सो बतलाते हैं—

निचकेताकी शङ्का

### पीतोदका जग्धतृणा दुग्धदोहा निरिन्द्रियाः। अनन्दानाम ते लोकास्तान्स गच्छति ता ददत्॥३॥

जो जल पी चुकी हैं, जिनका घास खाना समाप्त हो चुका है, जिनका दूध भी दुह लिया गया है और जिनमें प्रजननशक्तिका भी अभाव हो गया है उन गौओंका दान करनेसे वह दाता, जो अनन्द (आनन्दशून्य) लोक हैं उन्होंको जाता है। ३॥

दक्षिणार्था गावो विशेष्यन्ते ।
पीतमुदकं याभिस्ताः पीतोदकाः,
जग्धं मक्षितं तृणं याभिस्ता जग्धतृणाः, दुग्धो दोहः क्षीराख्यो
यासां ता दुग्धदोहाः, निरिन्द्रिया अप्रजननसमर्था जीणी
निष्फला गाव इत्यर्थः । यास्ता
एवंभूता गा ऋत्विग्भ्यो दक्षिणाबुद्धचा ददत्प्रयच्छन्ननन्दा
अनानन्दा असुखा नामेत्येतद्ये
ते लोकास्तान्स यजमानो
गच्छित ॥ ३ ॥

दक्षिणाके लिये लायी हुई गौओंका विशेषण बतलाते जिन्होंने जल पी लिया पीतोदका कहलाती जो तृण ( घास ) खा चुकी हैं अर्थात् जिनमें और घास खानेकी शक्ति नहीं रही है ] वे. जग्धतृणा हैं, जिनका क्षीर नामक दोह दुहा जा चुका है वे दुग्ध रोहा हैं तथा निरिन्दिया — जो सन्तान करनेमें असमर्था अर्थात् बूढ़ी और निष्भल गौएँ हैं उन इस प्रका<mark>रकी</mark> गौओंको दक्षिणा-बुद्धिसे देनेवाळा यजमान जो अनन्द अर्थात् सुख-लोक हैं उन्हींको जाता है ॥ ३ ॥

#### पिता-पुत्र-संवाद

स होवाच पितरं तत कस्मै मां दास्यसीति । द्वितीयं तृतीयं तथहोवाच मृत्यवे त्वा ददामीति ॥ ४ ॥

तब वह अपने पितासे बोळा—'हे तात! आप मुझे किसकों देंगे ?' इसी प्रकार उसने दुबारा-तिबारा भी कहा। तब पिताने उससे 'मैं तुझे मृत्युको दूँगा' ऐसा कहा॥ ४॥

तदेवं क्रत्वसम्पत्तिनिमित्तं |
पित्रनिष्टं फलं मया पुत्रेण सता
निवारणीयमात्मप्रदानेनापि क्रतुसम्पत्ति कृत्वेत्येवं मत्वा पितरम्
उपगम्य स होवाच पितरं हे
तत तात कस्मै ऋत्विग्विशेषाय
दक्षिणार्थं मां दास्यसि प्रयच्छसीत्येतत् । एवस्रक्तेन पित्रोपेक्ष्यमाणोऽपि द्वितीयं तृतीयमप्युवाच
कस्मै मां दास्यसि कस्मै मां
दास्यसीति । नायं कुमारस्वभाव
इति कुद्धः सन्पिता तं ह पुत्रं
किलोवाच मृत्यवे वैवस्वताय
त्वा त्वां ददामीति ।।४।।

तब इस प्रकार यज्ञकी पूर्णता न होनेके कारण पिताको होनेवाला अनिष्ट फल मुझ-जैसे सत्पुत्रको आत्मबलिदान करके भी करना चाहिये-ऐसा मानकर वह पिताके समीप जाकर बोळा—'हे तात ! आप मुझे किस ऋिविग्विशेषको दक्षिणामें देंगे ?' इस प्रकार कहनेपर पिता-द्वारा बारम्बार उपेक्षा किये जानेपर भी उसने दूसरे-तीसरे बार भी यही बात कही कि 'मुझे किसको देंगे ? मुझे किसको देंगे ? तब पिता यह सोचकर कि यह बालकोंके-से स्वभाववाला नहीं है, क्रोधित हो गया और उस पुत्रसे बोला—'मैं तुझे सूर्यके पुत्र मृत्युको देता हूँ' ॥ १॥

स एवम्रक्तः पुत्र एकान्ते । परिदेवयाश्चकार । कथम् ? इत्युच्यते—

पिताद्वारा इस प्रकार कहे जानेपर वह पुत्र एकान्तमें अनुताप करने छगा, किस प्रकार १ सो बतलाते हैं— बहूनामेमि प्रथमो बहूनामेमि मध्यमः। किःस्विद्यमस्य कर्तव्यं यन्मयाद्य करिष्यति॥ ५॥

मैं बहुत-से [शिष्य या पुत्रों] में तो प्रथम ( मुख्य वृत्तिसे ) चळता हूँ और बहुतोंमें मध्यम ( मध्यम वृत्तिसे ) जाता हूँ । यमका ऐसा क्या कार्य है जिसे पिता आज मेरेद्वारा सिद्ध करेंगे ॥ ५ ॥

बहुनां शिष्याणां पुत्राणां वैमि। गच्छामि प्रथमः सन्मुख्यया शिष्यादिवृत्त्येत्यर्थः । मध्यमानां च बहुनां मध्यमो मध्यमयैव वृत्त्यैमि । नाधमया कदाचि-दपि। तमेवं विशिष्टगुणमपि पुत्रं मां मृत्यवे त्वा ददामीत्युक्तवान् पिता । स किंखिद्यमस्य कर्तव्यं प्रयोजनं मया प्रत्तेन करिष्यति यत्कर्तव्यमद्य ? नृनं प्रयोजनम् अनपेक्ष्यैव क्रोधवशादुक्तवान् पिता । तथापि तत्पितुर्वचो मृषा मा भूदित्येवं मत्वा परि-देवनापूर्वकमाह पितरं शोका-विष्टं किं मयोक्तमिति ॥५॥

मैं बहुत-से शिष्य अथवा पुत्रों-में तो प्रथम अर्थात् आगे रहकर मुख्य शिष्यादि वृत्तिसे चलता हूँ तथा बहुत-से मध्यम मध्यम रहकर मध्यम वृत्तिसे बर्तता हूँ। अधम वृत्तिसे मैं कभी नहीं । उस ऐसे गुणसम्पन्न पुत्रको भी पिताने भी तुझे मृत्युको देता हूँ' ऐसा कहा। यमका ऐसा कौन-सा कर्तव्य-प्रयोजन इन्हें पूर्ण करना है जिसे ये इस प्रकार दिये मेरेद्वारा सिद्ध करेंगे किसी प्रयोजनकी अपेक्षा न करके ही पिताने क्रोधवश ऐसा कहा है। तथापि 'पिताका वचन हों? मिथ्या ऐसा विचारकर न उसने अपने पितासे. जो यह सोचकर कि 'मैंने क्या कह डाळा ?' शोकातुर हो रहे थे, खेदपूर्वक कहा॥ ५॥

### अनुपश्य यथा पूर्वे प्रतिपश्य तथापरे । सस्यमिव मर्त्यः पच्यते सस्यमिवाजायते पुनः ॥ ६ ॥

जिस प्रकार पूर्वपुरुष व्यवहार करते थे उसका विचार कीजिये तथा जैसे वर्तमानकालिक अन्य लोग प्रवृत्त होते हैं उसे भी देखिये। मनुष्य खेतीकी तरह पकता (वृद्ध होकर मर जाता) है और खेतीकी भाँति फिर उत्पन्न हो जाता है।। ६।।

अनुपञ्चालोचय निभालय अनुक्रमेण यथा सन्मार्गः सदैव येन प्रकारेण वृत्ताः पूर्वे अतिक्रान्ताः

पूर्वे अतिक्रान्ताः
पितृपितामहादयस्तव । तान्द्रष्ट्वा
च तेषां वृत्तमास्यातुमहिस । वर्तमानाश्चापरे साधवो यथा वर्तन्ते
तांश्च प्रतिपञ्चालोचय तथा
न च तेषु मृषाकरणं वृत्तं वर्तमानं वास्ति । तद्विपरीतमसतां
च वृत्तं मृषाकरणम् । न च
मृषा कृत्वा कश्चिदजरामरो
भवति । यतः सस्यमिव मर्त्यो
मनुष्यः पच्यते जीर्णो म्रियते ।
मृत्वा च सस्यमिव आजायत
आविभवति पुनरेवमनित्ये जीव-

आपके पिता-पितामह आदि पुरुष अनुक्रमसे जिस प्रकार आचरण करते आये हैं उसकी आलोचना कीजिये—उसपर दृष्टि डालिये । उन्हें देखकर आपको उन्हींके आचरणोंका पाछन करना चाहिये । तथा वर्तमानकालिक जो दूसरे साधुलोग आचरण करते हैं उनकी भी आलोचना कीजिये। उनमेंसे किसीका भी आचरण अपने कथनको मिथ्या करना नहीं था और न इस समय ही किसीका है । इसके विपरीत असत्पुरुषोंका आचरण मिथ्या करना ही है। किन्तु अपने आचरणको मृषा करके कोई अजर-अमर नहीं हो सकता। क्योंकि मनुष्य खेतीकी तरह पकता अर्थात् जीर्ण होकर मर जाता है, तथा मरकर खेतीके समान पुनः उत्पन्न-आविर्भूत हो जाता है। इस प्रकार इस अनित्य जीवळोकमें

लोके कि मृषाकरणेन । पालय आत्मनः सत्यम् । प्रेषय मां यमाय इत्यभिप्रायः ॥ ६ ॥

आचरणसे असत्य ? अतः अपने सत्यका पालन अर्थात मुझे यमराजके पास मेजिये ॥ ६ ॥

#### यमलोकमें नचिकेता

**वितात्मनः** एवमुक्तः स सत्यतायै प्रेषयामास । स च यमभवनं गत्वा तिस्रो रात्रीः उवास यमे प्रोषिते । प्रोष्यागतं यमममात्या भार्या वा ऊचुर्वोध-यन्तः-

पुत्रके इस प्रकार कहनेपर पिताने अपनी सत्यताकी रक्षाके लिये उसे यमराजके पास भेज दिया । वह यमराजके घर पहुँचकर तीन रात्रि टिका रहा, क्योंकि यम उस समय बाहर गये हुए थे। प्रवाससे छौटनेपर यमराजसे उनकी मन्त्रियोंने। समझाते

वैश्वानरः प्रविशत्यतिथिर्वाह्मणो गृहान् । तस्यैता १ शानित कुर्वनित हर वैवस्वतोदकम्॥ ७॥

ब्राह्मण-अतिथि होकर अग्नि ही घरोंमें प्रवेश करता है। साधु पुरुष ] उस अतिथिकी यह [ अर्ध-पाद्य-दानरूपा ] शानित किया करते हैं । अतः हे देवखत ! [ इस ब्राह्मण-अतिथिकी शान्तिके छिये ] जल ले जाइये ॥ ७ ॥

वैश्वानरोऽग्निरेव साक्षात प्रविज्ञत्यतिथिः सन्ब्राह्मणो गृहान्दहिन्य तस्य दाहं शमयन्त इवाग्नेरेतां पाद्यासनादिदान-लक्षणां शानित कुर्व नित सन्तोऽति-थेर्यतोऽतो हराहर हे वैवस्वत करते हैं। अतः हे वैवखता

ब्राह्मण-अतिथिके रूपमें साक्षात् वैश्वानर—अग्नि ही दग्ध करता द्धआ-सा घरोंमें प्रवेश करता है। उस अग्निके दाहको मानो शान्त करते हुए ही साधु-गृहस्थजन यह पाद्यादि दानरूप शान्ति किया

उदकं निचकेतसे पाद्यार्थम् । यत-।

नचिकेताको पाद्य देनेके छिये जळ ले जाइये। क्योंकि ऐसा न करनेमें प्रत्यवाय सुना जाता है॥ ७॥

श्राकरणे प्रत्यवायः श्रूयते ॥७॥

आशाप्रतीक्षे संगतः सूनृतां च

इष्टापूर्ते पुत्रपशू सर्वान् । एतद्वृङ्के पुरुषस्याल्पमेधमो

यस्यानइनन्वसित ब्राह्मणो गृहे ॥ ८॥

जिसके घरमें ब्राह्मण-अतिथि बिना भोजन किये रहता है उस मन्दबुद्धि पुरुषकी ज्ञात और अज्ञात वस्तुओंकी प्राप्तिकी इच्छाएँ, उनके संयोगसे प्राप्त होनेवाले फल, प्रिय वाणीसे होनेवाले फल, यागादि इष्ट एवं उद्यानादि पूर्त कमोंके फल तथा समस्त पुत्र और पशु आदिको वह नष्ट कर देता है ॥ ८॥

आशाप्रतीक्षेऽनिर्ज्ञातप्राप्येष्टा-र्थप्रार्थना आशा अतिथ्युपेक्षणे निर्ज्ञातप्राप्यार्थप्रती-दोषाः क्षणं प्रतीक्षा ते आशाप्रतीक्षे, संगतं तत्संयोगजं फलम्, स्नृतां च स्नृता हि प्रिया वाक्तिमित्तं च, इष्टापूर्ते इष्टं यागजं पूर्तमारामादिक्रियाजं फलम्, पुत्रपश्ंश्च पुत्रांश्च पश्ंश्च सर्वानेतत्सर्वं यथोक्तं वृङ्क आवर्जयति विनाशयतीत्येतत्— पुरुषस्याल्पमेधसोऽल्पप्रज्ञस्य— यस्यानश्रनभुञ्जानो ब्राह्मणो गृहे

जिसके घरमें ब्राह्मण बिना
भोजन किये रहता है उस
मन्दमति पुरुषके 'आशा-प्रतीक्षा'—
आशा—जिनका कोई ज्ञान नहीं
है उन प्राप्तच्य इष्ट पदार्थोंकी इच्छा
तथा अपने प्राप्तच्य ज्ञात पदार्थोंकी
प्रतीक्षा एवं संगत—उनके संयोगसे
प्राप्त होनेवाले फल, सूनृता—प्रिय
वाणी और उससे होनेवाले फल
'इष्टापूर्त'—इष्ट—यागादिसे प्राप्त
होनेवाले फल और पूर्त—बागबगीचोंके लगानेसे होनेवाले फल
तथा पुत्र और पशु—इन उपर्युक्त
सभीको नष्ट कर देता है। अतः तार्पर्य

वसति । तसादनुपेक्षणीयः सर्वा- | यह है कि अतिथि सभी अवस्थाओं-वस्यास्वप्यतिथिरित्यर्थः ॥८॥ में अनुपेक्षणीय है ॥ ८ ॥

एवमुक्तो मृत्युरुवाच नचि-।

[मन्त्रियोंद्वारा] इस प्रकार कहे जानेपर यमराजने नचिकेताके पास जा उसकी पूजा करनेके अनन्तर कहा-

<mark>॰ केतसम्रुपगम्य पूजापुरःसरम्</mark>

यमराजका वरप्रदान

तिस्रो रात्रीर्यद्वात्सीर्गृहे मे अनरनन्ब्रह्मन्नतिथिर्नमस्यः

नमस्तेऽस्तु ब्रह्मन्खस्ति मेऽस्त

तस्मात्प्रति त्रीन्वरान्वृणीष्व ॥ ६ ॥

हे ब्रह्मन् ! तुम्हें नमस्कार हो; मेरा कल्याण हो । तुम नमस्कार-योग्य अतिथि होकर भी मेरे घरमें तीन रात्रितक बिना भोजन किये रहे: अतः एक-एक रात्रिके छिये एक-एक करके मुझसे तीन वर माँग छो ॥९॥

तिस्रो रात्रीर्यद्यसादवात्सीः उषितवानसि गृहे में ममानंश्रन् हे ब्रह्मन्नतिथिः सन्नमस्यो नमस्का-राहंइच तसान्नमस्ते तुभ्यमस्त भवतु । हे ब्रह्मन्स्वस्ति भद्रं मेऽस्तु तसाद्भवतोऽनशनेन मद्गृहवास-निमित्तादोषात्तत्प्राप्त्युपशमेन । यद्यपि भवदनुग्रहेण सर्व मम स्वस्ति स्यात्तथापि त्वदधिक-

ब्रह्मन् ! क्योंकि अतिथि हे और नमस्कारयोग्य होकर भी तुम तीन रात्रितक बिना कुछ मोजन किये मेरे घरमें रहे हो, अतः तुम्हें नमस्कार है। हे ब्रह्मन् ! मेरे वरमें बिना भोजन किये आपके निवास करनेके निमित्तसे हुए दोषसे, उससे प्राप्त हुए अनिष्ट फलकी शान्ति-द्वारा, मेरा मंगळ—शुभ हो। यद्यपि आपकी कृपासे ही मेरा सब प्रकार कल्याण हो जायगा, तथापि संप्रसादनार्थमनशनेनोपोषिताम् एकैकां रात्रं प्रति त्रीन्वरान् वृणीष्व अभिष्रेतार्थविशेषान् प्रार्थयस्व मत्तः ॥ ९ ॥

अपनी अधिक प्रसन्नताके किये तुम बिना भोजन किये बितायी हुई एक-एक रात्रिके प्रति मुझसे तीन बर—अपने अभीष्ट पदार्थिविशेष माँग को ॥ ९॥

नचिकेतास्त्वाह-यदि दित्सु-र्वरान्-

नचिकेताने कहा—यदि आप वर देना चाहते हैं तो—

प्रथम वर-पितृपरितोष

शान्तसंकल्पः सुमना यथा स्या-द्वीतमन्युर्गीतमो माभि मृत्यो। त्वत्प्रसृष्टं माभिवदेत्प्रतीत

एतत्त्रयाणां प्रथमं वरं वृणे ॥ १०॥

हे मृत्यो ! जिससे मेरे पिता वाजश्रवस मेरे प्रति शान्तसङ्कल्प, प्रसन्नचित्त और क्रोधरहित हो जायँ तथा आपके भेजनेपर मुझे पहचानकर बातचीत करें—यह मैं [आपके दिये हुए ] तीन वरोंमेंसे पहला वर माँगता हूँ ॥ १०॥

शान्तसंकरप उपशान्तः संकरपो यस्य मां प्रति यमं प्राप्य किं नु करिष्यित मम पुत्र इति स शान्तसंकरपः सुमनाः प्रसन्न-मनाश्च यथा स्याद्वीतमन्युर्विगत-रोषश्च गौतमो मम पिता मामि मां प्रति हे मृत्यो किं च त्वत्प्र-सृष्टं त्वया विनिर्भृक्तं प्रेषितं गृहं श्रृति मामभिवदेत्प्रतीतो लब्ध-

जिस प्रकार मेरे पिता गौतम मेरे प्रति शान्तसङ्कल्प—जिनका ऐसा सङ्कल्प शान्त हो गया है कि 'न जाने मेरा पुत्र यमराजके पास जाकर क्या करेगा', सुमनाः—प्रसन्नचित्त और वीतमन्यु—क्रोध-रहित हो जायँ और हे मृत्यो ! आपके मेजे हुए,—घरकी ओर जानेके छिये छोड़े हुए मुझसे विश्वस्त,—क्रब्धस्मृति होकर अर्थात्

स्मृतिः स एवायं पुत्रो ममागत इत्येवं प्रत्यभिजानन्नित्यर्थः एतत्प्रयोजनं त्रयाणां प्रथममाद्यं वरं वृणे प्रार्थये यतिपतुः परि- तीन वरोंमेंसे पहला तोषणम् ॥ १० ॥

ऐसा स्मरण करके कि यह मेरा वही पुत्र मेरे पास छौट आया है, सम्भाषण करें । यह अपने पिताकी प्रसन्नतारूप प्रयोजन ही मैं अपने व₹ हूं॥ १०॥

मृत्युरुवाच-

मृत्युने कहा--

पुरस्ताद्भविता प्रतीत यथा औदालकिरारुणिर्मत्प्रसृष्टः

सुखः रात्रीः शयिता वीतमन्यु-

स्त्वां दहशिवान्मृत्युमुखात्प्रमुक्तम्॥ ११॥

मुझसे प्रेरित होकर अरुणपुत्र उदालक तुझे पूर्ववत् पहचान हेगा और शेष रात्रियोंमें सुखपूर्वक सोवेगा; क्योंकि तुझे मृत्युके मुखसे छटकर आया हुआ देखेगा ॥ ११ ॥

यथा बुद्धिस्त्वयि पुरस्तात् पूर्वमासीत्स्नेहसमन्विता स्तव भविता प्रीतिसमन्वितस्तव पिता तथैव प्रतीतवान्सन्नौदा-लकिः उदालक एवौदालकिः। <mark>अरुणस्यापत्यमारुणिः,द्वचाम्रुष्या-</mark> यणो वा । मत्त्रसृष्टो मयानुज्ञातः

तेरे पिताकी बुद्धि जिस प्रकार पहले तेरे प्रति स्नेहयुक्ता थी उसी प्रकार वह औदालकि अब प्रीतियुक्त होकर तेरे प्रति विश्वस्त हो जायगा। यहाँ उदालकको ही 'औदालिक' कहा है तथा अरुणका पुत्र होनेसे वह आरुणि है अथवा यह भी हो सकता है कि वह द्र्यामुष्यायण \* हो । 'मत्त्रसृष्टः'

 जो एक ही पुत्र दो पिताओं द्वारा संकेत करके अपना उत्तराधिकारी निश्चित किया जाता है वह 'द्वचामुष्यायण' कहलाता है। वह अकेला ही दोनों पिताओंकी सम्पत्तिका स्वामी और उन्हें पिण्डदान करनेका अधिकारी होता है। जैसे पुत्ररूपसे स्वीकार किया हुआ पुत्रीका पुत्र अथवा अन्य दत्तक पुत्र आदि । अतः अकेले वाजश्रवसको ही औदालिक और आरुणि कहनेसे यह सम्भव है कि वह उदालक और अरुण दो पिताओंका उत्तराधिकारी हो है सन् इतरा अपि रात्रीः सुखं | प्रसन्नमनाः शयिता स्वप्ता वीत- | मन्युविंगतमन्युश्च भविता स्याच्वां पुत्रं ददृशिवान्दृष्टवान्स मृत्यु-ग्रुखान्मृत्युगो वरात् प्रमुक्तं सन्तम् ॥ ११ ॥

अर्थात् मुझसे आज्ञप्त होकर वह रोष रात्रियोंमें भी सुखपूर्वक यानी प्रसन्न चित्तसे रायन करेगा तथा [ यह सोचकर ] वीतमन्यु—क्रोध-हीन हो जायगा कि तुझ पुत्रको मृत्यु-के मुखसे अर्थात् मृत्युके अधिकारसे मुक्त हुआ देखा है ॥११॥

नचिकेता उवाच-

नचिकेता बोळा--

स्वर्गस्वरूपपदर्शन

स्वर्गे लोके न भयं किंचनास्ति न तत्र त्वं न जरया बिभेति। उभे तीर्त्वाशनायापिपासे

शोकातिगो मोदते खर्गलोके ॥१२॥

हे मृत्युदेव ! खर्गछोकमें वुछ भी भय नहीं है । वहाँ आपका भी वश नहीं चलता । वहाँ कोई वृद्धावस्थासे भी नहीं डरता । खर्गछोकमें पुरुष भूख-प्यास—दोनोंको पार करके शोकसे ऊपर उठकर आनन्दित होता है ॥ १२ ॥

स्वर्गे लोके रोगादिनिमित्तं
भयं किंचन किंचिदिप नास्ति।
न च तत्र त्वं मृत्यो सहसा
प्रभवस्यतो जरया युक्त इह
लोकवच्चत्तो न विभेति कुनश्चित्
तत्र। किंचोभे अशनायापिपासे
तीर्त्वातिक्रम्य शोकमतीत्य
गच्छतीति शोकातिगः सन

खर्गछोकमें रोगादिके कारण होनेवाछा भय तिनक भी नहीं है। हे मृत्यो ! वहाँ आपकी भी सहसा दाल नहीं गलती । अतः इस लोकके समान वहाँ वृद्धावस्थासे युक्त होकर कोई पुरुष आपसे कहीं नहीं डरता । बल्कि पुरुष भूख-प्यास दोनोंको पार करके जो शोकका अतिक्रमण कर जाय ऐसा मानसेन दुःखेन वर्जितो मोदते शोकातीत होकर—मानसिक दुःख-से छुटकारा पाकर उस दिव्य खर्ग-हृष्यति स्वर्गलोके दिव्ये ॥१२॥ छोकमें आनन्दित होता है ॥१२॥

> द्वितीय वर—स्वर्गसाधनभूत अग्निविद्या स त्वमिस्स्वर्ग्यमध्येषि मृत्यो . प्रबृहि त्वश्श्रद्धधानाय मह्यम् । स्वर्गलोका अमृतत्वं भजन्त एतद्द्वितीयेन वृणे वरेण॥१३॥

हे मृत्यो ! आप खर्गके साधनभूत अग्निको जानते हैं, सो मुझ श्रद्धालुके प्रति उसका वर्णन कीजिये, [जिसके द्वारा ] खर्गको प्राप्त हुए पुरुष अमृतत्व प्राप्त करते हैं। दूसरे वरसे मैं यही माँगता हूँ॥ १३॥

एवंगुणविशिष्टस्य स्वर्गलो-कस्य प्राप्तिसाधनभूतमप्ति स त्वं मृत्युरघ्येषि स्मरसि जानासि इत्यर्थः, हे मृत्यो यतस्त्वं प्रबृहि कथ्य श्रद्धानाय श्रद्धावते मद्यं स्वर्गार्थिनेः येनाप्तिना चितेन स्वर्गलोकाः स्वर्गी लोको येपां ते स्वर्गलोकाः यजमाना अमृतत्वम् अमरणतां देवत्वं मजनते प्राप्तु-वन्ति तदेतद्गिविज्ञानं द्वितीयेन वरेण वृणे ॥ १३॥

हे मृत्यो! क्योंकि आप ऐसे गुण-वाले खर्गलोककी प्राप्तिके साधनभूत अग्निको स्मरण रखते यानी जानते हैं, अतः मुझ खर्गार्थी श्रद्धालुके प्रति उसका वर्णन कीजिये; जिस अग्निका चयन करनेसे खर्गको प्राप्त करने-वाले पुरुष अर्थात् खर्ग ही जिनका लोक है ऐसे यजमानगण अमृतत्व— अमरता अर्थात् देवभावको प्राप्त हो जाते हैं। इस अग्निविज्ञानको मैं दूसरे वरद्वारा माँगता हूँ॥१३॥ मृत्योः प्रतिज्ञेयम्— । यह मृत्युकी प्रतिज्ञा है—
प्र ते ब्रवीमि तदु मे निबोध
स्वर्ग्यमिष्टां निचकेतः प्रजानन् ।

<mark>अनन्तलोकाप्तिमथो प्रतिष्ठां</mark>

विद्धि त्वमेतं निहितं गुहायाम् ॥ १४॥

हे निवकेतः ! उस खर्गप्रद अग्निको अच्छी तरह जाननेवाला मैं तेरे प्रति उसका उपदेश करता हूँ । त् उसे मुझसे अच्छी तरह समझ ले । इसे त् अनन्तलोककी प्राप्ति करानेवाला, उसका आधार और बुद्धिरूपी गुहामें स्थित जान ॥ १४॥

प्र ते तुभ्यं प्रत्रवीिमः

यन्त्रया प्रार्थितं तदु मे मम

वन्नसो निबोध बुध्यस्वैकाग्र
मनाः सन्स्वर्ग्यं स्वर्गाय हितं

स्वर्गसाधनमग्नि हे निनकेतः

प्रजानन्विज्ञातवानहं सिनत्यर्थः।

प्रत्रवीिम तिनबोधेति च शिष्य
बुद्धिसमाधानार्थं वन्नम्।

अधुनामिं स्तौति। अनन्तलो-काप्तिं स्वर्गलोकफलमाप्तिसाधनम् इत्येतत्, अथो अपि मतिष्ठाम् आश्रयं जगतो विराड्रूपेण, तमेत-ममिं मयोच्यमानं विद्धि जानीहि त्वं निहितं स्थितं गुहायां विदुषां चुद्धौ निविष्टमित्यर्थः॥ १४॥ हे निचकेतः ! जिसके छिये तुमने प्रार्थना की थी उस खर्ग्य— खर्गप्राप्तिमें हितावह अर्थात् खर्गके साधनरूप अग्निको तु एकाग्रचित्त होकर मेरे वचनसे अच्छी तरह समझ छे, उसे सम्यक् प्रकारसे जाननेवाछा—उसका विशेषज्ञ मैं तेरे प्रति उसका वर्णन करता हूँ । 'मैं कहता हूँ' 'तू उसे समझ छे' ये वाक्य शिष्यकी बुद्धिको समाहित करनेके छिये हैं।

अब उस अग्निकी स्तृति करते हैं । जो अनन्तलोकाप्ति अर्थात् खर्गलोकरूप फलकी प्राप्तिका साधन तथा विराट्रूपसे जगत्की प्रतिष्ठा— आश्रय है, मेरेद्वारा कहे हुए उस इस अग्निको त् गुहामें अर्थात् बुद्धिमान् पुरुषोंकी बुद्धिमें स्थित जान ॥ १४ ॥ इदं श्रुतेर्वचनम्— | यह श्रुतिका वचन है— लोकादिमिमं तमुवाच तस्मे या इष्टका यावतीर्वा यथा वा। स चापि तत्प्रत्यवद्यथोक्त-

मथास्य मृत्युः पुनरेवाह तुष्टः ॥ १५ ॥

तब यमराजने लोकोंके आदिकारणभ्त उस अग्निका तथा उसके चयन करनेमें जैसी और जितनी हैंटें होती हैं. एवं जिस प्रकार उसका चयन किया जाता है उन सबका निचकेताके प्रति वर्णन कर दिया। और उस निचकेताने भी जैसा उससे कहा गया था वह सब सुना दिया। इससे प्रसन्न होकर मृत्यु फिर बोला। १५॥

लोकादिं लोकानामादिं प्रथमश्रारित्वादिं तं प्रकृतं नचिकेतसा प्राधितग्रुवाचोक्तवान्
मृत्युस्तस्मै नचिकेतसे। किं च
या इष्टकाश्चेतच्याः स्वरूपेण,
यावतीर्वा संख्यया, यथा वा
चीयतेऽग्निर्येन प्रकारेण सर्वमेतद्
उक्तवानित्यर्थः। स चापि नचिकेतास्तन्मृत्युनोक्तं यथावत्प्रत्ययेनावदत्प्रत्युचारितवान्। अथ
तस्य प्रत्युचारणेन तृष्टः सन्मृत्युः
पुनरेवाह वरत्रयच्यतिरेकेणान्यं
वरं दित्सुः॥ १५॥

神 型、他

नचिकेताने जिसके छिये प्रार्थना की थी और जिसका प्रकरण चढ रहा है प्रथम शरीरी होनेके कारण लोकोंके आदिभूत उस अग्निका यमने नचिकेताके प्रति वर्णन कर दिया । तथा खरूपतः जिस प्रकारकी और संख्यामें जितनी ईंटोंका चयन करना चाहिये एवं यथा जिस तरह अग्निका <mark>चयन किया</mark> जाता है वह सब भी कह दिया। तथा उस नचिकेताने भी, जिस प्रकार उसे मृत्युने बताया था वह सब समझकर उथीं-का-त्यों सुना दिया। तब उसके प्रत्युचारणसे हो मृत्युने इन तीन वरोंके अतिरिक्त और भी वर दनेकी इच्छासे उससे फिर कहा ॥ १५॥

कथम्-

कैसे कहा [सो बतलाते हैं--]

तमब्रवीत्प्रीयमाणो

महात्मा

वरं तवेहाच ददामि भूयः।

तवैव नाम्ना भवितायमिः

सङ्कां चेमामनेकरूपां गृहाण ॥ १६॥

महात्मा यमने प्रसन्न होकर उससे कहा—अब मैं तुझे एक वर और भी देता हूँ। यह अग्नि तेरे हो नामसे प्रसिद्ध होगा और त इस अनेक रूपवाली मालाका प्रहण कर ॥ १६॥

तं निचकेतसमत्रवीत्प्रीयमाणः शिष्ययोग्यतां पश्यन्प्रीयमाणः प्रीतिमनुमवन्महात्माक्षुद्रबुद्धिर्वरं तव चतुर्थमिह प्रीतिविमित्तमद्येदानीं ददामि भूयः
पुनः प्रयच्छामि । तवैव नचिकेतसो नाम्नाभिधानेन प्रसिद्धो ।
मिवता मयोच्यमानोऽयमिः ।
किं च सुङ्कां शब्दवतीं रत्नमयीं मालामिमामनेकरूपां विचित्रां गृहाण स्वीकुरु । यद्वा सुङ्काम् अकुत्सितां गतिं कर्ममयीं गृहाण ।
अन्यदिष कर्मविज्ञानमनेकफठहेतुत्वात्स्रीकुर्वित्यर्थः ॥ १६ ॥ ॥

अपने शिष्यकी योग्यताको देख-कर प्रसन हुए-प्रीतिका अनुभव करते हुए महात्मा-अक्षुद्रबुद्धि यमने नचिकेतासे कहा-अब मैं प्रसन्ताके कारण तुझे फिर भी यह चौथा वर और देता हूँ । मेरेद्वारा कहा हुआ यह अग्नि तुझ नचिकेताके ही नामसे प्रसिद्ध होगा तथा तू यह शब्द करनेवाली रतमयी, अनेकरूपा विचित्रवर्णा मालाका भी ग्रहण— खीकार कर । अथवां सुङ्का यानी कर्ममयी अनिन्दिता गतिका प्रहण कर । तालर्य यह है कि इसके सिवा अनेक फलका कारण होनेसे त् मुझसे कर्मविज्ञानको और भी खीकृत कर ॥ १६॥

पुनरि कर्मस्तुतिमेवाह— | यमराज फिर भी कर्मकी स्तुति | ही करते हैं—

नाचिकेत अग्निचयनका फल त्रिणाचिकेतस्त्रिभिरेत्य सन्धिं त्रिकर्मकृत्तरति जन्ममृत्यू।

व्रह्मजज्ञं देवमीड्यं विदित्वा

निचाय्येमाः शान्तिमत्यन्तमेति ॥ १७ ॥

त्रिणाचिकेत अग्निका तीन बार चयन करनेवाला मनुष्य [ माता, पिता और आचार्य—इन ] तीनोंसे सम्बन्धको प्राप्त होकर जन्म और मृत्युको पार कर जाता है । तथा ब्रह्मसे उत्पन्न हुए, ज्ञानवान् और स्तुतियोग्य देवको जानकर और उसे अनुभव कर इस अत्यन्त शान्तिको प्राप्त हो जाता है ॥ १७॥

त्रिणाचिकेतिस्नःकृत्वो

नाचिकेतोऽग्निश्चितो येन

स त्रिणाचिकेतस्तद्विज्ञानस्तदश्ययनस्तदनुष्ठानवान्वा ।
त्रिमिमीतृपित्राचार्येरेत्य प्राप्य
सर्निध सन्धानं सम्बन्धं मात्राद्य नुश्वासनं यथावत्प्राप्येत्येतत् ।
तद्वि प्रामाण्यकारणं श्रुत्यन्तराद्
अवगम्यते यथा "मातृमान्पितृमानाचार्यवान्त्र्यात्" ( वृ०

ढ० ४ । १ । २ ) इत्यादेः ।

जिसने तीन वार नाचिकेत अग्निका चयन किया है उसे त्रिणाचिकेत कहते हैं । अथवा उसका ज्ञान अध्ययन और अनुष्ठान करनेवाला ही त्रिणाचिकेत है । वह त्रिणाचिकेत माता, पिता और आचार्य—इन तीनोंसे सन्धि—सन्धान यानी सम्बन्धको प्राप्त होकर अर्थात् यथाविधि माता आदिकी शिक्षाको प्राप्त कर; क्योंकि एक दूसरी श्रुतिसे, जैसा कि—"माता, पिता एवं आचार्यसे शिक्षित पुरुष कहे" इस्यादि श्रुतिसे जाना जाता है, उनकी शिक्षा ही धर्मज्ञानकी ग्रुगामाणिकतामें हेतु मानी गयी है.

वेदस्पृतिशिष्टैर्चा प्रत्यक्षानु-मानागमेर्चा, तेभ्यो हि विश्वद्धिः प्रत्यक्षा, त्रिकर्मकृदिज्याध्ययन-दानानां कर्ता तरत्यतिकामित जन्ममृत्यू।

किं च ब्रह्मजझं ब्रह्मणो हिरण्यगर्भाज्जातो ब्रह्मजः। ब्रह्मजन्थाते ब्रह्मज्ञः सर्वज्ञो यासौ ज्ञश्चेति ब्रह्मजज्ञः सर्वज्ञो ह्यसौ। तं देवं द्योतनाज्ज्ञानादि-गुणवन्तमीड्यं स्तुत्यं विदित्वा शास्त्रतो निचाय्य दृष्ट्वा चात्म-भावेनेमां खबुद्धिप्रत्यक्षां शान्तिम् उपरतिमत्यन्तमेत्यतिश्येनैति । वैराजं पदं ज्ञानकर्मसमुख्यानु-ह्यानेन प्राम्नोतीत्यर्थः ॥ १७॥ अथवा वेद, स्मृति और शिष्ट पुरुषोंसे या प्रत्यक्ष, अनुमान और आगमसे [ सम्बन्ध प्राप्त करके ] यज्ञ, अध्ययन और दान—इन तीन कर्मोंको करनेवाला पुरुष जन्म और मृत्युको तर जाता है——उन्हें पार कर लेता है; क्योंकि उन ( वेदादि अथवा प्रत्यक्षादि प्रमाणों ) से स्पष्ट ही शुद्धि होती देखी है।

तथा 'ब्रह्मजज्ञ' ब्रह्मज--ब्रह्मा यानी हिर्ण्यगर्भसे उत्पन ब्रह्मज कहलाता है; इस प्रकार जो ब्रह्मज है और ज़ (ज्ञाता ) भी है उसे ब्रह्मजज्ञ कहते हैं; क्योंकि वह सर्वज्ञ है। उस देवको--जो द्योतन आदिके कारण देव कहलाता और ज्ञानादि गुणवान् होनेसे ईड्य-- स्तुतियोग्य है, उसे शास्त्रसे और 'निचाय्य' अर्थात् जानकर आत्मभावसे देखकर अपनी बुद्धिसे प्रत्यक्ष होनेवाली इस आत्यन्तिक शान्ति---उपरितको प्राप्त हो जाता है। अर्थात् ज्ञान और कर्मके समुन्चय-का अनुष्ठान करनेसे वैराज पटको प्राप्त कर लेता है।। १७॥

इदानीमग्निविज्ञानचयनफलम्

उपसंहरति प्रकरणं च--

अब अग्निविज्ञान और उसके चयनके फलका तथा इस प्रकरगका उपसंहार करते हैं—

### त्रिणाचिकेतस्त्रयमेतद्विदित्वा य एवं विद्वाःश्चिनुते नाचिकेतम् । स मृत्युपाशान्पुरतः प्रणोद्य शोकातिगो मोदते स्वर्गलोके ॥ १८॥

जो त्रिणाचिकेत विद्वान् अग्निके इस त्रयको [ यानी कौन ईंटें हों; कितनी संख्यामें हों और किस प्रकार अग्निचयन किया जाय—इसको ] जानकर नाचिकेत अग्निका चयन करता है, वह देहपातसे पूर्व ही मृत्युके बन्धनोंको तोड़कर शोकमे पार हो खर्गलोकमें आनन्दित होता है ॥ १८॥

त्रिणाचिकेतस्त्रयं यथोक्तं या
इष्टका यावतीर्वा यथा वेत्येतद्
विदित्वावगत्य यश्चैवमात्मरूपेण
अग्निं विद्वांश्चित्तते निर्वर्तयति
नाचिकेतमग्निं कतुं स मृत्युपाञान्
अधर्माज्ञानरागद्वेषादिलक्षणान्
पुरतः अग्नतः पूर्वमेव शरीरपातात्
इत्यर्थः, प्रणोद्यापहाय शोकातिगो
मानसिर्दुःखैर्वर्जित इत्येतत्
मोदते स्वर्गलोके वैराजे
विराडात्मस्वरूपप्रतिपच्या।।१८॥

जो त्रिणाचिकेत अग्निके पूर्वोक्त त्रयको जानकर अर्थात जो ईंटें होनी चाहिये, जितनी होनी चाहिये तथा जिस प्रकार अग्नि चयन करना चाहिये--इन तीनों बातोंको समझकर उस अग्निको आत्मख्रुरूप-से जाननेवाला जो विद्वान् अग्नि— कतुका चयन करता—साधन करता वह अधर्म, अज्ञान रागद्देषादिरूप मृत्युके बन्धनोंका पुरतः—अग्रतः अर्थात् देहपातसे पूर्व ही अपनोदन—स्याग शोकसे पार हुआ अर्थात् मानसिक दु:खोंसे मुक्त हुआ खर्गमें यानी वैराज विराडात्मखरूपकी प्राप्ति होनेसे आनन्दित होता है ॥ १८॥

एष तेऽझिर्नचिकेतः स्वग्यों

यमवृणीथा द्वितीयेन वरेण।

एतमझिं तवैव प्रवक्ष्यन्ति जनास-

स्तृतीयं वरं निचकेतो वृणीष्व ॥१९॥

हे नचिकेत: ! त्ने द्वितीय वरसे जिसका वरण किया था वह यह खर्गका साधनभूत अग्नि तुझे बतला दिया । लोग इस अग्निको तेरा ही कहेंगे । हे नचिकेत: ! त् तीसरा वर और माँग ले ॥ १९॥

एष ते तुभ्यमग्रिर्वरो हे नचि- |
केतः स्वर्णः स्वर्गसाधनो यमग्रिं वरमवृणीथाः प्रार्थितवानसि हितीयेन वरेण सोऽग्निर्वरो दत्त इत्युक्तोपसंहारः । किञ्चेतमग्रिं तवैव नाम्ना प्रवक्ष्यन्ति जनासो जना इत्येतत् । एष वरो दत्तो मया चतुर्थस्तुष्टेन । तृतीयं वरं नचिकेतो वृणीष्य । तिसन्हादत्त ऋणवानहमित्यभिप्रायः ॥१९॥

हे निचकेतः ! अपने दूसरे वरसे त्ने जिस अग्निका वरण किया था—जिसके लिये त्ने प्रार्थना की थी वह खर्गप्राप्तिका साधनभूत यह अग्निविज्ञानरूप वर मैंने तुझे दे दिया । इस प्रकार उपर्युक्त अग्निविज्ञानका उपसंहार कहा गया । यही नहीं, लोग इस अग्निको तेरे ही नामसे पुकारेंगे । यह तुझसे प्रसन्न हुए मैंने तुझे चौथा वर दिया था । हे निचकेतः ! अब त् तीसरा वर और माँग ले; क्योंकि उसे बिना दिये मैं ऋणी ही हूँ—
ऐसा इसका अभिप्राय है ॥ १९॥

एताबद्धचितिक्रान्तेन विधि-प्रतिषेधार्थेन मन्त्रज्ञाह्मणेनाब-गन्तव्यं यद्वरद्वयस्चितं वस्तु ।

विधि-प्रतिषेध ही जिसके प्रयोजन हैं ऐसे उपर्युक्त मन्त्र-ब्राह्मणद्वारा इन दो वरोंसे सूचित इतनी ही वस्तु ज्ञातन्य है ।

आत्मतत्त्वविषययाथात्म्य-न विज्ञानम् । अता विधिप्रतिषेधार्थ-विषयस्थात्मनि क्रियाकारक-फलाध्यारोपलक्षणस्य स्वाभावि-संसारवीजस्य कस्याज्ञानस्य निवृत्त्यर्थे तद्विपरीतब्रह्मात्मैकत्व-विज्ञानं क्रियाकारकफलाध्या-रोपणलक्षणशून्यम् आत्यन्तिक-निःश्रेयसप्रयोजनं वक्तव्यमिति उत्तरो ग्रन्थ आरम्यते । तमेतमर्थं द्वितीयवरप्राप्त्याप्यकृतार्थत्वं **त**तीयवरगोचरमात्मज्ञानमन्तरेण इत्याख्यायिकया प्रपश्चयति--यतः पूर्वसात्कर्मगोचरात्साध्य-साधनलक्षणाद नित्याद्विरक्तस्य आत्मज्ञानेऽधिकार इति तन्निन्दार्थं पुत्राद्यपन्यासेन प्रलोभनं क्रियते । नचिकेता उवाच तृतीयं वरं नचिकेतो वृणीष्वेत्युक्तः सन्-

इसका विषय नहीं है। अब, जो विधि-प्रतिपेधका विषय है, आत्माम क्रिया, कारक और फटका अध्या<mark>रोप</mark> करना ही जिसका छक्षण है तथा जो संसारका बीजस्वरूप स्वाभाविक अज्ञानकी लिये उससे विपरीत ब्रह्मात्मेक्य-**ज्ञान** कइना है, जो कि किया, का<mark>रक</mark> और फलके अध्यारोपरूप लक्षणसे शून्य और आत्यन्तिक नि:श्रेयस्<mark>रूप</mark> प्रयोजनवाला है; इसीके आगेके प्रन्थका आरम्भ किया जाता इसी बातको आख्यायिका-द्वारा विस्तृत करते हैं कि तीसरे वरस प्राप्त होनेवाले आत्मज्ञानके द्वितीय वरकी प्राप्तिसे भी अकृतार्थता ही है: आत्मज्ञानमें उसी पुरुषका अधिकार है जो पूर्वोक्त कर्मविषयक साध्य-साधनलक्षण एवं अनित्य फलोंसे विरक्त हो गया हो। इसलिये उनकी निन्दाके लिये पुत्रादिके उपन्याससे नचिकेताको प्रलोभित किया जाता है

'हे नचिकेत: ! तुम तीसरा वर माँग लो' इस प्रकार कहे जानेपर नचिकेता बोला— तृतीय वर-आत्मरहस्य

### येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्ये-ऽस्तीत्येके नायमस्तीति चैके।

एतद्विचामनु शिष्टस्त्वयाहं

वराणामेष

वरस्तृतीयः ॥ २०॥

मरे हुए मनुष्यके विषयमें जो यह सन्देह है कि कोई तो कहते हैं 'रहता है' और कोई कहते हैं 'नहीं रहता'; आपसे शिक्षित हुआ मैं इसे जान सकूँ। मेरे वरोंमें यह तीसरा वर है।। २०॥

येथं विचिकित्सा संशयः प्रेते

मृते मनुष्येऽस्तीत्येकेऽस्ति शरीरे
निद्रयमनोनुद्धिच्यतिरिक्तो देहा
न्तरसम्बन्ध्यात्मेत्येके नायम्

अस्तीति चैके नायमेवंविधोऽस्तीति

चैकेऽतश्रासाकं न प्रत्यक्षेण नापि

वानुमानेन निर्णयविज्ञानमेतिद्धि
ज्ञानाधीनो हि परः पुरुषार्थ

इत्यत एतद्विद्यां विजानीयामहम्

अनुशिष्टो ज्ञापितस्त्वया। वराणाम्

एष वरस्तृतीयोऽवशिष्टः ॥२०॥

मरे हुए मनुष्यके विषयमें जो इस प्रकारका सन्देह है कि कोई लोग तो ऐसा कहते हैं कि शरीर, इन्द्रिय, मन और बुद्धिसे अतिरिक्त देहान्तरसे रखनेवाला सम्बन्ध आत्मा रहता है और किन्हींका कथन है कि ऐसा कोई आत्मा नहीं रहता; अतः इसके विषयमें प्रत्यक्ष अथवा अनुमानसे <mark>को</mark>ई निश्चित ज्ञान नहीं होता और परम पुरुषार्थ इस विज्ञानके ही अधीन है। इसलिये आपसे शिक्षित अर्थात् विज्ञापित होकर मैं इसे भली प्रकार जान सकूँ । यही मेरे वरोंमेंसे बचा हुआ तीसरा वर है ॥ २०॥

किमयमेकान्ततो निःश्रेयस-साधनात्मज्ञानाहीं न वेत्येतत्प-रीक्षणार्थमाह—

यह (निचिकेता) निःश्रेयसके साधन आत्मज्ञानके योग्य पूर्णतया है या नहीं— इस वातकी परीक्षा करनेके छिये यमराजने कहा—

देवैरत्रापि विचिकित्सितं पुरा न हि मुज्ञेयमणुरेष धर्मः । अन्यं वरं नचिकेतो वृणीष्व मा मोपरोत्सीरति मा सुजैनम् ॥ २१॥

पूर्वकालमें इस विषयमें देवताओंको भी सन्देह हुआ था; क्योंकि यह सूक्ष्मधर्म सुगमतासे जानने योग्य नहीं है। हे नचिकेतः ! तू दूसरा वर माँग ले, मुझे न रोक । तू मेरे लिये यह वर छोड़ दे॥ २१॥

देवरण्यत्रैतसिन्यस्तुनि विचि-कित्सितं संशियतं पुरा पूर्वं न हि सुज्ञेयं सुष्टु ज्ञेयं श्रुतमपि प्राकृतै-जनैर्यतोऽणुःसक्षम एप आत्माख्यो धर्मोऽतोऽन्यमसंदिग्धफलं वरं नचिकेतो वृणीष्य मा मां मोप-रोत्सीरुपरोधं मा कार्षीरधमणीम् इवोत्तमणीः । अतिसृज विमुश्च एनं वरं मा मां प्रति ॥ २१ ॥

इस आत्मतत्त्वके विश्वयमें पहले—पूर्वकालमें देवताओंने भी विचिकित्सा—संशय किया था। साधारण पुरुषोंके लिये यह तत्त्व सुने जानेपर भी सुन्नेय—अच्छी तरह जानने योग्य नहीं है; क्योंकि यह 'आत्मा' नामवाला धर्म बड़ा ही अणु—सूक्ष्म है। अतः हे नचिकेतः! कोई दूसरा निश्चित फल देनेवाला वर माँग ले। जैसे धनी ऋणीको दबाता है उसी प्रकार त् मुझे न रोक। इस वरको त् मेरे लिये छोड़ दे॥ २१॥



नचिकेताकी स्थिरता

### देवैरत्रापि विचिकित्सितं किल त्वं च मृत्यो यन्न सुज्ञेयमात्थ । वक्ता चास्य त्वादृगन्यो न लभ्यो

नान्यो वरस्तुल्य एतस्य कश्चित् ॥ २ २ ॥

[ निचकेता बोला— ] है मृत्यो ! इस विषयमें निश्चय ही देवताओंको भी सन्देह हुआ था तथा इसे आप भी सुगमतासे जानने योग्य नहीं बतलाते । [इसीसे वह मुझे और भी अधिक अभीष्ट है ] तथा इस धर्मका वक्ता भी आपके समान अन्य कोई नहीं मिल सकता और न इसके समान कोई दूसरा वर ही है ॥ २२ ॥

देवैरत्राप्येतसिन्वस्तुनि विचिकित्सितं किलेति भवत एव नः
श्रुतम्।त्वं च मृत्यो यद्यसान्न
सुन्नेयमात्मतत्त्वमात्थ कथयसि,
अतः पण्डितैरप्यवेदनीयत्वाद्
वक्ता चास्यधर्मस्य त्वाद्दव्तवत्त्वसः
अन्यः पण्डितश्च न लभ्यः
अन्विष्यमाणोऽपि।अयं तु वरो
निःश्रेयसप्राप्तिहेतुः।अतो नान्यो
वरस्तुल्यः सद्दशोऽस्त्येतस्य
कश्चिद्प्यनित्यफलत्वादन्यस्य
सर्वस्येवेत्यभिष्रायः॥ २२॥

यह बात हमने अभी आपहीसे सुनी है कि इस विषयमें देवताओंने भी सन्देह किया था । और हे मृत्यो ! आप भी इस आत्मतत्त्व-को सुगमतासे जानने योग्य नहीं बतलाते । अतः पण्डितोंसे अज्ञातन्य होनेके कारण इस धर्मका कथन आपके समान कोई करनेवाला और पण्डित ढूँढनेसे भी नहीं मिल सकता । और यह वर भी नि:श्रेयसकी प्राप्तिका कारण है। अतः इसके समान और कोई भी वर नहीं है; क्योंकि और सभी वर अनित्य फलयुक्त हैं—यह इसका अभिप्राय है ॥ २२ ॥

यमराजका प्रलोभन

एवमुक्तोऽपि पुनः प्रलोम-

निचकेताके इस प्रकार कहनेपर भी मृत्यु उसे प्रलोभित करता हुआ फिर बोला—

यन्तुवाच मृत्युः—

शतायुषः

पुत्रपौत्रान्वणीष्व

<mark>बहून्पश्न्हस्तिहिरण</mark>्यमश्वान्

भूमेर्महदायतनं

वृणीष्व

स्वयं च जीव शरदो यावदिच्छिस ॥ २३॥

हे निचकेतः ! तू सौ वर्षकी आयुवाले वेटे-पोते, बहुत-से पशु, हाथी, सुवर्ण और घोड़े माँग ले, विशाल भूमण्डल भी माँग ले तथा स्वयं भी जितने वर्ष इच्छा हो जीवित रह ॥ २३॥

शतायुषः शतं वर्षाण्यायृंषि
एषां ताञ्शतायुषः पुत्रपौत्रान्
वृणीष्व । किं च गवादिलक्षणान्
वहून्पश्न हस्तिहिरण्यं हस्ती
च हिरण्यं च हस्तिहिरण्यम्
अश्वांश्व किं च भूमेः पृथिव्या
महद्विस्तीर्णमायतनमाश्रयं मण्डलं
राज्यं वृणीष्व । किं च सर्वमप्येतद्
अनर्थकं स्वयं चेदल्पायुरित्यत
आह—स्वयं च जीव त्वं जीव
धारय शरीरं समग्रेन्द्रियकलापं
शरदो वर्षाणि यावदिच्छसि
जीवितुम् ॥ २३ ॥

जिनकी सौ वर्षकी आयु हो ऐसे शतायु पुत्र और पोत्र माँग ले। तथा गौ आदि बहुत-से पशु, हाथी और सुवर्ण तथा घोड़े और पृथिवी-का महान् विस्तृत आयतन — आश्रय—मण्डल अर्थात् राज्य माँग ले। परन्तु यदि स्वयं अल्पायु हो तो ये सब व्यर्थ ही हैं—इसलिये कहते हैं—-त् स्वयं भी जितना जीना चाहे उतने वर्ष जीवित रह; अर्थात् शरीर यानी समग्र इन्द्रिय-कलपको धारण कर ॥ २३॥

## एतत्तुल्यं यदि मन्यसे वरं वृणीष्व वित्तं चिरजीविकां च । महाभूमो नचिकेतस्त्वमेधि

कामानां त्वा कामभाजं करोमि ॥ २४॥

इसीके समान यदि त् कोई और वर समझता हो तो उसे, अथवा धन और चिरस्थायिनी जीविका माँग छे। हे नचिकेतः! इस विस्तृत भूमिमें त् वृद्धिको प्राप्त हो। मैं तुझे कामनाओंको इच्छानुसार भोगनेवाला किये देता हूँ॥ २४॥

एतत्तुल्यमेतेन यथोपदिष्टेन
सहशमन्यमि यदि मन्यसे वरं
तमि वृणीष्य । किं च वित्तं
प्रभूतं हिरण्यरतादि चिरजीविकां
च सह वित्तेन वृणीष्वेत्येतत् ।
किं बहुना महत्यां भूमौ
राजा नचिकेतस्त्यमेधि भव ।
किं चान्यत्कामानां दिन्यानां
मानुष्णां च त्या त्यां कामभाजं
कामभागिनं कामाईं करोमि
सत्यसंकल्पो हाहं देवः ॥ २४ ॥

इस उपर्युक्त वरके समान यदि त् कोई और वर समझता हो तो उसे भी माँग ले। यही नहीं, धन अर्थात् प्रचुर सुवर्ण और रत्न आदि तथा उस धनके साथ चिरस्थायिनी जीविका भी माँग ले। अधिक क्या, हे नचिकेतः! इस विस्तृत भूमिमें त् राजा होकर वृद्धिको प्राप्त हो। और तो क्या, मैं तुझे दैवी और मानुषी सभी कामनाओंका काम-भागी अर्थात् इच्छानुसार भोगने-वाला किये देता हूँ; क्योंकि मैं सत्यसङ्कल्प देवता हूँ॥ २४॥

ये ये कामा दुर्लभा मर्त्यलोके सर्वान्कामा १३छन्दतः प्रार्थयस्व । इमा रामाः सरथाः सतूर्या

<mark>न हीदृशा लम्भनीया मनुष्येः ।</mark>

आभिर्मत्प्रताभिः परिचारयस्व

<mark>नचिकेतो मरणं मानुप्राक्षीः ॥ २५ ॥</mark>

मनुष्यछोकमें जो-जो भोग दुर्छभ हैं उन सब भोगोंको तू खच्छन्दता-पूर्वक माँग छे। यहाँ रथ और बार्जोंके सिंहत ये रमिणयाँ हैं। ऐसी स्त्रियाँ मनुष्योंको प्राप्त होने योग्य नहीं होतीं। मेरेद्वारा दी हुई इन कामिनियोंसे तू अपनी सेवा करा। परन्तु हे निचकेतः! तू मरणसम्बन्धी प्रश्न मत पूछ।। २५॥

ये ये कामाः प्रार्थनीया
दुर्लभाश्र मर्त्यलोके सर्वांस्तान्
कामांक्छन्दत इच्छातः प्रार्थयस्व।
कि चेमा दिच्या अप्सरसो
रमयन्ति पुरुषानिति रामाः सह
रथैर्वर्तन्त इति सरथाः सत्याः
सवादित्रास्ताश्र न हि लम्भनीयाः
प्रापणीया ईदशा एवंविधा मनुष्येमर्त्येरसादादिप्रसादमन्तरेण
आमिर्मत्प्रतामिर्मया दत्ताभिः
परिचारिणीभिः परिचारयस्व
आत्मानं पादप्रक्षालनादिशुश्रुषां
कारयात्मन इत्यर्थः। नचिकेतो

मर्त्यलोकमें इस' कामनाएँ—प्रार्थनीय वस्तुएँ दुर्लभ हैं उन सबको छन्दत:—इच्छा-नुसार माँग ले। इसके सिवा ये रामा—नो पुरुषोंके साथ रमण करती हैं उन्हें 'रामा' कहते हैं, ऐसी ये दिव्य अप्सराएँ, सरथा-रथोंके सहित और सतूर्या-त्यों (बाजों) के सहित मौजूद हैं। हम-जैसे देवताओंकी कृपाके बिना ये अर्थात् ऐसी स्त्रियाँ मरणधर्मा मनुष्योंको होने योग्य नहीं प्राप्त द्वारा दी हुई हैं। मेरे परिचारिकाओंसे तू अपनी परिचर्या अर्थात् पादप्रक्षालनादि सेवा करा; किन्तु हे नचिकेतः ! मरण अर्थात्

ak 29. 9. 2 %

मरणं मरणसंबद्धं प्रक्तं प्रेतेऽस्ति | मरनेके पश्चात् जीव रहता है या नास्तीति काकदन्तपरीक्षारूपं मानुप्राक्षीमैंवं प्रष्टुमर्हास ।।२५॥ उचित नहीं है ॥ २५॥

नहीं-ऐसा कौएके परीक्षाके समान मरणसम्बन्धी प्रश्न मत पूछ, तुझे ऐसा प्रश्न करना

एवं प्रलोभ्यमानोऽपि नचि-केता महाहदवदक्षोभ्य आह— समान अक्षुब्ध रहकर कहा-

इस प्रकार प्रलोभित किये जाने-पर भी नचिकेताने महान् सरोवरके

नचिकेताकी निरीहता

मर्त्यस्य यदन्तकेत-श्वोभावा

त्सर्वेन्द्रियाणां जरयन्ति तेजः।

अपि सर्वं जीवितमल्पमेव

तवैव वाहास्तव नृत्यगीते ॥ २६॥

हे यमराज ! ये भोग 'कल रहेंगे या नहीं'—इस प्रकारके हैं और सम्पूर्ण इन्द्रियोंके तेजको जीर्ण कर देते हैं। यह सारा जीवन भी बहुत थोड़ा ही है । आपके वाहन और नाच-गान आपके ही पास रहें हिमें उनकी आवश्यकता नहीं ।। २६॥

श्वो भविष्यन्ति न भवि-। ष्यन्ति वेति संदिद्यमान एव येषां भावो भवनं त्वयोपन्यस्तानां भोगानां ते श्वोमावाः । कि च मर्त्यस्य मनुष्यस्थान्तक हे मृत्यो यदेतत्सर्वेन्द्रियाणां तेजस्त अरयन्ति अपक्षयन्त्यप्सरःप्रभृतयो भोगाः

आपने जिन भोगोंका उल्लेख किया है वे तो श्वोभाव हैं— जिनका भाव अर्थात् अस्तित्व 'कल रहेंगे या नहीं इस प्रकार सन्देह-युक्त हो उन्हें श्वोभाव कहते हैं। बल्कि हे अन्तक-हे मृत्यो ! ये अप्सरा आदि भोग तो मनुष्यका जो यह सम्पूर्ण इन्द्रियोंका तेज है उसे

धर्मवीर्यप्रज्ञातेजो-यशःप्रभृतीनां क्षपयितृत्वात् । यां चापि दीर्घजीविकां त्वं दित्सिस तत्रापि शृण् । सर्वं यद्ब्रह्मणोऽपि जीवितमायुरल्पमेव **किमुतासदादिदीर्घजीविका** अतस्तवैव तिष्ठन्तु वाहा रथादयः तथा नृत्यगीते च ॥ २६ ॥

जीर्ण—क्षीण ही कर देते हैं, अतः धर्म, वीर्य, प्रज्ञा, तेज और यश आदिका क्षय करनेवाले होनेसे ये अनर्थके ही कारण हैं। और आप जो दीर्घजीवन देना चाहते हैं उसके विषयमें भी सुनिये । ब्रह्माका जो सम्पूर्ण जीवन-आयु है वह भी अल्प ही है, फिर हम-जैसोंके दीर्घजीवनकी तो बात ही क्या है ? अतः आपके स्थादि वाहन और नाच-गान आपके ही रहें ॥ २६ ॥

किं च-

इसके सिवा--

न वित्तेन तर्पणीयो मनुष्यो लप्स्यामहे वित्तमद्राक्ष्म चेत्त्वा । जीविष्यामो यावदीशिष्यसि त्वं वरस्तु में वरणीयः स एव ॥ २७॥

मनुष्यको धनसे तृप्त नहीं किया जा सकता। अब यदि आपको देख लिया है तो धन तो हम पा ही लेंगे। जबतक आप शासन करेंगे हम जीवित रहेंगे; किन्तु हमारा प्रार्थनीय वर तो वही है ॥ २७ ॥

न प्रभृतेन वित्तेन तर्पणीयो | मनुष्यको अधिक धनसे भी तृप्त मनुष्यः । न हिं लोके वित्त-धनकी प्राप्ति किसीको भी तृप्त लाभः कस्यचित्रितिकरो दृष्टः । करनेवाली नहीं देखी गयी ।

नामास्माकं वित्ततृष्णा स्याल्लप्सामहे प्राप्सामह इत्ये-तद्वित्तमद्राक्ष्म दृष्टवन्तो चेच्वा त्वाम् । जीवितमपि तथैव। जीविष्यामो यावद्याम्ये पदे त्वम् ईशिष्यसीशिष्यसे प्रभुः स्याः कथं हि मत्यंस्त्वया समेत्यालपधनायु-भवेत । वरस्तु मे वरणीयः स एव यदात्मविज्ञानम् ॥२७॥

अब, जब कि हम आपको देख चुके हैं तो, यदि हमें धनकी लालसा होगी तो, उसे हम प्राप्त कर ही छेंगे। इसी प्रकार दीर्घजीवन भी पा छेंगे। आप याम्यपदपर शासन करेंगे तबतक हम भी जीवित रहेंगे। भला कोई भी मनुष्य आपके सम्पर्कमें आकर अल्पायु और अल्पधन कैसे रह सकता है ? किन्तु वर तो वह जो आत्मविज्ञान है वही हमारा वरणीय है ॥ २७॥

यतश्च-

अजीर्यताममृतानामुपेत्य

जीर्यन्मर्त्यः कथःस्थः प्रजानन् ।

अभिध्यायन्वर्णरतिप्रमोदा-

नतिद्वीर्धे जीविते को रमेत ॥ २८॥

कभी जराग्रस्त न होनेवाले अमरोंके समीप पहुँचकर नीचे पृथिवी-पर रहनेवाल। कौन जराम्रस्त विवेकी मनुष्य होगा जो केवल शारीरिक वर्णके रागसे प्राप्त होनेवाले [ स्त्रीसम्भोग आदि ] सुर्खोको [ अस्थिर रूपमें ] देखता हुआ भी अति दीर्घ जीवनमें सुख मानेगा ? ॥ २८ ॥

अजीयतां वयोहानिमप्राप्त-वताममृतानां सकाशमुपेत्य उपगम्यात्मन उत्कृष्टं प्रयोज-नान्तरं प्राप्तव्यं तेभ्यः प्रजानन् जानता—प्राप्त करता हुआ भी

वयोहानिरूप जीर्णताको प्राप्त होनेवाले अमरों—देवताओं-न की सन्निधिमें पहुँचकर प्राप्त होने योग्य अपने प्रयोजनको — प्राप्तब्यको **उ**ল্কেন্

उपलभमानः स्वयं तु जीर्यन्मर्त्यो जरामरणवान्कधःस्यः कुः पृथिवी अधरचान्तरिक्षादिलोकापेक्षया तस्यां तिष्ठतीति कथःस्यः सन कथमेवमविवेकिभिः प्रार्थनीयं पुत्रवित्तहिरण्याद्यस्थिरं वृणीते । क तदास्य इति वा पाठान्त-रम्। अस्मिन्पक्षे चाक्षरयोजना । तेषु प्रत्रादिष्वास्था आस्थितिः तात्पर्येण वर्तनं यस्य स तदास्यः । ततोऽधिकतरं पुरुषार्थं दुष्प्रापमपि प्रापिपयिषुः क तदास्थो भवेन कश्चित्तदसारज्ञस्तदर्थी इत्यर्थः । सर्वो ह्यपर्युपर्येव बुभूषति लोकस्तसात्र पुत्रवित्तादिलोभैः किं प्रलोभ्योऽहम् । चाप्सर:-प्रमुखान्वर्णरतिप्रमोदाननवस्थित-

जो स्वयं जीर्ण होनेवाला और मरण-धर्मा है अर्थात् जरामरणशील है ऐसा क्षध:स्थ—'कु' पृथिवीको कहते हैं, वह अन्तरिक्षादि लोकोंकी अपेक्षा अध:—नीची [होनेके कारण 'क्षधः' कहलाती ] है, उसपर जो स्थित होता है वह क्षधःस्थ कहा जाता है; ऐसा होकर भी——इस प्रकार अविवेकियोंद्वारा प्रार्थनीय पुत्र, धन और सुवर्ण आदि अस्थिर पदार्थोंको कैसे माँगेगा ?

कहीं 'क्रध:स्थ:' के स्थानमें 'क तदास्थः' ऐसा भी पाठ है पक्षमें अक्षरोंकी योजना इस प्रकार करनी चाहिये। उन पुत्रादिमें जिसकी आस्था—आस्थिति अर्थात् तत्परतापूर्वक प्रवृत्ति है वह 'तदास्थ' है। जो उनसे भी उत्कृष्टतर और दुष्प्राप्य पुरुषार्थको पानेका इच्छुक है वह पुरुष उनमें आस्था करनेवाला कैसे होगा ? अर्थात् उन्हें असार समझनेवाला कोई भी पुरुष उनका अर्था ( इच्छुक ) नहीं हो सकता, क्योंकि सभी लोग उत्तरोत्तर उन्नत ही होना चाहते हैं; अत मैं पुत्र-धन आदि लोभोंसे प्रलोभित नहीं सकता । तथा वर्णके रागसे होनेवाले प्राप्त अप्सरा सुखोंकी अस्थिररूपमें भावना

रूपतयाभिध्यायनिरूपयन्यथावत् | हुआः उन्हें यथावत् ( मिध्यारूपसे ) अतिदीर्घे जीविते को विवेकी रमेत ॥ २८॥

समझता हुआ कौन विवेकी पुरुष अति दीर्घ जीवनमें प्रेम करेगा ? ॥ २८॥

अतो विहायानित्यैः कामैः अतः मुझे इन मिथ्या भोगोंसे प्रलोभित करना छोड़कर जिसके प्रलोभनं यन्मया प्रार्थितम्— लिये मैंने प्रार्थना की है—

यस्मिन्निदं विचिकित्सन्ति मृत्या यत्साम्पराये महति ब्रृहि नस्तत् । वरो गूढमनुप्रविष्टो योऽयं ्नान्यं तस्मान्नचिकेता वृणीते ॥ २९॥

हे मृत्यो ! जिस ( परलोकगत जीव ) के सम्बन्धमें लोग 'हैं या नहीं है, ऐसा सन्देह करते हैं तथा जो महान् परलोकके विषयमें [ निश्चित विज्ञान ] है वह हमसे किह्ये। यह जो गहनतामें अनुप्रविष्ट हुआ वर है इससे अन्य और कोई वर निचकेता नहीं माँगता ॥ २९॥

यसिन्प्रेत इदं विचिकि-। त्सनं विचिकित्सन्ति अस्ति नास्तीत्येवंप्रकारं हे मृत्यो साम्पराये परलोकविषये महित महत्प्रयोजनिनिमत्ते आत्मनो उस आत्माका जो निश्चित विज्ञान

हें मृत्यों ! जिस परलोकगत जीवके विषयमें ऐसा सन्देह करते हैं कि मरनेके अनन्तर 'रहता है या नहीं रहता' उस महान्— महान् प्रयोजनके निमित्तभूत साम्पराय—परलोकके सम्बन्धमें निर्णयविज्ञानं यत्तद्व्यहि कथय नोऽसम्यम् । किं बहुना योऽयं प्रकृत आत्मविषयो वसे गृढं गहनं दुर्विवेचनं प्राप्तोऽनुप्रविष्टः तसाद्वरादन्यमविवेकिमिः प्रार्थ-नीयमनित्यविषयं वसं नचिकेता न वृणीते मनसापीति श्रुतेर्वचन-मिति ॥ २९ ॥ है वह हमसे किहिये। अधिक क्या, यह जो आत्मिविषयक प्रकृत वर है वह बड़ा ही गूढ़- —गहन है और दुर्विवेचनीयताको प्राप्त हो रहा है। उस वरसे अन्य अविवेकी पुरुषोंद्वारा प्रार्थनीय कोई और अनित्य वस्तु-विषयक वर निचेकेता मनसे भी नहीं माँगता—यह श्रुतिका वचन है। । २९॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यगोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीशङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिषद्भाष्ये प्रथमाध्याये प्रथमबल्लीभाष्यं समाप्तम् ॥ १ ॥



### दितिया बद्धी

श्रेय-प्रेय विवेक

परीक्ष्य शिष्यं विद्यायोग्यतां इस प्रकार शिष्यकी परीक्षा कर

इस प्रकार शिष्यकी प्रीक्षा कर और उसमें विद्या-प्रहणकी योग्यता जान यमराजने कहा—

चावगम्याह--

अन्यच्छ्रेयोऽन्यदुतैब प्रेय-स्ते उभे नानार्थे पुरुषः सिनीतः । तयोः श्रेय आददानस्य साधु भवति हीयतेऽर्थाद्य उप्रेयो वृणीते ॥ १ ॥

श्रेय (विद्या) और है तथा प्रेय (अविद्या) और ही है। वे दोनों विभिन्न प्रयोजनवाले होते हुए ही पुरुषको बाँधते हैं। उन दोनोंमेंसे श्रेयका ग्रहण करनेवालेका ग्रुम होता है और जो प्रेयका वरण करता है वह पुरुषार्थसे पतित हो जाता है।। १।।

अन्यत्पृथगेव श्रेयो निः- श्रेयसं तथान्यदुताप्येव प्रेयः प्रियत्रमि । ते प्रेयःश्रेयसी उमे नानार्थे भिन्नप्रयोजने सती पुरुषमधिकृतं वर्णाश्रमादिविद्याप्टं सिनीतो बध्नीतस्ताभ्यामात्म- कर्तव्यतया प्रयुज्यते सर्वः पुरुषः। श्रेयःप्रेयसोर्धभ्युदयामृतत्वार्थी

श्रेय अर्थात् निःश्रेयस अन्यत्— भिन्न ही तथा प्रेय यानी प्रियतर वस्तु भी अन्य ही है । वे श्रेय और प्रेय दोनों विभिन्न प्रयोजनवाले होनेपर भी अधिकारी यानी वर्णाश्रमादिविशिष्ट पुरुषकां वन्धन कर देते हैं; अर्थात् सब लोग उन्हींके द्वारा अपने [विद्या-अविद्यासम्बन्धी] कर्तन्यसे युक्त हो जाते हैं । अभ्युद्यकी इच्छावाला पुरुष प्रेयसे और अमृतत्वका पुरुषः प्रवर्तते । अतः श्रेयःप्रेयः-प्रयोजनकर्तव्यतया ताभ्यां बद्ध इत्युच्यते सर्वः पुरुषः ।

ते यद्यप्येकैकपुरुषार्थसंबन्धिनी विद्याविद्यारूपत्वादिरुद्धे
इत्यन्यतरापरित्यागेनैकेन पुरुषेण
सहानुष्ठातुमशक्यत्वात् तयोहिंत्वाविद्यारूपं प्रेयः श्रेय एव
केवलमाददानस्योपादानं कुर्वतः
साधु शोभनं शिवं भवति।
यस्त्वदूरदर्शी विमूढो हीयते
वियुज्यतेऽस्मादर्थात् पुरुषार्थात्
पारमार्थिकात्प्रयोजनान्नित्यात्
प्रच्यवत इत्यर्थः। कोऽसौय उ प्रेयो
वृणीत उपादत्त इत्येतत्।। १।।

इन्ह्रुक श्रेयसे प्रवृत्त होता है। अतः श्रेय और प्रेय इन दोनोंके प्रयोजनोंकी कर्तव्यताके कारण सब छोग उनसे बद्ध कहे जाते हैं।

वे यद्यपि एक-एक पुरुषार्थसे सम्बन्ध रखनेवाले हैं तो भी विषा और अविद्यारूप होनेके कारण परस्पर विरुद्ध हैं, अतः एकका परित्याग किये बिना एक पुरुषद्वारा उन दोनोंका साथ-साथ अनुष्ठान न हो सकनेके कारण उनमेंसे अविषा-रूप प्रेयको छोडकर केवल श्रेयका ही खीकार करनेवालेका साध्—शुभ यानी कल्याण होता है। जो मूढ दूरदर्शी नहीं है वह इस अर्थ-पुरुवार्थ अर्थात् प्रमार्थसम्बन्धी नित्य प्रयोजनसे च्युत हो है; वह कौन है ? वही जो प्रे<mark>यका वरण अर्थात् प्रहण करता</mark> है-यह इसका तात्पर्य है ॥ १ ॥

यद्यभे अपि कर्तुं स्वायत्ते |
पुरुषेण किमर्थं प्रेय एवादत्ते

बाहुल्येन लोक इत्युच्यते—

यदि श्रेय और प्रेय इन दोनों-हीका करना मनुष्यके स्वाधीन है तो छोग अधिकतासे प्रेयको ही क्यों स्वीकार करते हैं दसपर कहा जाता है— श्रेयश्च प्रेयश्च मनुष्यमेत-स्तौ सम्परीत्य विविनक्ति धीरः । श्रेयो हि धीरोऽभि प्रेयसो वृणीते

प्रेयो मन्दो <u>योगक्षेमाद्</u>वृ<u>णीते ॥ २ ॥</u>

श्रेय और प्रेय [ परस्पर मिले हुए-से होकर ] मनुष्यके पास आते हैं । उन दोनोंको बुद्धिमान् पुरुष भली प्रकार विचारकर अलग-अलग करता है । विवेकी पुरुष प्रेयके सामने श्रेयका ही वरण करता है; किन्तु मूढ़ योग-क्षेमके निमित्तसे प्रेयका वरण करता है ॥ २ ॥

सत्यं खायत्ते तथापि साधनतः फलतश्च मन्दबुद्धीनां दुर्विवेक-रूपे सती व्यामिश्रीभृते इव मनुष्यमेतं पुरुषमा इतः प्राप्नुतः श्रेयश्च प्रेयश्च । अतो हंस इवाम्भसः पयस्तौ श्रेयः प्रेयः पदार्थी सम्परीत्य सम्यक्परिगम्य मनसालोच्य गुरुलाघवं विविनक्ति पृथक्तरोति धीरो धीमान । विविच्य च श्रेयो हि श्रेय एवाभिवृणीते प्रेयसोऽभ्यर्हितत्वात् । कोऽसौ ? धीरः ।

वे मनुष्यके अधीन हैं-- यह बात ठीक है। तथापि वे श्रेय और प्रेय मन्दबुद्धि पुरुषोंके लिये साधन और फढदष्टिसे जिनका पार्थक्य करना बहुत कठिन है ऐसे होकर परस्पर मिले हुए-से ही मनुष्य यानी इस जीवको प्राप्त होते हैं। अतः हंस जिस प्रकार जलसे दूध अलग कर लेता है उसी प्रका<mark>र धीर—बुद्धिमान्</mark> पुरुष उन श्रेय और प्रेय पदार्थीका भली प्रकार परिगमन कर--मनसे उनकी आलोचना कर उनके गौरव और लाघवका विवेक यानी प्रथक्करण करता है। इस प्रकार विवेचन कर वह प्रेयकी अपेक्षा अधिक अभीष्ट होनेके कारण श्रेयका ही प्रइण करता है। परन्तु ऐसा करता कौन है ? वही जो बुद्धिमान है।

यस्तु मन्दोऽल्पवृद्धिः स विवेकासामर्थ्याद्योगक्षेमाद्योग-क्षेमनिमित्तं शरीराद्यपचयरक्षण-निमित्तमित्येतत्त्रेयः पशुपुत्रादि-लक्षणं वृणीते ॥ २॥

इसके विपरीत जो मन्द—अल्पबुद्धि है वह, विवेकशिकका अभाव
होनेके कारण, जो योग-क्षेमका ही
कारण है अर्थात् जो शरीरादिकी
वृद्धि और रक्षाका ही निमित्त है
उस पशु-पुत्रादिरूप प्रेयका ही
वरण करता है।। २॥

स त्वं प्रियान्प्रियरूपाश्श्व कामा-नभिध्यायन्नचिकेतोऽत्यस्नाक्षीः । नैताश्सङ्कां वित्तमयीमवाप्तो यस्यां मजान्ति बहवो मनुष्याः ॥ ३ ॥

हे निचकेतः ! उस त्ने पुत्र-वित्तादि प्रिय और अप्सरा आदि प्रियरूप भोगोंको, उनका असारत्व चिन्तन करके, त्याग दिया है और जिसमें बहुत-से मनुष्य डूब जाते हैं उस इस धनप्राया निन्दित गतिको त्राप्त नहीं हुआ।। ३।।

स त्वं पुनःपुनर्भया प्रलोभ्यसानोऽपि प्रियान् पुत्रादीन्
प्रियरूपांश्वाप्सरःप्रभृतिलक्षणान्
कामानभिध्यायंश्चिन्तयंस्तेषाम्
अनित्यत्वासारत्वादिदोषान् हे
नचिकेतोऽत्यस्राक्षीरतिसृष्टवान्
परित्यक्तवानस्यहो बुद्धिमत्ताः
तव । नैतामवाप्तवानसि सृङ्कां
सृति कुत्सितां मृढजनप्रवृत्तां
हे नचिकेतः
धन्य हैं; जिस त्वारम्बर्ग प्रलोभित प्रश्चार्य प्रलोभित प्रश्चार्य प्रलोभित प्रश्चार्य प्रश्चार प्रलोभित प्रश्चार्य प्रश्चार प्रश्चित प्रश्चार प्रश्चित प्रश्चार प्रश्

हे नचिकेतः ! तेरी बुद्धिमत्ता धन्य है; जिस तूने कि मेरे द्वारा बारम्बार प्रलोभित किये जानेपर भी पुत्रादि प्रिय तथा अप्सरा आदि प्रियरूप भोगोंका, उनकी अनित्यता और असारता आदि दोषोंका विचार करके परित्याग कर दिया, और जिसमें मूढ़ पुरुष प्रवृत्त हुआ करते हैं उस वित्तमयी—धनप्राया निन्दित गतिको तू प्राप्त नहीं

वित्तमयीं धनप्रायाम् । यस्यां सृतौ । हुआ जिस मार्गमें कि बहुत-से मूढ़ मज्जन्ति सीदन्ति बहवोऽनेके मृढा मनुष्याः ॥ ३ ॥

पुरुष डूब जाते अर्थात् दु:ख उठाते हैं ॥ ३ ॥

'उनमेंसे श्रेयको ग्रहण करने-

वालेका शुभ होता है और जो प्रेयका वरण करता है वह स्वार्थसे

पतित हो जाता हैं ऐसा जो ऊपर (इस वल्लीके प्रथम मन्त्रमें) कहा गया है, सो क्यों ? [ इसपर

तयोः श्रेय आददानस्य साधु

भवति हीयतेऽथीद्य उ प्रयो वृणीत

इत्युक्तं तत्कसाद्यतः

दूरमेते विपरीते

विषूची

यमराज कहते हैं, वियोंकि

अविद्या या च विद्येति ज्ञाता। विद्याभीप्सिनं नचिकेतसं मन्ये

न त्वा कामा बहवोऽलोलुपन्त ॥ ४ ॥

जो विद्या और अविद्यारूपसे जानी गयी हैं वे दोनों अत्यन्त विरुद्ध खभाववाली और विपरीत फल देनेवाली हैं | मैं तुझ निचकेताको विद्यामिलाषी मानता हूँ ? क्योंकि तुझे बहुत-से मांगोंने भी नहीं छुभाया ॥ ४ ॥

दूरं दूरेण महतान्तरेणैते विप-रीते अन्योन्यव्यावृत्तरूपे विवेका-विवेकात्मकत्वात्तमः प्रकाशाविव । विषुची विषुच्यों नानागती भिन-फले संसारमोक्षहेतुत्वेनेत्येतत्।

ये दोनों प्रकाश और अन्धकार-के समान विवेक और अविवेकरूप होनेसे 'दूरम्' अर्थात् महान् अन्तरके साथ विपरीत हैं—आपस-में एक-दूसरेसे व्यावृत्तरूप हैं। और विषूची अर्थात् नाना गतिवाले हैं यानी संसार और मोक्षके कारण होनेसे विभिन्न फल्युक्त हैं।

के ते इत्युच्यते। या चाविद्या
प्रेयोविषया विद्येति च श्रेयोविषया
ज्ञाता निर्ज्ञातावगता पण्डितैः।
तत्र विद्याभीप्सिनं विद्यार्थिनं
निर्चकेतसं त्वामहं मन्ये।
कस्माद्यसाद्विद्वद्वद्विप्रलोभिनः
कामा अप्सरःप्रभृतयो बहवोऽपि
त्वा त्वां नालोलुपन्त न विच्छेदं
कृतवन्तः श्रेयोमार्गादात्मोपभोगाभिवाञ्छासंपादनेन। अतो
विद्यार्थिनं श्रेयोभाजनं मन्य
इत्यभिप्रायः॥ ४॥

वे कौन हैं--इसपर कहते हैं--- 'जो कि पण्डितोंद्वारा प्रेयको विषय करनेवाली अविद्या श्रेयोविषया विद्यारूपसे जानी गयी हैं। ' उनमें तुश नचिकेताको मैं अर्थात् विद्याभिलाषी मानता हूँ । क्यों मानता हूँ ? क्योंकि अविवेकियोंकी बुद्धिको प्रलोभित करनेवाले अप्सरा आदि बहुत-से भोग भी तुम्हें छभा सके-उन्होंने तेरे हृदयमें अपने भोगकी इच्छा उत्पन्न करके तुझे श्रेयोमार्गसे विचलित नहीं किया। अतः मैं तुझे विद्यार्थी यानी श्रेयका पात्र समझता हूँ—यह इसका अभिप्राय है ॥ १ ॥

अविद्यायस्तोंकी दुर्दशा

ये तु संसारभाजनाः— । किन्तु जो संसारके पात्र हैं—— अविद्यायामन्तरे वर्तमानाः

स्वयं धीराः पण्डितंमन्यमानाः ।

<mark>दन्द्रम्यमाणाः परियन्ति मू</mark>ढा

<mark>अन्धेनैव नीयमाना यथान्धाः ॥ ५ ॥</mark>

वे अविद्यांके भीतर रहनेवाले, अपने-आप बड़े बुद्धिमान् बने हुए और अपनेको पण्डित माननेवाले, मूढ पुरुष, अन्घेसे ही ले जाये जाते हुए अन्घेके समान अनेकों कुटिक गतियोंकी इच्छा करते हुए भटकते रहते हैं॥ ५॥ अविद्यायामन्तरे मध्ये घनी
भूत इव तमिस वर्तमाना
वैष्ट्यमानाः पुत्रपश्चादितृष्णा
पाञ्चञ्चतैः । स्वयं वयं धीराः

प्रज्ञावन्तः पण्डिताः शास्त
इञ्चलाश्चेति मन्यमानास्ते दन्द्र
न्यमाणा अत्यर्थं कुटिलामनेक
रूपां गतिम् इच्छन्तो जरामरणरोगादिदुःस्वैः परियन्ति परिगच्छन्ति मृढा अविवेकिनोऽन्धेनैव दृष्टिविहीनेनैव नीयमाना
विषमे पथि यथा बहवोऽन्धा

महान्तमनर्थमृच्छन्ति तद्वत् ॥५॥

वे घनीभूत अन्धकारके समान अविद्याके भीतर स्थित हो पुत्र-पुत्र आदि सैकड़ों तृष्णापाशोंसे बँधे हुए व्यवहारमें छगे रहते हैं ] । जिस प्रकार अंघे यानी दृष्टिहीन पुरुषसे विषम मार्गमें ले जाये जाते हुए बहुत-से अंघे महान् अनर्थको प्राप्त होते हैं उसी प्रकार 'हम बड़े धीर यानी बुद्धिमान् हैं और पण्डित अर्थात् शास्रकुशल हैं' इस प्रकार अपनेको माननेवाले वे मूढ्--अविवेकी पुरुष नाना प्रकार-की अत्यन्त कुटिल गतियोंकी इच्छा करते हुए जरा, मरण और रोगादि दु:खोंसे सब ओर भटकते रहते हैं॥ ५॥

अत एव मूढत्वात्— । अतएव मूढताके कारण— न साम्परायः प्रतिभाति बालं प्रमाद्यन्तं वित्तमोहेन मूढम्। अयं लोको नास्ति पर इति मानी पुनः पुनर्वशमापद्यते मे॥ ६॥

धनके मोहसे अंघे हुए और प्रमाद करनेवाले उस मूर्खको परलोक-का साधन नहीं सूजता। यह लोक है, परलोक नहीं है—ऐसा माननेवाला पुरुष बारम्बार मेरे वशको प्राप्त होता है ॥ ६॥ न साम्परायः प्रतिभाति ।
सम्पर ईयत इति सम्परायः परलोकस्तत्प्राप्तिप्रयोजनः साधनविशेषः शास्त्रीयः साम्परायः ।
स च बालमविवेकिनं प्रति न
प्रतिभाति न प्रकाशते नोपतिष्ठत
इत्येतत् ।

प्रमाद्यन्तं प्रमादं कुर्वन्तं पुत्रपश्चादिप्रयोजनेष्वासक्तमनसं तथा वित्तमोहेन वित्तनिमित्तेना-विवेकेन मृढं तमसाच्छन्नं सन्तम् । अयमेव लोको योऽयं दश्यमानः स्त्रयन्नपानादिविशिष्टो नास्ति परोऽदृष्टो लोक इत्येवं मननशीलो मानी पुनः पुन-र्जनित्वा वशं मदधीनतामापद्यते मे मृत्योर्मम । जननमरणादि-लक्षणदुःखप्रवन्धारूढ एव भव-तीत्यर्थः । प्रायेण होवंविध एव लोकः ॥ ६ ॥ उसे साम्पराय भासित नहीं होता । देहपातके अनन्तर जिसके प्रति गमन किया जाय उसे सम्पराय—प्रलोक कहते हैं । उसकी प्राप्ति ही जिसका प्रयोजन है वह शास्त्रीय साधन-विशेष साम्पराय है । वह बाळ अर्थात् अविवेकी पुरुषके प्रति प्रकाशित नहीं होता, अर्थात् वह उसके चित्तके सम्मुख उपस्थित नहीं होता।

तथा जो प्रमाद करनेवाला है--जिसका चित्त पुत्र-पशु आदि प्रयोजनोंमें आसक्त है और धनके मोहसे अर्थात् धननिमित्तक अविवेकसे मूढ़ यानी अज्ञानसे आवृत है [ उस मूढ़को परलोकका साधन नहीं सूझा करता ] । 'यह जो स्त्री और अन्न-पानादिविशिष्ट दश्यमान छोक है बस यही है, इससे अन्य और कोई [स्वर्गादि] लोक नहीं हैं' जो पुरुष इस प्रकार माननेवाला है वह बारम्बार जन्म लेकर मुझ मृत्युकी अधीनताको प्राप्त होता है । अर्थात् वह जन्म-मरणादिरूप दु:खपरम्परापर आरूढ़ रहता है। यह लोक प्रायः इसी प्रकारका है ॥ ६ ॥

आत्मज्ञानकी दुर्लभता

ु॰ यस्तु श्रेयोऽर्थी सहस्रेषु । कश्चिदेवात्मविद्भवति त्वद्विधो यसात्—

सहस्रेषु किन्तु जो तेरे समान श्रेयकी त्वद्विधो इच्छावाळा है ऐसा तो हजारोंमें कोई ही आत्मवेत्ता होता है; क्योंकि—

श्रवणायापि बहुमियों न लभ्यः

श्वण्वन्तोऽपि बहुवो यं न विद्युः।

आश्रयों वक्ता कुरालोऽस्य लब्धा-

श्चर्यो ज्ञाता कुशलानुशिष्टः ॥ ७ ॥

जो बहुतोंको तो सुननेके लिये भी प्राप्त होनेयोग्य नहीं है, जिसे बहुतसे सुनकर भी नहीं समझते उस आत्मतत्त्वका निरूपण करनेवाला भी आश्चर्यरूप है, उसको प्राप्त करनेवाला भी कोई निपुण पुरुष ही होता है तथा कुशल आचार्यद्वारा उपदेश किया हुआ ज्ञाता भी आश्चर्यरूप है ॥७॥

श्रवणायापि श्रवणार्थं श्रोतुम् ।
अपि यो न लभ्य आत्मा बहुमिरनेकैः शृष्वन्तोऽपि बहवोऽनेकेऽन्ये यमात्मानं न विद्युर्न विदन्त्यभागिनोऽसंस्कृतात्मानो न विज्ञानीयुः । किं चास्य वक्तापि आश्रयीऽद्भुतवदेवानेकेषु कश्चिद् एव भवति । तथा श्रुत्वाप्यस्य आत्मनः कुश्चलो निपुण एवानेकेषु लब्धा कश्चिदेव भवति । यसाद् आश्रयी ज्ञाता कश्चिदेव कुश-लानुशिष्टः कुशलेन निपुणेन आचार्यणानुशिष्टः सन् ॥७॥

जो आस्मा बहुतोंको तो सुननेके लिये भी नहीं मिलता तथा दूसरे
बहुतसे अभागा अशुद्धचित्त पुरुष
जिस आत्मतत्त्वको सुनकर भी नहीं
जान पाते। यही नहीं, इसका
वक्ता भी आश्चर्य अर्थात् अद्भुत-सा
हो है—वह भी अनेकोंमें कोई ही
होता है। तथा सुनकर भी इस
आत्माका लब्धा (प्रहण करनेवाला)
तो अनेकोंमें कोई निपुण पुरुष ही
होता है; क्योंकि जिसे [आत्मदर्शनमें] कुशल आचार्यने उपदेश
किया हो ऐसा इसका ज्ञाता भी
आश्चर्यहूप ही है।। ७॥

कस्मात्—

क्योंकि—

<mark>न नरेणावरेण प्रोक्त</mark> एष स्रुविज्ञेयो बहुधा चिन्त्यमानः।

अनन्यप्रोक्ते गतिरत्र नास्ति

अणीयान्ह्यतक्रयमणुप्रमाणात् ॥ ८॥

कई प्रकारसे कल्पित किया हुआ यह आत्मा साधारण बुद्धिवाले पुरुष-द्वारा कहे जानेपर अच्छी तरइ नहीं जाना जा सकता । अभेददर्शी आचार्य-द्वारा उपदेश किये गये इस आत्मामें [ अस्ति-नास्तिरूप ] कोई गित नहीं है; क्योंकि यह सूक्ष्म परिमाणवालोंसे भी सूक्ष्म और दुर्विज्ञेय है ॥ ८ ॥

न हि नरेण मनुष्येणावरेण प्रोक्तोऽवरेण हीनेन प्राकृतवुद्धिना इत्येतदुक्त एष आत्मा यं त्वं मां पृच्छिसि न हि सुष्ठु सम्य-ग्विज्ञेयो विज्ञातुं शक्यो यस्माद् बहुधास्ति नास्ति कर्ताकर्ता ग्रुद्धोऽशुद्ध इत्याद्यनेकथा चिन्त्यमानो वादिभिः।

कथं पुनः सुविज्ञेय इत्युच्यते— अनन्यप्राक्तेऽनन्येन अपृथग्दर्शिना अपृथग्दर्शिना आचार्येण प्रतिपाद्य-ब्रह्मात्मभूतेन प्रोक्त उक्त आत्मिन गतिरनेकधास्ति नास्तीत्यादि-लक्षणा चिन्ता गतिरत्रास्मिन् आत्मिन नास्ति न विद्यते सर्ववि-कल्पगतिप्रत्यस्तमितत्वादात्मनः। यह आत्मा, जिसके विषयमें
तुम मुझसे पूछ रहे हो, किसी
अवर—हीन यानी साधारण बुद्धिवाले मनुष्यसे कहा जानेपर अच्छी
तरह नहीं जाना जा सकता;
क्योंकि इसका वादियोंद्वारा अस्तिनास्ति, कर्ता-अकर्ता एवं शुद्धअशुद्ध—इस प्रकार अनेक तरहसे
चिन्तन किथा जाता है।

तो फिर यह किस प्रकार अच्छी तरह जाना जाता है ? इसपर कहते हैं — अनन्यप्रोक्त — अनन्य अर्थात् अपने प्रतिप्राध ब्रह्मखरूपको प्राप्त हुए अपृथग्दर्शी आचार्यद्वारा कहे हुए इस आत्मामें अस्ति-नास्ति-रूप गति यानी चिन्ता नहीं है; क्योंकि आत्मा सम्पूर्ण विकल्पोंकी गतिसे रहित है । अथवा खात्मभूतेऽनन्यस्मिन्
आत्मिनि प्रोक्तेऽनन्यप्रोक्ते गितिः
अत्रान्यावगतिर्नास्ति श्रेयस्यान्यस्य
अमावात् । ज्ञानस्य होषा परा
निष्ठा यदात्मैकत्विद्यानम् ।
अतोऽवगन्तव्यामावान्न गितिः
अत्रावशिष्यते । संसारगतिर्वात्र
नास्त्यनन्य आत्मिनि प्रोक्ते
नान्तरीयकत्वात्तिद्वज्ञानफलस्य
मोक्षस्य ।

अथवा प्रोच्यमानब्रह्मात्म-भूतेनाचार्येण प्रोक्त आत्मिन अगतिरनवबोधोऽपरिज्ञानम् अत्र नास्ति । भवत्येवावगतिस्तद्विषया श्रोतुस्तदस्म्यहमित्याचार्यस्येवे-त्यर्थः ।

एवं सुविज्ञेय आत्मा आगमवता आचार्येणानन्यतया प्रोक्तः । इतरथा द्यणीयानणुप्रमाणादपि

अनन्यप्रोक्त-अथवा खरूपभूत अनन्य आत्माका गुरु-द्वारा उपदेश किये जानेपर अन्य ज्ञेय वस्तुका अभाव हो जानेके कारण उसमें कोई गति यानी अन्य अवगति (ज्ञान) नहीं रहती; क्योंकि आत्माके एकत्वका जो विज्ञान है यही ज्ञानकी परा निष्ठा है। अतः ज्ञेय वस्तुका अभाव हो जानेके कारण फिर यहाँ कोई और गति नहीं रहती। अथवा उस अनन्य अर्थात् खात्मभूत आत्मतत्त्वके उपदेश कर दिये जानेपर संसारकी गति नहीं रहती; क्योंकि उसके अनन्तर तुरंत ही आत्मविज्ञानका फलरूप मोक्ष प्राप्त हो जाता है।

अथवा जिसका आगे वर्णन किया जायगा उस ब्रह्मात्मभूत आचार्यद्वारा उपदेश किये हुए इस आत्मतत्त्वमें फिर अगति—अनवबोध अर्थात् अपरिज्ञान नहीं रहता। अर्थात् आचार्यके समान उस श्रोताको भी यह आत्मविषयक ज्ञान हो ही जाता है कि 'वह (ब्रह्म) मैं हूँ'।

इस प्रकार शास्त्रज्ञ आचार्य-द्वारा अभिन्नरूपसे कहा हुआ आत्मा सुविज्ञेय होता है। नहीं तो, यह अणुप्रमाण वस्तुओंसे भी अणु हो

सम्पद्यत आत्मा । अतक्येमतक्येः स्वबुद्धचाभ्यृहेन केवलेन तर्केण। तर्क्यमाणेऽणुपरिमाणे केनचित् स्थापित आत्मिन ततो ह्यणुतरम् अन्योऽभ्यूहति ततोऽप्यन्योऽणु-तममिति न हि कुतर्कस्य निष्ठा क्रचिद्विद्यते ॥ ८॥

जाता है; अपनी बुद्धिसे निकाले <mark>हुए केवल तर्कद्वारा इसका ज्ञान नहीं</mark> हो सकता । यदि कोई पुरुष तर्क करके उस अणुपरिमाण आत्माको स्थापित भी करे तो दूसरा उससे भी अणु तथा तीसरा उससे भी अत्यन्त अणु स्थापित कर देगाः क्योंकि कुतर्ककी स्थिति कहीं भी नहीं है ॥ ८॥

नेषा तर्केण मतिरापनेया प्रोक्तान्येनैव सुज्ञानाय प्रेष्ठ । त्वमापः सत्यधृतिर्बतासि यां

त्वादङ्नो भ्यान्नचिकेतः प्रष्टा ॥ ९ ॥

हे प्रियतम ! सम्यक् ज्ञानके छिये शुष्क तार्किकसे भिन्न आचार्यद्वारा कही हुई यह बुद्धि, जिसे कि त् प्राप्त हुआ है, तर्कद्वारा प्राप्त होने योग्य नहीं है । अहा ! तू बड़ा ही सत्य धारणावाला है । हे नचिकेतः ! हमें ते**रे समान प्रश्न करने**वाला प्राप्त हो ॥ ९ ॥

आत्मनि अतोऽनन्यप्रोक्त येयमागमप्रतिपाद्यातम-मतिर्नेषा तर्केण स्वबुद्धचभ्यूह-मात्रेणापनेया न प्रापणीयेत्यर्थः ।

अतः अभैददर्शी आचार्यद्वारा उपदेश किये हुए आत्मामें हुए जो यह शास्त्रप्रतिपाद्य आत्म-विषयक मित है वह तर्कसे अर्थात् अपनी बुद्धिके ऊहापोह्मात्रसे प्राप्त होने योग्य नहीं है । अथवा [ यह समझो कि ] यह आत्मबुद्धि तर्क-नापनेतच्या वा न हातच्या शक्तिसे अपनेतच्य यानी छोड़ी तार्किको ह्यनागमज्ञः स्ववुद्धिपरिकल्पितं यत्किञ्चिदेव कथयति । अत एव च येयमागमप्रभूता मतिरन्येनैवागमाभिज्ञेन
आचार्येणैव तार्किकात्प्रोक्ता सती
सुज्ञानाय भवति हे प्रेष्ठ प्रियतम।
का पुनः सा तर्कागम्या
मतिरित्युच्यते—

यां त्वं मितं महरप्रदानेन
आपः प्राप्तवानिस् । सत्या
अवितथविषया धृतिर्यस्य तव सत्वं
सत्यधृतिर्वतासीत्यनुकम्पयन्नाह
मृत्युर्निचकेतसं वक्ष्यमाणविज्ञानस्तुतये । त्वादक्त्वज्ञत्यो नः
अस्मभ्यं भूयाद्भवताद्भवत्वन्यः
पुत्रः शिष्यो दा प्रष्टाः कीद्य्यादक्त्वं हे निचकेतः प्रष्टा ॥९॥

जाने योग्य नहीं है; क्योंकि तार्किक तो अध्यात्मशास्त्रसे अनिभन्न होता है, वह अपनी बुद्धिसे परिकल्पित चाहे जो कहता रहता है। अतः हे प्रेष्ठ — प्रियतम! यह जो शास्त्रजनित आत्मबुद्धि है वह तो तार्किकसे भिन्न किसी शास्त्रज्ञ आचार्यद्वारा उपदेश की जानेपर ही सम्यक् ज्ञानकी कारण होती है।

अच्छा तो, तर्कसे प्राप्त न होने योग्य वह मित कौन-सी है १ इस-पर कहते हैं—

जिस मितको तूने मेरे वरप्रदानसे प्राप्त किया है। जिस तेरी
पृति सत्य अर्थात् यथार्थ पदार्थको
विषय करनेवाछी है वह तू सत्यपृति है। 'बत' इस अञ्ययसे
अनुकम्पा करते हुए यमराज आगे
कहे जानेवाछे विज्ञानकी स्तुतिके
छिये निचकेतासे कहते हैं—'हे
निचकेतः! हमें तेरे समान प्रश्नकरनेवाछा और भी पुत्र अथवा शिष्य
मिछे। परन्तु वह हो कैसा? जैसा
कि तू प्रश्न करनेवाछा है'॥ ९॥

पुनरपि तुष्ट आह—- ]

नचिकेतासे प्रसन हुए मृत्युने फिर भी कहा—

TELL E

OF THE SHOW

कर्मफलकी अनित्यता

जानाम्यहः शेवधिरित्यनित्यं न ह्यप्रुवैः प्राप्यते हि घ्रुवं तत् । ततो मया नाचिकेतश्चितोऽग्नि-रनित्यैर्द्रव्यैः प्राप्तवानस्मि नित्यम् ॥१०॥

मैं यह जानता हूँ कि कर्मफल्रस्प निधि अनित्य है; क्योंकि अनित्य साधनोंद्वारा वह नित्य [आत्मा] प्राप्त नहीं किया जा सकता। तब मैरेद्वारा नाचिकेत अग्निका चयन किया गया। उन अनित्य पदायोंसे ही मैं [आपेक्षिक] नित्य [याम्यपद] को प्राप्त हुआ हूँ ॥ १०॥

जानाम्यहं शेवधिर्निधिः कर्मफललक्षणो निधिरिव प्रार्थ्यत
इति । असावनित्यमनित्य इति
जानामि । न हि यस्मादनित्यैः
अधुवैर्नित्यं ध्रुवं तत्प्राप्यते परमात्माख्यः शेवधिः । यस्त्वनित्यसुखात्मकः शेवधिः स एवानित्यैईच्यैः प्राप्यते ।

हि यतस्ततस्तस्मानमया जानतापि नित्यमनित्यसाधनैने
प्राप्यत इति नाचिकेतश्चितोऽग्निः
अनित्यैर्द्रच्यैः पश्चादिभिः
स्वर्गसुखसाधनभूतोऽग्निर्निर्वर्तित

जिसके लिये निधि (खजाने) के समान प्रार्थना की जाती है वह कर्मफलरूप निधि ही 'शेविध' है । यह अनित्य—सदा न रहनेवाली है—ऐसा मैं जानता हूँ । क्योंकि इन अनित्य यानी अस्थिर साधनोंसे वह परमात्मा नामक नित्य—स्थिर निधि प्राप्त नहीं की जा सकती । जो निधि अनित्यसुखखरूप है वहीं अनित्य पदार्थींसे प्राप्त होती है ।

क्योंकि ऐसा है इसिल्ये मैंने यह जान-वृज्ञकर भी कि 'अनित्य साधनोंसे नित्यकी प्राप्ति नहीं होती' नाचिकेत अग्निका चयन किया था; अर्थात् पशु आदि अनित्य पदार्थोंसे खर्ग-सुखके साधनस्वरूप उस अग्नि

इत्यर्थः । तेनाहमधिकारापन्नो । का सम्पादन किया था । उसीसे मैं नित्यं याम्यं स्थानं स्वर्गीख्यं अधिकारसम्पन्न होकर आपेक्षिक नित्य स्वर्ग नामक याम्यस्थानको नित्यमापेक्षिकं प्राप्तवानस्मि ।।१०।। प्राप्त हुआ हूँ ॥ १०॥



नचिकेताके त्यागकी प्रशंसा

जगतः प्रतिष्ठां कामस्याप्ति क्रतोरनन्त्यमभयस्य पारम् । स्तोममहदुरुगायं प्रतिष्ठां दृष्ट्रा धृत्या धीरो नचिकेतोऽत्यस्राक्षीः ॥ ११॥

हे नचिकेतः ! तूने बुद्धिमान् होकर भोगोंकी समाप्ति ( अवधि ), जगत्की प्रतिष्ठा, यज्ञफलके अनन्तत्व, अभयकी मर्यादा, स्तत्य और महती ( अणिमादि ऐ३३र्यथुक्त ) विस्तीर्ण गति तथा प्रतिष्ठाको देखकर भी उसे धैर्यपूर्वक त्याग दिया है ॥ ११ ॥

त्वं तु कामस्याप्ति समाप्तिम्, अत्रैवेहैव सर्वे कामाः परिसमाप्ताः, साध्यात्माधिभृताधि-दैवादेः प्रतिष्ठामाश्रयं सर्वात्म-कत्वात्, क्रतोः फलं हैरण्यगर्भ पदमनन्त्यमानन्त्यम्, अभयस्य च पारं परां निष्ठाम्, स्तोमं

किन्तु हे नचिकेतः ! तुमने तो धीर-धृतिमान् होकर् कामनाओं-की प्राप्ति—समाप्तिको, क्योंकि इस [हिरण्यगर्भ पद ] में ही सम्पूर्ण कामनाएँ समाप्त होती हैं, तथा सर्वात्मक होनेके कारण अध्यातम, अधिभूत एवं अधिदैवरूप जगत्की प्रतिष्ठा यानी आश्रयको, यज्ञके अनन्त्य--आनन्त्य अर्थात् अनन्त फल हिरण्यगर्भ पदको, अभयके पार अर्थात् परा निष्ठाको और स्तोम—

स्तुत्यं महदणिमाद्यैश्वर्याद्यनेकगुणसंहतं स्तोमं च तन्महच
निरितशयत्वात्स्तोममहत्, उरुगायं विस्तीर्णां गतिम्, प्रतिष्ठां स्थितिमात्मनोऽनुत्तमामि दृष्ट्या धैर्येण धीरो धीमान्सन् निचकंतोऽत्यस्राक्षीः परमेव आकाङ्क्षन्तिसृष्ट्यानिस सर्वम् एतत् संसारभोगजातम् । अहो वतानुत्तमगुणोऽसि ॥ ११ ॥

स्तुत्य तथा महत्—आणमादि ऐश्वर्य आदिक अनेक गुणोंके सङ्घातसे युक्त, इस प्रकार जो स्तोम है और महत् भी है ऐसे सर्वोत्कृष्ट होनेके कारण स्तोममहत् उरुगाय—विस्तीण गितको तथा प्रतिष्ठा—अपनी सर्वेत्तम स्थितिको देखकर भी उसे घंपपूर्वक त्याग दिया । अर्थात् एकमात्र परवस्तुकी ही इच्छा करते हुए इस सम्पूर्ण सांसारिक भोगसमूहका परित्याग कर दिया । अहो ! तुम बड़ ही उत्कृष्ट गुणसम्पन्न हो ! ॥ ११ ॥

यं त्यं ज्ञातुमिच्छस्यात्मानम्— जिस आत्माको तुम जानना चाहते हो——

आत्मज्ञानका फल

तं दुर्दर्शं गृहमनुप्रविष्टं गुहाहितं गह्वरेष्ठं पुराणम् । अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो हर्षशोकौ जहाति ॥ १२॥

उस कठिनतासे दीख पड़नेवाले, गूढ़ स्थानमें अनुप्रविष्ट, बुद्धिमें स्थित, गहन स्थानमें रहनेवाले, पुरातन देवको अध्यात्मयोगकी प्राप्तिद्वारा जानकर धीर (बुद्धिमान्) पुरुष हर्ष-शोकको त्याग देता है ॥ १२॥ तं दुर्दशं दुःखेन दर्शनम् अस्येति दुर्दशं दुःखेन दर्शनम् अस्येति दुर्दशं ऽतिस्कष्मत्वात् गृढं गहनमनुप्रविष्टं प्राकृतविषय-विकारिदज्ञानेः प्रच्छन्नमित्येतत्, गृहाहितं गृहायां बुद्धौ स्थितं तत्रोपलभ्यमानत्वात्, गह्वरेष्ठं गह्वरे विषमेऽनेकानर्थसंकटे तिष्टतीति गह्वरेष्ठम् । यत एवं गृढमनुप्रविष्टो गुहाहितश्चातो गह्वरेष्ठः; अतो दुर्दर्शः ।

तं पुराणं पुरातनमध्यात्मयोगाधिगमेन विषयेभ्यः प्रतिसंहृत्य चेतस आत्मिन समाधानम्
अध्यात्मयोगस्तस्याधिगमस्तेन
मत्वा देवमात्मानं धीरो हर्षशोकावात्मन उत्कर्षीपकर्षयोः
अभावाञ्जहाति ॥ १२॥

अति सूक्ष्म होनेके दुर्दर्श--जिसका कठिनतासे दर्शन हो सके उसे दुर्दर्श कहते हैं, गूढ अर्थात् गहन स्थानमें अनुप्रविष्ट यानी शब्दादि प्राकृत विषयविकाररूप विज्ञानसे छिपे हुए, गुहा--बुद्धिमें उपकब्ध होनेके कारण उसीमें स्थित तथा गहरेष्ठ--गहर--विषम यानी अनेक अनर्थोंसे सङ्क्षित स्थानमें रहनेवाले 🛭 देवको जानकर धीर पुरुष हर्ष-शोकको त्याग देता है ]। क्योंकि आत्मा इस प्रकार गूढ स्थानमें अनुप्रविष्ट और बुद्धिमें स्थित है इसिंछये वह गहरेष्ठ है तथा गहरेष्ठ होनेके कारण ही दुर्दर्श है।

उस पुराण यानी पुरातन देवको अध्यात्मयोगकी——चित्तको विषयोंसे हटाकर आत्मामें छगा देना अध्यात्मयोग है, उसकी प्राप्तिद्वारा जानकर धीर पुरुष अपने उत्कर्ष-अपकर्षका अभाव हो जानेके कारण हर्ष-शोकका परित्याग कर देता है ॥ १२ ॥

किं च—

इसके सिवा—

एतच्छुत्वा संपरिगृह्य मर्त्यः प्रवृह्य धर्म्यमणुमेतमाप्य। स मोदते मोदनीयः हि लब्ध्वा विवृतः सद्म नचिकेतसं मन्ये॥१३॥

मनुष्य इस आत्मतत्त्वको सुनकर और उसका मळी प्रकार ग्रहण कर धर्मी आत्माको देहादि संघातसे पृथक् करके इस सूक्ष्म आत्माको पाकर तथा इस मोदनीयकी उपछन्धि कर अति आनन्दित हो जाता है। मैं [तुझ] नचिकेताको खुले हुए ब्रह्मभवनवाला समझता हूँ [ अर्थात् है नचिकेतः ! मेरे विचारसे तेरे लिये मोक्षका द्वार खुला हुआ है ] ॥१३॥

एतदात्मतत्त्वं यदहं वक्ष्यामि तच्छुत्वाचार्यप्रसादात्सम्यगात्म-मावेन परिगृद्धोपादाय मत्यों मरणधर्मा धर्मादनपेतं धर्म्यं प्रवृद्धोद्यम्य पृथक्कृत्य शरीरादेः अणुं सक्ष्ममेतमात्मानम् आप्य प्राप्य स मत्यों विद्वान्मोदते मोद-नीयं हर्षणीयमात्मानं लब्ध्वा। तदेतदेवंविधं ब्रह्मसद्य भवनं नचिकेतसं त्वां प्रत्यपावृतद्वारं विवृतमभिम्नुखीभृतं मन्ये मोक्षाईं त्वां मन्य इत्यभिप्रायः ॥ १३ ॥ इस आत्मतत्त्वको, जिसका कि
अब मैं वर्णन करूँगा, उसे सुनकर—
आचार्यकी कृपासे मछी प्रकार
आत्मभावसे ग्रहण कर मरणधर्मा
मनुष्य इस धर्म्य—धर्मविशिष्ट
आत्माको शरीरादिसे उद्यमन करके
यानी पृथक् करके तथा इस अणु
अर्थात् सूक्ष्म और मोदनीय—
हर्षयोग्य आत्माको उपलब्ध कर वह
मरणशील विद्वान् आनन्दित हो
जाता है । इस प्रकारके तुझ
नचिकेताके ग्रति मैं ब्रह्मभवनको खुले
द्वारवाला अर्थात् अभिमुख हुआ
मानता हूँ । अभिग्राय यह कि मैं तुझे
मोक्षके योग्य समझता हूँ ॥ १३॥

यद्यहं योग्यः प्रसन्नश्चासि अगवन्मां प्रति—

[ नचिकेता बोळा—] भगवन् ! यदि मैं योग्य हूँ और आप मुझपर प्रसन्न हैं तो—

#### सर्वातीतवस्तुविषयक प्रश्न

### अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादन्यत्रास्मात्कृताकृतात् । अन्यत्र भूताच भव्याच यत्तत्पश्यसि तद्वद्र॥१४॥

जो धर्मसे पृथक्, अधर्मसे पृथक् तथा इस कार्यकारणह्नप प्रपञ्चसे भी पृथक् है और जो भूत एवं भविष्यत्से भी अन्य है—ऐसा आप जिसे देखते हैं वही मुझसे कहिये ॥ १४॥

अन्यत्र धर्माच्छास्त्रीयाद्धर्माचुष्टानात्तरफलात्तत्कारकेभ्यश्च
पृथग्भ्तमित्यर्थः । तथान्यत्र
अधर्मात्तथान्यत्रास्मात्कृताकृतात्
कृतं कार्यमकृतं कारणमस्मात्
अन्यत्र । किं चान्यत्र भृताचातिक्रान्तात्कालाद्भव्याच भविष्यतश्च
तथा वर्तमानातः कालत्रयेण
यत्न परिच्छिद्यत इत्यर्थः । यद्
ईदृशं वस्तु सर्वव्यवहारगोचरातीतं पश्चिस तद्वद मह्यम् ॥१४॥

जो धर्म यानी शास्त्रीय धर्मानुष्ठान, उसके फूंळ तथा [कर्ता-कारण आदि ] कारकोंसे अन्यत्र— पृथग्भूत है, तथा जो अधर्मसे भिन्न है और कृत—कार्य तथा अकृत—कारण इस प्रकार इस कार्य-कारण (स्थूळ-सूद्षम प्रपञ्च ) से भी पृथक् है, यही नहीं भूत अर्थात् बीते हुए, भव्य—आगामी तथा वर्तमान काळसे भी अन्यत्र है; तात्पर्य यह है कि जो तीनों काळोंसे परिच्छिन नहीं है। ऐसी जिस सम्पूर्ण व्यवहार-विषयसे अतीत वस्तुको आप देखते हैं वह मुझसे कहिये।। १४॥

पृष्टं वस्तु विशेषणान्तरं च विवक्षन्-

इत्येवं पृष्टवते मृत्युरुवाच | इस प्रकार प्छते हुए निचकेतासे, पूछी हुई वस्तु तथा उसके अन्य विशेषणको बतलानेकी इच्छासे यमराजने कहा---

ओङ्कारोपदेश

सर्वे वेदा यत्पद्मामनन्ति तपा स्ति सर्वाणि च यहदन्ति। यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्यं चरन्ति तत्ते पद्रसंग्रहेण ब्रवीम्योमित्येतत्॥१ ५॥

सारे वेद जिस पदका वर्णन करते हैं, समस्त तपोंको जिसकी प्राप्तिके साधक कहते हैं, जिसकी इच्छासे [ मुमुक्षुजन ] ब्रह्मचर्यका पाटन करते हैं, उस पदको मैं तुमसे संक्षेपमें कहता हूँ। 'ॐ' यही वह पद है ॥ १५॥

सर्वे वेदा यत्पदं पदनीयं गमनीयमविभागेनामनन्ति प्रति-पाद्यन्ति तपांसि सर्वाणि च यद्वद्गित यत्प्राप्त्यर्थानीत्यर्थः । यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्य गुरुकुल-वासलक्षणमन्यद्वा ब्रह्मप्राप्त्यर्थं चरन्ति तत्ते तुभ्यं पदं यज्ज्ञातुम् संग्रहेण संक्षेपतो व्यवीमि।

समस्त वेद जिस पद अर्थातः गमनीय स्थानका अविभागसे यानी एक रूपसे आमनन—प्रतिपादन करते हैं, समस्त तपोंको भी जिसके छिये कहते हैं अर्थात् वे जिस स्थानकी प्राप्तिके लिये हैं, जिसकी इच्छासे गुरुकुलवासरूप ब्रह्मचर्थ अथवा ब्रह्मप्राप्तिमें उपयोगी कोई और साधन करते हैं, उस पदकी जिसे कि तू जानना चाहता है, मैं संक्षेपमें कहता हूँ।

ओमित्येतत् । तदेतत्पदं यदुवुश्चत्सितं त्वया । यदेतद् ओमित्योंशव्दवाच्यमोंशब्दप्रतीकं च ॥ १५॥ (ॐ) यही वह पद है। यह जो (ॐ) है यानी जो ॐ राब्दका वाच्य और ॐ ही जिसका प्रतीक है वही वह पद है जिसे तू जानना चाहता है ॥ १५॥

अतः--

इसिंखये---

रतद्वीवाक्षरं ब्रह्म एतद्वीवाक्षरं परम् । एतद्वीवाक्षरं ज्ञात्वा यो यदिन्छति तस्य तत् ॥ १६॥

यह अक्षर ही ब्रह्म है, यह अक्षर ही पर है, इस अक्षरको ही जानकर जो जिसकी इच्छा करता है, वही उसका हो जाता है ॥ १६॥

एतद्वयेवाक्षरं ब्रह्मापरमेतद्वयेवाक्षरं परं च। तयोहिं
प्रतीकमेतदक्षरम्, एतद्वयेवाक्षरं
ज्ञात्वोपास्प्रवहोति यो
यदिच्छति परमपरं वा तस्य
तद्भवति। परं चेज्ज्ञातव्यमपरं

यह अक्षर ही अपर ब्रह्म है। अगर यह अक्षर ही पर ब्रह्म है। यह अक्षर उन दोनोंहीका प्रतीक है। इस अक्षरको ही 'यही उपास्य ब्रह्म है' ऐसा जानकर जो पर अथवा अपर जिस ब्रह्मकी इच्छा करता है उसे वही प्राप्त हो जाता है। यदि उसका उपास्य पर ब्रह्म हो तो वह केवळ जाना जा सकता है और यदि अपर ब्रह्म हो तो प्राप्त किया जा सकता है। १६॥

यत एवमतः—

क्योंकि ऐसी बात है, इसलिये-

एतदालम्बनः श्रेष्ठमेतदालम्बनं परम् । एतदालम्बनं ज्ञात्वा ब्रह्मलोके महीयते ॥ १७॥ यही श्रेष्ठ आलम्बन है, यही पर आलम्बन है। इस आलम्बनको जानकर पुरुष ब्रह्मलोकमें महिमान्वित होता है॥ १७॥

एतदालम्बनमेतद्ब्रह्मप्राप्त्या-लम्बनानां श्रेष्ठं प्रशस्यतमम्। एतदालम्बनं परमपरं च परापर-ब्रह्मविषयत्वात् । एतदालम्बनं ज्ञात्वा ब्रह्मलोके महीयते परस्मिन् ब्रह्मणि । परस्मिश्च ब्रह्मभूतो ब्रह्मवदुपास्यो भवतीत्यर्थः ॥१७॥

यह [ओंकाररूप] आलम्बन ब्रह्मप्राप्तिके ि गायत्री आदि ] सभी आलम्बनोंमें श्रेष्ट यानी सबसे अधिक प्रशंसनीय है। पर अपर ब्रह्मविषयक होनेसे आलम्बन पर और अपररूप तात्पर्य यह है कि इस आलम्बनको ब्रह्मलोक जानकर साधक परब्रह्ममें स्थित होकर महिमान्वित होता है तथा अपर ब्रह्ममें ब्रह्मत्वको प्राप्त होकर ब्रह्मके समान उपासनीय होता है ॥ १७॥

अन्यत्र धर्मादित्यादिना
पृष्टस्यात्मनोऽशेषविशेषरहितस्य
आलम्बनत्वेन प्रतीकृत्वेन चोङ्कारो
निर्दिष्टः; अपरस्य च ब्रह्मणो
मन्द्मध्यमप्रतिपत्तृन्प्रति । अथेदानीं तस्योङ्कारालम्बनस्यात्मनः
साक्षातस्यरूपनिर्दिधारियषया
इद्मुच्यते—

उपर्युक्त 'अन्यत्र धर्मात्' इत्यादि श्लोकसे नचिकेताद्वारा पूछे गये सर्वविशेषरहित आत्माके तथा मन्द और मध्यम उपासकोंके छिये अपर ब्रह्मके प्रतीक और आलम्बनरूपसे ओंकारका निर्देश किया गया। अब, जिसका आलम्बन ओंकार है उस आत्माके खरूपका साक्षात् निर्धारण करनेकी इच्छासे यह कहा। जाता है—

आत्मस्वरूपनिरूपण

-26 BB 36-

न जायते म्रियते वा विपश्चि-न्नायं कुतश्चिन्न बभूव कश्चित्।

#### अजो नित्यः शाश्वतोऽयं पुराणो न हन्यते हन्यमाने शरीरे ॥१८॥

यह विपश्चित्—मेधावी आत्मा न उत्पन्न होता है, न मरता है; यह न तो किसी अन्य कारणसे ही उत्पन्न हुआ है और न खतः ही कुछ [ अर्थान्तररूपसे ] बना है। यह अजन्मा, नित्य ( सदासे वर्तमान ), शाश्वत ( सर्वदा रहनेवाला ) और पुरातन है तथा शरीरके मारे जानेपर भी खर्यं नहीं मरता ॥ १८॥

न जायते नोत्पद्यते म्रियते |
वा न म्रियते चोत्पत्तिमतो वस्तुनोऽनित्यस्य अनेकविक्रियाः
तासामाद्यन्ते जन्मविनाश्रुळक्षणे
विक्रिये इहात्मिन प्रतिषिध्येते
प्रथमं सर्वविक्रियाप्रतिषेधार्थं न
जायते म्रियते वेति । विपश्चिन्मेधावी अविपरिल्लस्चैतन्यस्वभावात् ।

किं च नायमात्मा कुतश्चित् । कारणान्तराद्धभूव । खस्माच आत्मनो न बभूव कश्चिदर्थान्तर-भूतः । अतोऽयमात्माजो नित्यः शाश्चतोऽपक्षयविवर्जितः । यो ह्यशाश्चतः सोऽपक्षीयतेः अयं

यह आत्मा उत्पन्न नहीं होता और न मरता ही है। उत्पन्न होनेवाळी अनित्य वस्तुके अनेक विकार होते हैं। यहाँ——आत्मामें सब विकारों-का प्रतिषेध करनेके छिये का जायते म्रियते वा' ऐसा कहकर सबसे पहले उनमेंसे जन्म और विनाशरूप आदि और अन्तके विकारोंका निषेध किया जाता है। कभी छप्त न होनेवाले चैतन्यरूप खभावके कारण आत्मा विपश्चित् यानी मेधावी है।

तथा यह आत्मा कहींसे अर्थात् किसी अन्य कारणसे उत्पन्न नहीं हुआ और न अर्थान्तररूपसे खयं अपनेसे ही हुआ है । इसल्प्रिये यह आत्मा अजन्मा, नित्य और शाखत यानी क्षयरहित है; क्योंकि जो अशाखत होता है वही क्षीण हुआ

शाश्वतोऽत पुराणः प्ररापि नव एवेति । यो ह्यवय-वोपचयद्वारेणाभिनिर्वरर्यते <mark>इदानीं नवो यथा कुम्मादिः।</mark> तद्विपरीतस्त्वात्मा पुराणो चृद्धि-विवर्जित इत्यर्थः । यत एवमतो न हन्यते न हिंस्यते हन्यमाने शस्त्रादिभिः श्वरीरे । तत्स्योऽप्याकाशवदेव 113811

करता है। यह तो शाश्वत है। इसिंखें पुराण भी है यानी प्राचीन होकर भी नवीन ही है । क्योंकि जो पदार्थ अवयवोंके उपचय ( वृद्धि ) से निष्पन्न किया जाता है वही 'इस समय नया है' ऐसा कहा जाता है; जैसे घड़ा आदि । किन्तु आत्मा उससे विपरीत खभाववाला है: अर्थात् वह पुराण यानी वृद्धिरहित है। ऐसा है; क्योंकि शस्त्रादिद्वारा शरीरके मारे जानेपर भी वह नहीं मरता—उसकी हिंसा नहीं होती । अर्थात् शरीरमें रहकर भी वह आकाराके समान निर्छिप ही है ॥ १८॥

हन्ता चेन्मन्यते हन्तु १ हतरचेन्मन्यते हतम्। उभौ तौ न विजानीतो नाय १ हिन्त न हन्यते ॥ १ ६ ॥

यदि मारनेवाळा आत्माको मारनेका विचार करता है और मारा जानेवाळा उसे मारा हुआ समझता है तो वे दोनों ही उसे नहीं जानते; क्योंकि यह न तो मारता है और न मारा जाता है ॥ १९ ॥

एवं भूतमप्यात्मानं शरीर-चिन्तयित हन्तुं हिनिष्याम्येनम् किसीको मारनेका विचार करता

ऐसे प्रकारके आत्माको भी जो मात्रात्मदृष्टिहेन्ता चेद्यदि मन्यते देहमात्रको ही आत्मा समझनेवाळा किसीको मारनेवाळा पुरुष यदि इति योऽप्यन्यो हतः सोऽपि
चैन्मन्यते हतमात्मानं हतोऽहम्
इत्युभाविष तौ न विजानीतः
स्वमात्मानं यतो नायं हिन्त
अविक्रियत्वादात्मनस्तथा न
हन्यत आकाशवद्विक्रियत्वादेव । अतोऽनात्मज्ञविषय एव
धर्माधर्मादिलक्षणः संसारो न
अव्यञ्चस्य । श्रुतिप्रामाण्यान्न्यायाच धर्माधर्माद्यनुपपत्तेः ॥१९॥

है—यह सोचता है कि मैं इसे मारूँगा, तथा दूसरा मारा जानेवाळा समझकर कि 'मैं मारा भी यह गया हूँ अपने (आत्मा) को मारा गया मानता है तो वे दोनों ही अपने आत्माको नहीं जानते; क्योंकि आत्मा अविकारी है, इसलिये वह मार नहीं सकता और आकाराके समान अविकारी होनेसे ही मारा भी नहीं जा सकता । अतः धर्मा-धर्मादिरूप संसार अनात्मज्ञसे ही सम्बन्ध रखता है, ब्रह्मज्ञसे नहीं। क्योंकि श्रुतिप्रमाण और युक्तिसे भी ब्रह्मज्ञानीद्वारा धर्म-अधर्म आदि नहीं बन सकते ॥ १९॥

कथं पुनरात्मानं जानाति | तो

कथं पुनरात्मानं जानाति इत्युच्यते— तो फिर मुमुक्षु पुरुष आत्माको किस रूपसे जानता है ? इसपर कहते हैं—

अणोरणीयान्महतो महीया-नात्मास्य जन्तोर्निहितो गुहायाम् । तमकतुः पश्यति वीतशोको धातुप्रसादान्महिमानमात्मनः ॥ २ ०॥

यह अणुसे भी अणुतर और महान्से भी महत्तर आत्मा जीवकी द्वदयरूप गुहामें स्थित है। निष्काम पुरुष अपनी इन्द्रियोंके प्रसादसे आत्माकी उस महिमाको देखता है और शोकरहित हो जाता है।। २०॥

सक्ष्मादणीयाञ्च्या-माकादेरणतरः । महतो महत्परि-माणान्महीयान्महत्तरःपृथिव्यादेः। महद्वा यदस्ति लोके अणु वस्तु तत्तेनैवात्मना नित्येन आत्मवत्संभवति - 1 तदात्मना विनिधंक्तमसत्संपद्यते । तसाद असावेवात्माणोरणीयान्महतो महीयान्सर्वनामरूपवस्तूपाधिक-<mark>त्वात्। स चात्मास्य जन्तोर्त्रह्मादि-</mark> स्तम्बपर्यन्तस्य प्राणिजातस्य गुहायां हृद्ये निहित आत्मभूतः स्थित इत्यर्थः ।

तमात्मानं दर्शनश्रवणमननविज्ञानिलङ्गमक्रतुरकामो दृष्टादृष्टवाद्यविषयोपरत्वद्विद्विरित्यर्थः।
यदा चैवं तदा मनआदीनि
करणानि धातवः अरीरस्य
धारणात्प्रसीदन्तीत्येषां धातुनां

आत्मा अणुसे भी अणुतर अर्थात स्यामाक आदि सूक्म पदार्थींसे भी सूक्ष्मतर तथा महान्से भी महत्तर यानी पृथिवी आदि महत्परिमाणवाले पदार्थोंसे भी महत्तर है । संसारमें अणु अथवा महत्परिमाणवाछी जो कुछ वस्तु है वह उस नित्यखरूप आत्मासे ही आत्मवान् (खरूप-सत्तायुक्त ) हो सकती है । आत्मासे परित्यक्त हो जानेपर वह सत्ताशून्य हो जाती है। अतः यह आत्मा ही अणु-से-अणुतर और महान्-से-मह तर है; क्योंकि नामरूपवाली सभी वस्तुएँ इसकी उपाधि हैं। वह आत्मा ही ब्रह्मासे लेकर स्तम्बपर्यन्त इस सम्पूर्ण प्राणिसमुदायकी गुहा-हृदयमें निहित है अर्थात् अन्तरात्म-रूपसे स्थित है।

देखना, सुनना, मनन करना और जानना—ये जिसके लिङ्ग हैं उस आत्माको अक्षतु—निष्काम पुरुष अर्थात् जिसकी बुद्धि दृष्ट और अदृष्ट बाह्य विषयोंसे उपरत हो गयी है; क्योंकि जिस समय ऐसी स्थिति होती है उसी समय मन आदि इन्द्रियाँ, जो कि शरीर-को धारण करनेके कारण धातु कहलाती हैं, प्रसन्न होती हैं—सो अ

प्रसादादात्मनो महिमानं कर्म-निमित्तचृद्धिक्षयरिहतं पञ्चत्ययम् अहमसीति साक्षाद्विजानाति । ततो वीतशोको भवति ॥२०॥ इन धातुओं के प्रसादसे वह अपने आत्माकी कर्मनिमित्तक वृद्धि और क्षयसे रहित महिमाको देखता है; अर्थात् इस बातको साक्षात् जानता है कि 'मैं यह हूँ'।[ऐसा जानकर] फिर वह शोकरहित हो जाता है।।२०॥

अन्यथा दुर्विज्ञेयोऽयमात्मा कामिभिः प्राकृतपुरुषैः, यसात्- अन्यथा सकाम प्राकृत पुरुषोंके लिये यह आत्मा बड़ा दुर्विज्ञेय है; क्योंकि—

आसीनो दूरं व्रजति शयानो याति सर्वतः। करतं मदामदं देवं यदन्यो ज्ञातुमहीति॥२१॥

वह स्थित हुआ भी दूरतक जाता है, शयन करता हुआ भी सब ओर पहुँचता है। मद (हर्ष) से युक्त और मदसे रहित उस देवको भळा मेरे सिवा और कौन जान सकता है ? ॥ २१॥

आसीनोऽवस्थितोऽचल एव
सन् दूरं त्रजित । शयानो याति
सर्वत एवमसावात्मा देवो मदामदः समदोऽमदश्च सहषीऽहर्षश्च
विरुद्धधर्मवानतोऽश्वक्यत्वाज्ज्ञातुं
कस्तं मदामदं देवं मदन्यो
ज्ञातुमहिति १

आसीन—अवस्थित अर्थात् अचळ होकर भी वह दूर चळा जाता है तथा शयन करता हुआ भी सब ओर पहुँचता है। इस प्रकार वह आत्मा—देव समद और अमद यानी हर्षसहित और हर्षरहित—विरुद्ध धर्मवाळा है। अतः जाननेमें न आ सकनेके कारण उस मदयुक्त और मदरहित देवको मेरे सिवा और कौन जाना सकता है!

सक्ष्मबद्धः पण्डितस्य स्विज्ञेयोऽयमात्मा खितिगतिनित्यानित्यादिविरुद्धा-नैकधर्भोपाधिकत्वादिरुद्धधर्मव-च्वाद्विश्वरूप इव चिन्तामणिवदव-भासते। अतो दुर्विज्ञेयत्वं दुर्शयति कस्तं मदन्यो ज्ञातमहतीति । करणानाम्रपशमः शयन **करणजनितस्यैकदेशविज्ञानस्य** उपश्रमः श्यानस्य भवति । यदा केवलसामान्यविज्ञानत्वात सर्वतो यातीव यदा विशेषविज्ञान-स्यः स्वेन रूपेण स्थित एव सन्मनआदिगतिषु तदुपाधिक-त्वाद्द्रं व्रजतीव । स चेहैव वर्तते ॥ २१ ॥

यह आतमा हम-जैसे सूक्षमबुद्धि विद्वानोंके छिये ही सुविज्ञेय
है । स्थिति-गित तथा नित्य और
अनित्य आदि अनेक विरुद्धधर्मरूप
उपाधिवाळा तथा विपरीतधर्मयुक्त
होनेसे यह चिन्तामणिके समान
विश्वरूप-सा भासता है। अतः भेरे
सिवा उसे और कौन जानने योग्य
है' ऐसा कहकर उसकी दुर्विज्ञेयता
दिखळाते हैं।

इन्द्रिशेंका शान्त हो शयन है। शयन करनेवाले पुरुष-का इन्द्रियजनित एकदेशसम्बन्धी विज्ञान शान्त हो जाता है। जिस समय ऐसी अवस्था होती है उस समय केवल सामान्य विज्ञान होने-से वह सब ओर जाता हुआ-सा जान पड़ता है; और जब वह विशेष विज्ञानमें स्थित होता है तो अविचल खरूपसे रहकर मन आदि उपानियोंनाला होनेसे <mark>उन मन आदिकी गतियोंमें जाता</mark> हुआ-सा जान पड़ता है । वस्तुतः तो वह यहीं रहता है।। २१॥

तद्विज्ञानाच शोकात्यय इत्यपि दर्शयति— तथा अब यह भी दिख्छाते हैं कि उस आत्माके ज्ञानसे शोकका अन्त हो जाता है—

शरीरेष्वनवस्थेष्ववस्थितम अशरीर्

महान्तं विभुमात्मानं मत्वा धीरो न शोचति ॥ २२॥

जो शरीरोंमें शरीररहित तथा अनित्योंमें नित्यखरूप है उस महान् और सर्वव्यापक आत्माको जानकर बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता ॥ २२ ॥

अञारीरं स्वेन रूपेण आकाशकल्प आत्मा तमशरीरं शरीरेषु देवपितृमनुष्यादिशरीरेषु अनवस्थेष्ववस्थितिरहितेष्ववस्थितं नित्यमविकृतभित्येतत्, महान्तं महत्त्वस्थापेक्षिकत्वशङ्कायामाह--विश्चं व्यापिनमात्मानम् —आत्म-ग्रहणं स्वतोऽनन्यत्वप्रदर्शनार्थम्, **प्रत्यगात्मविषय** आत्मशब्द: एव मुख्यस्तमीदृशमात्मानं मत्वा धीरो धीमान अयमहमिति शोचिति । न होवंविधस्यात्मविदः शोकोपपत्तिः ॥२२॥

आत्मा अपने खरूपसे आकाश-के समान है, अतः देव, पितृ और मनुष्यादि शरीरोंमें अशरीर है, अनवस्थित—अवस्थितिरहित यानी अनित्योंमें अवस्थित—नित्य अर्थातः अविकारी है, तथा महान् है— [ किससे महान् है—इस प्रकार ] महत्त्वमें इतरकी अपेक्षा होनेकी शङ्का करके कहते हैं उस विभा अर्थात् व्यापक आत्माको जानकर यहाँ 'आत्मा' शब्द अपनेसे ब्रह्मकी अभिन्नता दिखानेके लिये गया है: क्योंकि 'आत्मा' प्रत्यगात्मविषयमें ही मुख्य है-ऐसे उस आत्माको 'यही मैं 'हूँ' ऐसा जानकर धीर-बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता; क्योंकि इस प्रकारके आत्मवेत्तामें शोक बन ही नहीं सकता ॥ २२ ॥

心を受験の

यद्यपि तथाप्यपायेन सुविज्ञेय एवेत्याह- | ही है; इसपर कहते हैं-

दुर्विज्ञेयोऽयमात्मा | यद्यपि यह आत्मा दुर्विज्ञेय है तो भी उपाय करनेसे तो सुविज्ञेय आत्मा आत्मक्रपासाध्य है

नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन । यमेवैष वृणुते तेन लभ्य-

स्तस्यैष आत्मा विवृणुते तन्रूश्स्वाम् ॥२३॥

यह आत्मा वेदाध्ययनद्वारा प्राप्त होने योग्य नहीं है और न धारणाशक्ति अथवा अधिक श्रवणसे ही प्राप्त हो सकता है। यह [साधक] जिस [आत्मा] का वरण करता है उस [आत्मा] से ही यह प्राप्त किया जा सकता है। उसके प्रति यह आत्मा अपने खरूपको अभिव्यक्त कर देता है।। २३॥

नायमात्मा प्रवचनेनानेकवेदस्वीकरणेन लभ्यो ज्ञेयो नापि
मेधया ग्रन्थार्थधारणशक्त्या।
न बहुना श्रुतेन केवलेन। केन
तर्हि लभ्य इत्युच्यते—
यमेव स्वात्मानमेष साधको
वृणुते प्रार्थयते तेनैवात्मना
विरत्रा स्वयमात्मा लभ्यो ज्ञायत
एवमित्येतत्। निष्कामस्यात्मानम्
एव प्रार्थयत आत्मनैवात्मा
लभ्यत इत्यर्थः।

यह आत्मा प्रवचन अर्थात् अनेकों वेदोंको स्वीकार करनेसे प्राप्त यानी विदित होने योग्य नहीं है, न मेधा यानी ग्रन्थार्थ-धारणकी शक्तिसे ही जाना जा सकता है और न केवल बहुत-सा श्रवण करनेसे ही। तो फिर किस प्रकार प्राप्त किया जा सकता है, इसपर कहते हैं—

यह साधक जिस आत्माका वरण— प्रार्थना करता है उस वरण करनेवाले आत्माद्वारा यह आत्मा खयं ही प्राप्त किया जाता है—अर्थात् उससे ही 'यह ऐसा है' इस प्रकार जाना जाता है। तात्पर्य यह कि केवल आत्म-लामके लिये ही प्रार्थना करनेवाले निष्काम पुरुषको आत्माके द्वारा ही आत्माकी उपलब्धि होती है। कथं लभ्यत इत्युच्यते— तस्यात्मकामस्येष आत्मा वि-बृणुते प्रकाशयति पारमार्थिकीं तन्ं स्वां स्वकीयां स्वयाथात्म्यम् इत्यर्थः ॥२३॥ किस प्रकार उपरूब्ध होता है, इसपर कहते हैं—उस आत्म-कामीके प्रति यह आत्मा अपने पारमार्थिक खरूप अर्थात् अपने यायात्म्यको विवृत—प्रकाशित कर देता है।। २३॥

किं चान्यत्--

इसके सिवा दूसरी वात यह भी है—

आत्मज्ञानका अनिधकारी

# नाविरतो दुश्चरितान्नाशान्तो नासमाहितः। नाशान्तमानसो वापि प्रज्ञानेनैनमाप्नुयात्॥२४॥

जो पापकमोंसे निवृत्त नहीं हुआ है, जिसकी इन्द्रियाँ शान्त नहीं हैं और जिसका चित्त असमाहित या अशान्त है वह इसे आत्मज्ञानद्वारा प्राप्त नहीं कर सकता है ॥ २४॥

न दुश्वरितात्प्रतिपिद्धाच्छ्रति-स्मृत्यविहितात्पापकर्मणोऽविरतः अनुपरतो नापीन्द्रियलौल्याद् अशान्तोऽनुपरतो नाप्यसमा-हितोऽनेकाग्रमना विक्षिप्तचित्तः, समाहितचित्तोऽपि सन्समाधान-

जो दुश्चरित—प्रतिषिद्ध कर्म यानी श्रुति-स्मृतिसे अविहित पाप-कर्मसे अविरत—अनुपरत है वह नहीं, जो इन्द्रियोंकी चञ्चलताके कारण अशान्त यानी उपरितश्चन्य है वह भी नहीं, जो असमाहित अर्थात् जिसका चित्त एकाग्र नहीं है—जो विक्षिप्तचित्त है वह भी नहीं, तथा समाहितचित्त होनेपर भी उस एकाग्रताके फलका इच्छुक

फलाथित्वान्नाप्यशान्तमानसा व्यापृतचित्तः प्रज्ञानेन ब्रह्म-विज्ञानेनैनं प्रकृतमात्मानमाप्नु-यात् । यस्तु दुश्चरिताद्विरत <mark>इन्द्रियलौल्याच</mark> समाहितचित्तः समाधानफलाद्प्यपशान्तमान-सश्चाचार्यवान्प्रज्ञानेन यथोक्तम् <mark>आत्मानं प्रामोतीत्यर्थः ।।२४।।</mark>

कारण जो अशान्तचित्त है—जिसका चित्त निरन्तर व्यापार करता रहता है वह पुरुष भी इस प्रस्तुत आत्माको केवल आत्मज्ञान-द्वारा नहीं प्राप्त कर सकता । अर्थात जो पापकमे और इन्द्रियों-की चञ्चलतासे हटा हुआ तथा समाहितचित्त और उस समाधानके फलसे भी उपशान्तमना है आचार्यवान् साधक ही ब्रह्मज्ञान-द्वारा उपर्युक्त आत्माको प्राप्त कर सकता है ॥ २४ ॥

यस्त्वनेवंभृतः-

किन्तु जो (साधक) ऐसा नहीं है [उसके विषयमें श्रुति कहती है]—

यस्य ब्रह्म च क्षत्रं च उमे भवत ओद्नः । मृत्युर्यस्योपसेचनं क इत्था वेद यत्र सः ॥ २५॥

जिस आत्माके ब्राह्मण और क्षत्रिय—ये दोनों ओदन—भात हैं तथा मृत्यु जिसका उपसेचन ( शाकादि ) है वह जहाँ है उसे कौन अज्ञ पुरुष ] इस प्रकार ( उपर्युक्त साधनसम्पन्न अधिकारीके समान ) जान सकता है ? ॥ २५ ॥

यस्यात्मनो ब्रह्मश्चत्रे सर्वधर्म- । सम्पूर्ण धर्मोका धारण करने-विधारके अपि सर्वत्राणभूते उभे वाले और सबके रक्षक होनेपर भी वाल और क्षत्रिय—ये दोनों वर्ण ओदनोऽश्चनं भवतः स्याताम्, जिस आत्माके ओदन—भोजन हैं इवौदनस्य, अज्ञनत्वेऽप्यपर्याप्तस्तं **ज्ञाकुत्यु**द्धिर्यथोक्तसाधनरहितः सन् क इत्था इत्थमेवं यथोक्त-साधनवानिवेत्यर्थः, वेद विजा-नाति यत्र स आत्मेति ।। २५ ॥

मृत्युर्यस्योपसेचनम् । तथा सबका हरण करनेवाला होनेपर भी मृत्यु जिसका भातके लिये उपसेचन ( शाकादि ) के समान है, अर्थात् भोजनके छिये भी पर्याप्त नहीं है, उस आत्माको, जहाँ कि वह है, ऐसा कौन पूर्वोक्त साधनोंसे रहित और साधारण बुद्धिवाळा पुरुष है जो इस प्रकार—उपर्युक्त साधनसम्पन पुरुषके समान जान सके ? ॥२५॥

इति श्रीमत्परमहं सपरिव्राजकाचार्यगोविन्दभगवत्पु उथपाद शिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीराङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिषद्भाष्ये प्रथमाध्याये द्वितीयवल्लीभाष्यं समाप्तम् ॥ २॥



## द्रतीया बल्ली

प्राप्ता और प्राप्तव्य-भेदसे दो आत्मा

ऋतं पिबन्तावित्यस्या बल्लचाः सम्बन्धः --

विद्याविद्ये नानाविरुद्धफले

इत्यपन्यस्ते न त सफले ते यथा-

विन्णीतेः तिन्णियार्था रथरूपक-

कल्पना, तथा च प्रतिपत्ति-

सौकर्यम् । एवं च प्राप्तृप्राप्य-

गन्तगन्तव्यविवेकार्थं द्वावारमानौ

इस 'ऋतं पिबन्तौ' इत्यादि तृतीया वल्लीका सम्बन्ध इस प्रकार है—

ऊपर विद्या और अविद्या नाना प्रकारके विरुद्ध धर्मीवाली बतलायी गयी हैं; किन्तु उनका फलसहित यथावत निर्णय नहीं किया गया। उनका निर्णय करनेके छिये ही [इस वल्लीमें ] रथके **रूपककी** कल्पना की गयी है। ऐसा करनेसे उन्हें [ अर्थात् विद्या-अविद्याको ] समझनेमें सुगमता हो जाती है। इसी प्रकार प्राप्त करनेवाले और प्राप्तव्य वस्तु तथा गमन करने-वाले और गन्तन्य छक्ष्यका विवेक छिये दो आत्माओंका उपन्यास करते हैं-

पिबन्तौ सुऋतस्य लोके प्रविष्टी परमे परार्धे । गुहां छायातपौ ब्रह्मविदो वदन्ति

पञ्चामयो ये च त्रिणाचिकेताः ॥ १ ॥

ब्रह्मवेत्ता छोग कहते हैं कि शरीरमें बुद्धिरूप गुहाके भीतर प्रकृष्ट <mark>ब्रह्मस्थानमें प्रविष्ट हुए अपने कर्मफलको भोगनेवाले छाया और घामके</mark> समान परस्पर विलक्षण दो [तत्त्व] हैं। यही बात जिन्होंने तीन बार नाचिकेताग्निका चयन किया है वे पञ्चाग्निकी उपासना करनेवाले अब कहते हैं ॥ १॥

सत्यमवश्यंभावित्वात् । पिचन्तौ, कमफलं एकस्तत्र कर्मफलं पिबति अङ्क्ते नेतरः; पातृसम्बन्धात्पिबन्तौ इत्युच्यतें छत्रिन्यायेन, सुकृत-स्य स्वयंकृतस्य कर्मण ऋतम् इति पूर्वेण सम्बन्धः; लोकेऽसिन शरीरे गृहां गृहायां बुद्धी त्रविष्टौ, परमे बाह्यपुरुषाकाश-संस्थानापेक्षया परमम्, परस्य ब्रह्मणोऽर्घ स्थानं परार्धम् । तसिन्हि परं ब्रह्मोपलभ्यते, अतस्तस्मिन्परमे परार्धे हाद्विकाशे प्रविष्टावित्यर्थः ।

तो च च्छायातपाविव विल-क्षणी

ऋत अर्थात् अवश्यम्भावी होनेके कारण सत्य कर्मफलका पान करने-वाले दो आत्मा, जिनमेंसे केवल एक कर्मफलका पान-भोग करता है, दूसरा नहीं; तो भी पान करने-वालेसे सम्बन्ध होनेके कारण यहाँ छत्रिन्यायसे\* दोनोंहीके लिये 'पिबन्तौ' इस द्विवचनका हुआ है, सुकृत अर्थात् अपने किये हुए कमें के फलको भोगते हुए, यहाँ 'सुकृतस्य' शब्दका पूर्ववर्ती 'ऋतम्' शब्दके साथ सम्बन्ध है। लोक अर्थात् इस शरीरमें गुहा-बुद्धिके देहाश्रित भीतर परम--बाह्य आकारास्थानकी अपेक्षा उत्कृष्ट पर-ब्रह्मके अर्घ यानी स्थानमें प्रवेश किये हुए हैं; क्योंकि उसीमें परब्रह्मकी उपलब्ध होती है। अतः तात्पर्य यह है कि उस परम परार्ध यानी हृदयाकारामें प्रवेश किये हुए हैं।

वे दोनों संसारी और असंसारी संसारित्वासंसारित्वेन | होनेके कारण छाया और

जहाँ बहुत-से आदमी जा रहे हों और उनमेंसे किसी एकके पास छाता हो तो दूरसे देखनेवाला पुरुष उन्हें बतलानेके लिये देखो, वे छातेवाले लोग जा रहे हैं ऐसे वाक्यका प्रयोग करता है। इस प्रकार एक छातेवालेसे सम्बद्ध होनेके कारण वह सारा समूह ही छातेवाला कहा जाता है। इसे 'छित्रन्याय' कहते हैं। इसी प्रकार यहाँ भोक्ता जीवके सम्बन्धसे ईश्वरको भी भोक्ता कहा गया है। WE PLANTING TORR TRIP

ब्रह्मविदो वदन्ति कथयन्ति । न केवलमकर्मिण एव वदन्ति । पश्चाग्रयो गृहस्था ये च त्रिणाचिकेताः त्रिःकृत्वो नाचि-केतोऽग्निश्चितो यैस्ते त्रिणाचि-केताः ॥ १ ॥

समान परस्पर विलक्षण हैं—ऐसा ब्रह्मवेत्तालोग वर्णन करते—कहते हैं। [इस प्रकार] केवल अकर्मी ही ऐसा नहीं कहते, बल्कि जो त्रिणाचिकेत हैं—जिन्होंने तीन बार नाचिकेत अग्निका चयन किया है वे पञ्चाग्निकी उपासना करनेवाले गृहस्थ भी ऐसा ही कहते हैं।।१॥

## यः सेतुरीजानानामक्षरं ब्रह्म यत्परम् । अभयं तितीर्षतां पारं नाचिकेतः शकेमहि ॥ २ ॥

जो यजन करनेवाळोंके छिये सेतुके समान हैं उस नाचिकेत अग्नि-को तथा जो भयशून्य है और संसारको पार करनेकी इच्छावाळोंका परम आश्रय है उस अक्षरब्रह्मको जाननेमें हम समर्थ हों ॥ २ ॥

यः सेतुरिव सेतुरीजानानां यजमानानां किंमणां दुःखसं-तरणार्थत्वान्नाचिकेतोऽग्निस्तं वयं ज्ञातं चेतं च शकेमिह शक्नुवन्तः। किं च यच्चाभयं भयशून्यं संसारपारं तितीर्षतां तर्तुमिच्छतां ब्रह्मविदां यत्परमाश्रयमक्षरमात्माख्यं ब्रह्म तच्च ज्ञातं शकेमिह शक्नुवन्तः। परापरे ब्रह्मणी कर्मब्रह्मविदाश्रये

दःखको पार करनेका होनेसे जो नाचिकेत अग्नि यजमान अर्थात कर्मियों के छिये सेतुके समान होनेके कारण सेतु है उसे हम जानने और चयन करनेमें समर्थ हों। तथा जो भयरहित है, और संसारके पार जानेकी इच्छावाले ब्रह्मवेत्ताओं. का परम आश्रय अविनाशी आत्मा हे उसे भी नामक ब्रह्म समर्थ जाननेमें हो अर्थात् कर्मवेत्ताका आश्रय और ब्रह्म ब्रह्मवेत्ताका

वेदितव्ये इति वाक्यार्थः। एतयोरेव ह्यपन्यासः कृत ऋतं पिबन्ताविति ॥ २ ॥

परब्रह्म-ये दोनों ही ज्ञातन्य हैं-यह इस वाक्यका अर्थ है। 'ऋतं पिबन्तौ' इत्यादि मन्त्रसे इन्हीं दोनों [ ब्रह्मों ] का उल्लेख किया गया है ॥ २ ॥

तत्र य उपाधिकृतः संसारी। विद्याविद्ययोरिधकृतो मोक्ष- संसारी मोक्ष एवं संसारके प्रति गमन करनेके लिये विद्या और गमनाय संसारगमनाय च तस्य अविद्याका अधिकारी है उसके तदुभयगमने साधनो रथः | कल्प्यते-

उनमें जो उपाधिपरिच्छिन छिये उन दोनोंके प्रति जानेके साधनखरूप रथकी कल्पना की

शरीरादिसे सम्बद्ध रथादि रूपक

आत्मान १ रथिनं विद्धि शरीर १ रथमेव तु। बुद्धि तु सारथिं विद्धि मनः प्रग्रहमेव च ॥ ३ ॥

तू आत्माको रथी जान, शरीरको रथ समझ, बुद्धिको सारथि जान और मनको लगाम समझ ॥ ३ ॥

तत्र तमात्मानमृतपं संसारिणं रथस्वामिनं जानीहि। शरीरं रथमेव तु रथबद्ध-हयस्थानीयैरिन्द्रियराकुष्यमाण-त्वाच्छरीरस्य। बुद्धि तु अध्यवसाय-लक्षणां सारथिं विद्धि बुद्धिनेतृ-

उनमें उस आत्माको—कर्मफळ भोगनेवाले संसारीको रथी—रथका खामी जान, और शरीरको तो रथ ही समझ; क्योंकि शरीर रथमें बँघे हुए अश्वरूप इन्द्रियगणसे खींचा जाता है । तथा निश्चय करना ही जिसका छक्षण है उस बुद्धिको सारथि जान; क्योंकि सारथिरूप

प्रधानत्वाच्छरीरस्य सारथिनेत्प्रधान इव रथः । सर्वे हि देहगतं
कार्यं बुद्धिकर्तव्यमेव प्रायेण । मनः
संकल्पविकल्पादिलक्षणं प्रग्रहं
रशनां विद्धि । मनसा हि
प्रगृहीतानि श्रोत्रादीनि करणानि
प्रवर्तन्ते रशनयेवाश्वाः ॥ ३ ॥

नेता ही जिसमें प्रधान है उस रथके समान शरीर बुद्धिरूप नेताकी प्रधानतावाला है; क्योंकि देहके सभी कार्य प्राय: बुद्धिके ही कर्तव्य हैं। और सङ्कल्प-विकल्पादिरूप मनको प्रप्रह—लगाम समझ; क्योंकि जिस प्रकार घोड़े लगामसे नियन्त्रित होकर चलते हैं उसी प्रकार श्रोत्रादि इन्द्रियाँ मनसे नियन्त्रित होकर ही अपने विषयोंमें प्रवृत्त होती हैं।। ३॥

<mark>इन्द्रियाणि हयानाहुर्विषयाः स्तेषु गोचरान् ।</mark> आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याहुर्मनीषिणः ॥ ४ ॥

विवेकी पुरुष इन्द्रियोंको घोड़े बतलाते हैं तथा उनके घोड़ेरूपसे किल्पत किये जानेपर विषयोंको उनके मार्ग बतलातें हैं और शरीर, इन्द्रिय एवं मनसे युक्त अप्साको मोक्ता कहते हैं ॥ ४॥

इन्द्रियाणि चक्षुरादीनि हयान् आहू रथकल्पनाकुश्चलाः शरीर-रथाकर्षणसामान्यात् । तेष्वेव इन्द्रियेषु हयत्वेन परिकल्पितेषु गोचरान्मार्गान्रूपादीन्विषयान् विद्धि । आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं शरीरेन्द्रियमनोभिः सहितं संयुक्तमात्मानं भोक्तेति संसारी-त्याहुर्मनीषिणो विवेकिनः । रथकी कल्पना करनेमें कुराल पुरुषोंने चक्षु आदि इन्द्रियोंको घोड़े बतलाया है; क्योंकि [ इन्द्रिय और घोड़ोंकी क्रमशः ] शरीर और रथको खींचनेमें समानता है । इस प्रकार उन इन्द्रियोंको घोड़ेरूपसे परिकल्पित किये जानेपर रूपादि विषयोंको उनके मार्ग जानो तथा शरीर, इन्द्रिय और मनके सहित अर्थात् उनसे युक्त आत्माको मनीषी—विवेकी पुरुष 'यह भोक्ता—संसारी है' ऐसा बतलाते हैं ।

न हि केवलस्यात्मनो भोक्तृ-त्वमित बुद्धचाद्यपाधिकृतमेव तस्य मोक्तृत्वम् । तथा च श्रुत्य-न्तरं केवलस्याभोक्तृत्वमेव दर्श-यति—"ध्यायतीव लेलायतीव" (बृ०उ०४।३।७)इत्यादि। एवं च सति वक्ष्यमाणरथकल्प-नया वैष्णवस्य पदस्यात्मतया प्रतिपत्तिरुपपद्यते नान्यथा ख-मावानतिक्रमात्॥४॥ केवल (शुद्ध) आत्मा तो भोक्ता है नहीं, उसका भोक्तृत्व तो बुद्धि आदि उपाधिके कारण ही है। इसी प्रकार 'ध्यान करता हुआ-सा'' इत्यादि एक दूसरी श्रुति भी केवल आत्माका अभोक्तृत्व ही दिखळाती है। ऐसा होनेपर ही आगे कही जानेवाली रथकल्पनासे उस वैष्णव-पदकी आत्मभावसे प्रतिपत्ति (प्राप्ति) बन सकती है—और किसी प्रकार नहीं; क्योंकि खभाव कभी नहीं बदल सकता।। ४॥

#### अविवेकीकी विवशता

यस्त्वविज्ञानवान्भवत्ययुक्तेन मनसा सदा। तस्येन्द्रियाण्यवश्यानि दुष्टाश्वा इव सारथेः॥ ५॥

किन्तु जो [ बुद्धिरूप सारिष ] सर्वदा अविनेकी एवं असंयत चित्तसे युक्त होता है उसके अधीन इन्द्रियाँ इसी प्रकार नहीं रहतीं जैसे सारिष-के अधीन दुष्ट घोड़े ॥ ५ ॥

तत्रैवं सित यस्त बुद्धचाख्यः सारिथरविज्ञानवानिपुणोऽविवे-की प्रवृत्तौ च निवृत्तौ च भवति यथेतरो स्थचर्यायामयुक्तेन

किन्तु ऐसा होनेपर भी जो बुद्धिरूप सारिथ अविज्ञानवान्— अकुशळ अर्थात् रथसञ्चाळनमें अकुशळ अन्य सारिथके समान [ इन्द्रियरूप घोड़ोंकी ] प्रवृत्ति-निवृत्तिके विवेकसे रहित है, जो अप्रगृहीतेनासमाहितेन मनसा
प्रग्रहस्थानीयेन सदा युक्तो भवति
तस्याकुशलस्य बुद्धिसारथेः
इन्द्रियाण्यश्वस्थानीयान्यवश्यानि
अशक्यनिवारणानि दुष्टाश्वा
अदान्ताञ्चा इवेतरसारथेर्भवन्ति ॥ ५ ॥

सर्वदा प्रग्रह (लगाम) स्थानीय अयुक्त—अगृहीत अर्थात् विश्वित्र वित्राप्त विश्वाप्त विश्वाप्त विश्वाप्त विद्याप्त युक्त है उस अनिपुण वृद्धिरूप सारियके इन्द्रियरूप घोड़े [रथादि हाँकनेवाले] अन्य सारियके दुष्ट अर्थात् वेकाव् घोड़ोंके समान अवस्य यानी जिनका निवारण नहीं किया जा सकता ऐसे हो जाते हैं ॥ ५॥

विवेकीकी स्वाधीनता

यस्तु विज्ञानवान्भवति युक्तेन मनसा सदा । तस्येन्द्रियाणि वश्यानि सदश्वा इव सारथेः॥ ६॥

परन्तु जो (बुद्धिरूप सार्यि) कुशल और सर्वदा समाहित चित्तसे युक्त होता है उसके अधीन इन्द्रियाँ इस प्रकार रहती हैं जैसे सार्यिके अधीन अच्छे घोड़े ॥ ६ ॥

यस्तु पुनः पूर्वोक्तविपरीतः सारथिर्भवति विज्ञानवान्त्रगृहीत-मनाः समाहितचित्तः सदा तस्याश्वस्थानीयानीन्द्रियाणि प्र-वर्तयितुं निवर्तयितुं वा शक्यानि वश्यानि दान्ताः सदश्वा इवेतर-सारथेः ॥ ६॥ किन्तु जो [ बुद्धिरूप सारिष ]
पूर्वोक्त सारिषसे विपरीत विज्ञानवान्
( कुराळ ) — मनको नियन्त्रित रखनेवाळा अर्थात् संयतिचत्त होता है
उसके ळिये अश्वस्थानीय इन्द्रियाँ
प्रवृत्त और निवृत्त किये जानेमें इस
प्रकार शक्य होती हैं जैसे सारिषके
ळिये अच्छे घोड़े ॥ ६ ॥

तस्य पूर्वीक्तस्याविज्ञानवतो

बुद्धिसारथेरिदं फलमाह—

उस पूर्वोक्त अविज्ञानवान् बुद्धिरूप सारियत्राले रथीके छिये श्रुति यह फल्ल बतकाती है—— अविवेकीकी संसारप्राप्ति

यस्त्विज्ञानवान्भवत्यमनस्कः सदाशुचिः। न स तत्पद्माप्नोति सथ्सारं चाधिगच्छति॥ ७॥

किन्तु जो अविज्ञानवान्, अनिगृहीतचित्त और सदा अपवित्र रहनेवाला होता है वह उस पदको प्राप्त नहीं कर सकता, प्रस्तुत संसारको ही प्राप्त होता है ॥ ७॥

यस्त्विद्यानवान्भवति अमनस्कोऽप्रगृहीतमनस्कः स
तत एवाग्रुचिः सदैव, न स
स्थी तत्पूर्वोक्तमक्षरं यत्परं पदम्
आमोति तेन सार्थिना। न
केवलं केवल्यं नाप्नोति संसारं
च जन्ममरणलक्षणमधिगच्छति
। ७।।

किन्तु जो अविज्ञानवान्, अमनस्क—असंयतचित्त और इसीछिये सदा अपिवत्र रहनेवाळा होता
है उस सारियके द्वारा वह [ जीवरूप ] रथी उस पूर्वोक्त अक्षर परम
पदको प्राप्त नहीं कर सकता।
वह कैवल्यको प्राप्त नहीं होता—
केवळ इतना ही नहीं, बल्कि
जन्म-मरणरूप संसारको भी प्राप्त
होता है ॥ ७॥

विवेकीकी परमपद प्राप्ति

यस्तु विज्ञानवान्भवति समनस्कः सदा शुचिः । स तु तत्पदमामोति यस्माद्भूयो न जायते ॥ ८॥

किन्तु जो विज्ञानवान्, संयतिचत्त और सदा पवित्र रहनेवाला होता है वह तो उस पदको प्राप्त कर लेता है जहाँसे वह फिर उत्पन्न नहीं होता ॥ ८॥

यस्तु द्वितीयो विज्ञानवान् किन्तु जो दूसरा रथी अर्थात् विज्ञानवत्सारथ्युपेतो रथी विद्वान् विज्ञानवान्—कुश्र सारिथ- इत्येतत्ः युक्तमनाः समनस्कः
स तत एव सदा श्रुचिः स तु
तत्पदमाप्नोति,यसादाप्तात्पादाद्
अप्रच्युतः सन्भूयः पुनर्न जायते
संसारे ॥ ८ ॥

से युक्त, समनस्क— युक्तचित्त और इसीळिये सदा पित्रत्र रहनेवाळा होता है वह तो उसी पदको प्राप्त कर लेता है, जिस प्राप्त हुए पदसे च्युत न होकर वह फिर संसारमें उत्पन्न नहीं होता ॥ ८॥

किं तत्पदमित्याह—

वह पद क्या है ? इसपर कहते हैं—

विज्ञानसारथिर्यस्तु

मनःप्रग्रहवान्नरः।

सोऽध्वनः पारमाप्नोति तद्विष्णोः परमं पद्म् ॥ ९ ॥ जो मनुष्य विवेकयुक्त बुद्धि-सारथिसे युक्त और मनको वशकें रखनेवाला होता है वह संसारमार्गसे पार होकर उस विष्णु (व्यापक परमात्मा) के परमपदको प्राप्त कर लेता है ॥ ९ ॥

विज्ञानसारथिर्यस्तु यो विवेकबुद्धिसारथिः पूर्वोक्तो मनःप्रग्रहबान्प्रगृहीतमनाः समाहितचित्तः सञ्ज्ञचिर्नरो विद्वान्सोऽध्वनः संसारगतेः पारं परमेव
अधिगन्तव्यमित्येतदामोति
ग्रुच्यते सर्वसंसारबन्धनैः।तद्विष्णोः
व्यापनशीलस्य त्रक्षणः परमात्मनो
वासुदेवाष्यस्य परमं प्रकृष्टं पदं
स्थानं सतत्त्वमित्येतद्यदसौ
आमोति विद्वान् ॥ ९ ॥

जो पूर्वीक्त विद्वान् बुद्धि-सारथिसे विवेकयुक्त मनोनिप्रहवान् यानी निगृहीतचित्त— एकाग्र मनवाळा होता हुआ पवित्र है वह संसारगतिके पारको यानी अवश्यप्राप्तन्य प्रमात्माको कर लेता है; अर्थात् सम्पूर्ण संसार-बन्धनोंसे मुक्त हो जाता है। उस विष्णु यानी वासुदेव नामक सर्व-<del>व्यापक</del> परब्रह्म परमात्माका जो परम — उत्कृष्ट पद—स्थान अर्थात् खरूप है उसे वह विद्वान् प्राप्त कर लेता है ॥ ९॥

अधुना यत्पदं गन्तव्यं तस्य इन्द्रियाणि स्थूलान्यारभ्य सक्ष्म-तारतम्यक्रमेण प्रत्यगात्मतया अधिगमः कर्तव्य इत्येवमर्थमिदम् आरम्यते— अब, जो प्राप्तव्य परम पद है

उसका स्थूळ इन्द्रियोंसे आरम्भ
करके सूक्ष्मत्वके तारतम्य-क्रमसे
प्रत्यगात्मखरूपसे ज्ञान प्राप्त करना
चाहिये, इसीळिये आगेका कथन
आरम्भ किया जाता है—

#### इन्द्रियादिका तारतम्य

इन्द्रियेभ्यः परा ह्यर्थी अर्थेभ्यश्च परं मनः। मनसस्तु परा बुद्धिर्बुद्धेरात्मा महान्परः॥१०॥

इन्द्रियोंकी अपेक्षा उनके विषय श्रेष्ठ हैं, विषयोंसे मन उत्कृष्ट हैं, मनसे बुद्धि पर है और बुद्धिसे भी महान् आत्मा (महत्तत्त्व) उत्कृष्ट है ॥ १०॥

स्थूलानि तात्रदिन्द्रियाणि तानि येरथैरात्मप्रकाशनाय आरव्धानि तेभ्य इन्द्रियेभ्यः स्वकार्येभ्यस्ते परा हार्थाः स्रक्ष्मा महन्तश्च प्रत्यगात्मभृताश्च ।

तेभ्योऽप्यर्थेभ्यश्च परं स्रक्ष्मतरं महत्प्रत्यगात्मभूतं च मनः। मनः-शब्दवाच्यं मनस आरम्भकं भृत-स्रक्षमं संकल्पविकल्पाद्यारम्भ-कत्वात्। मनसोऽपि परा स्रक्ष्मतरा इन्द्रियाँ तो स्थूल हैं। वे जिन रान्द्र-स्पर्शादि विषयोंद्वारा अपनेको प्रकाशित करनेके किये बनायी गयी हैं वे विषय अपने कार्यभूत इन्द्रिय-वर्गसे पर—सूक्ष्म, महान् एकं प्रत्यगात्मखरूप हैं।

उन विषयोंसे भी पर—स्हम,
महान् तथा नित्यखरूपभूत मन है,
जो कि 'मन' शब्दका वाच्य और
मनका आरम्भक भूतसृहम है; क्योंकि वही सङ्कल्प-विकल्पादिका आरमक है। मनसे भी पर—सृहमतर,

महत्तरा प्रत्यगात्मभृता च बुद्धिः बुद्धिशब्दवाच्यमध्यवसाया-द्यारम्भकं भृतद्धक्ष्मम् । बुद्धेरात्मा सर्वप्राणिबुद्धीनां प्रत्यगात्मभृत-त्वादात्मा महान्सर्वमहत्त्वात् । अव्यक्ताद्यत्प्रथमं जातं हैरण्य-गर्भे तत्त्वं वोधावोधात्मकं महा-नात्मा बुद्धेः पर इत्युच्यते ॥१०॥

महत्तर एवं प्रत्यगात्मभूत बुद्धि अर्थात् 'बुद्धि' शब्द-वाच्य अध्य-वसायादिका आरम्भक भूतसूक्ष्म हैं। उस बुद्धिसे भी, सम्पूर्ण प्राणियों-की बुद्धिका प्रत्यगात्मभूत होनेसे आत्मा महान् है; क्योंकि वह सबसे बड़ा है। अर्थात् अव्यक्तसे जो सबसे पहले उत्पन्न हुआ हिरण्यगर्भ तत्त्व है, जो [ ज्ञानशक्ति और क्रियाशक्तिसे सम्पन्न होनेके कारण ] बोधाबोधात्मक है वह महान् आत्मा बुद्धिसे भी पर है—ऐसा कहा जाता है।।१०॥

महतः परमञ्यक्तमञ्यक्तात्पुरुषः परः। पुरुषान्न परं किंचित्सा काष्टा सा परा गतिः॥११॥

महत्तत्त्वसे अव्यक्त (मूळप्रकृति) पर है और अव्यक्तसे भी पुरुष पर है। पुरुषसे पर और कुछ नहीं है। वही [सूक्ष्मत्वकी] पराकाष्ठा (हद) है, वही परा (उत्कृष्ट) गति है।। ११॥

महतोऽपि परं म्रक्ष्मतरं |
प्रत्यगात्मभूतं सर्वमहत्तरं च
अव्यक्तं सर्वस्य जगतो वीजभूतम्
अव्यक्ततनामरूपसतत्त्वं सर्वकार्यकारणशक्तिसमाहाररूपम्
अव्यक्ताव्याकृताकाशादिनामवाच्यं परमात्मन्योतप्रोतभावेन

महत्ते भी पर—स्क्ष्मतर, प्रत्यगात्मखरूप और सबसे महान् अञ्यक्त है, जो सम्पूर्ण जगत्का बीज-भूत, अञ्यक्त नाम-रूपोंका सत्ता-खरूप, सम्पूर्ण कार्य-कारणशक्तिका सङ्घात, अञ्यक्त, अञ्चाकृत और आकाशादि नामोंसे निर्दिष्ट होने-वाळा तथा वटके धानेमें रहनेवाळी समाश्रितं वटकणिकायामिव वट-वृक्षशक्तिः ।

तस्माद्व्यक्तात्परः सक्ष्मतरः
सर्वकारणकारणत्वात्प्रत्यगात्मत्वाच महांश्च अत एव पुरुषः
सर्वपूरणात् । ततोऽन्यस्य परस्य
प्रसङ्गं निवारयन्नाह पुरुषान्न परं
किचिदिति । यस्मानास्ति पुरुषात्
चिन्मात्रघनात् परं किचिदिपि
वस्त्वन्तरं तस्मातसक्ष्मत्वमहत्त्वप्रत्यगात्मत्वानां सा काष्ठा निष्ठा
पर्यवसानम् ।

अत्र हीन्द्रियेभ्य आरम्य सक्ष्मत्वादिपरिसमाप्तिः। अत एव च गन्तृणां सर्वगति-मतां संसारिणां परा प्रकृष्टा गतिः ''यद्गत्वा न निवर्तन्ते'' (गीता ८। २१;१५।६) इति स्मृतेः ॥ ११॥ वटवृक्षकी राक्तिके समान परमात्मा-में ओतप्रोतभावसे आश्रित है।

उस अन्यक्तकी अपेक्षा सम्पूर्ण कारणोंका कारण तथा प्रत्यगात्मरूप होनेसे पुरुष पर—सूक्ष्मतर एवं महान् है। इसीलिये वह सबमें पूरित रहनेके कारण 'पुरुष' कहा जाता है। इसके सिवा किसी दूसरे उत्कृष्टतरके प्रसङ्गका निवारण करते हुए कहते हैं कि पुरुषसे पर और कुछ नहीं है। क्योंकि चिद्धनमात्र पुरुषसे भिन्न और कोई वस्तु नहीं है इसलिये वही सूक्ष्मत्व, महत्त्व और प्रत्यगात्मत्वकी पराकाष्ठा—स्थिति अर्थात् पर्यवसान है।

इन्द्रियोंसे लेकर इस आत्मामें ही सूक्ष्मत्वादिकी परिसमाप्ति होती है । अतः यही गमन करनेवाले अर्थात् सम्पूर्ण गतियोंवाले संसारियों-की पर—उत्कृष्ट गति है, जैसा कि "जिसको प्राप्त होकर फिर नहीं लौटते" इस स्मृतिसे सिद्ध होता है ॥ ११ ॥

ननु गतिश्चेदागत्यापि भवितव्यम् । कथं यस्माद्भ्यो न जायत इति ? शङ्का—यदि [ पुरुषके प्रति ] गति है तो [ वहाँसे ] आगति ( छौटना ) भी होना चाहिये; फिर 'जिसके पाससे फिर जन्म नहीं लेता' ऐसा क्यों कहा जाता है?

नैष दोषः, सर्वस्य प्रत्यगा-चर्यते । प्रत्यगात्मत्वं च दर्शि-तमिन्द्रियमनोबुद्धिपरत्वेन । यो हि गन्ता सोऽगतमप्रत्यप्रूपं गच्छन्त्यनात्मभूतं न विपर्ययेण तथा च श्रुतिः—''अनध्वगा अध्वसु पारयिष्णवः'' इत्याद्या । तथा च दर्शयति प्रत्यगात्म-त्वं सर्वस्य-

समाधान-यह दोष नहीं है; क्योंकि सबका प्रत्यगात्मा होनेसे आत्माके ज्ञानको ही उपचारसे गति कहा गया है । तथा इन्द्रिय, मन और बुद्धिसे आत्माका प्रत्व प्रदर्शित कर उसका प्रत्यगात्मत्व दिख्छाया गया है; क्योंकि जो जानेवाळा है वह अपनेसे पृथक् अनात्मभूत एवं अप्राप्त स्थानकी ओर ही जाया करता है; इससे विपरीत अपनी ही ओर नहीं आता-जाता । इस विषयमें ''संसारमार्गसे पार होनेकी इच्छावाले पुरुष मार्गरहित होते हैं" इत्यादि श्रुति भी प्रमाण है। तथा आगेकी श्रुति भी पुरुषका सबका प्रत्यगात्मा होना प्रदिशत करती है-

आत्मा सृक्ष्मबुद्धियाह्य है

एष सर्वेषु भूतेषु गूढोत्मा न प्रकाशते । <mark>दृश्यते त्वप्रचया बु</mark>द्धचा सूक्ष्मया सूक्ष्मदर्शिभिः ॥१ २ ॥

सम्पूर्ण भूतोंमें छिपा हुआ यह आत्मा प्रकाशमान नहीं होता । यह सूक्ष्मदर्शी पुरुषोंद्वारा अपनी तीव और सूक्ष्मबुद्धिसे ही देखा जाता है ॥ १२ ॥

एष पुरुषः सर्वेषु ब्रह्मादि-स्तम्बपर्यन्तेषु भूतेषु गूढः संवृतो विष्या हुआ, दर्शन, श्रवण आदि

दर्शनश्रवणादिकर्माविद्यामाया- | कर्म करनेवाला तथा अविद्या यानी

च्छन्नोऽत एवात्मा न आत्मत्वेन कस्यचित् । अहो अतिगम्भीरा दुरवगाह्या विचित्रा माया चेयं यदयं सर्वो जन्तः वरमार्थतः परमार्थसतत्त्वोऽप्येवं बोध्यमानोऽहं परमात्मेति गृह्णात्यनात्मानं देहेन्द्रियादि-दृश्यमानमपि सङ्घातमात्मनो घटादिवदात्मत्वेनाहममुष्य प्रत इत्यनुच्यमानोऽपि गृह्णाति । नूनं मायया मोमुह्यमानः सर्वो लोको बम्भ्रमीति । तथा च स्मरणम्-"नाहं प्रकाशः सर्व-स्य योगमायासमावृतः" (गीता ७। २५) इत्यादि।

ननु विरुद्धमिदमुच्यते
"मत्वा धीरो न शोचिति" (क॰
ड॰ २।१।४) "न प्रकाशते"
(क॰ ड॰ १।३।१२) इति च।
नैतदेवम्। असंस्कृतबुद्धेरवि-

<mark>ज्ञेयत्वात्र प्रकाशत इत्युक्तम्</mark> ।

है। मायासे आच्छादित सबका अन्तरात्मखरूप होनेके कारण आत्मा किसीके प्रति प्रकाशित नहीं होता। अहो ! यह माया बड़ी ही गम्भीर, दुर्गम और विचित्र है, जिससे कि ये संसारके सभी जीव वस्तुतः परमार्थस्वरूप होनेपर भी [ शास्त्र और आचार्यद्वारा ] वैसा बोध कराये जानेपर 'मैं परमात्मा हूँ' इस तत्त्वको ग्रहण नहीं करते: बल्कि जो देह और इन्द्रिय आदि सङ्घात घटादिके समान अपने दश्य हैं उन्हें, किसीसे न कहनेपर भी 'मैं इसका पुत्र हूँ' इत्यादि प्रकारसे आत्मभावसे प्रहण करते हैं। निश्चय, उस परमात्माकी ही मायासे यह सारा जगत् अत्यन्त भ्रान्त हो रहा है। ऐसे ही ''योगमायासे आवृत हुआ मैं सबके प्रति प्रकाशित नहीं होता" यह स्मृति भी है।

शङ्का—िकन्तु ''उसे जानकर पुरुष शोक नहीं करता'' [''वह गू**ढ़** आत्मा] प्रकाशित (ज्ञात) नहीं होता'' यह तो विपरीत ही कहा गया है।

समाधान—ऐसी बात नहीं है। आत्मा अशुद्धबुद्धि पुरुषके छिये अविज्ञेय है; इसीछिये यह कहा हक्यते तु संस्कृत्या अग्र्या अग्रमिवाग्र्या तया, एकाग्रतयोपे-तयेत्येतत्, सक्ष्मया सक्ष्मवस्तु-निरूपणपरया;कैः?सक्ष्मदिशिभिः 'इन्द्रियेभ्यः परा ह्यर्थाः' इत्यादि-प्रकारेण सक्ष्मतापारम्पर्यदर्शनेन परं सक्ष्मं द्रष्टुं शीलं येषां ते सक्ष्मदिशिनस्तैः सक्ष्मदिशिभिः पण्डितेरित्येतत् ॥ १२ ॥

प्रकाशित नहीं कि 'वह होता'। वह तो संस्कारयुक्त और तीक्ष्ण--जो किसी पैनी नोकके समान सूक्ष्म हो ऐसी एकाग्रतासे युक्त और सूक्ष्म वस्तुके निरीक्षणमें <mark>लगी हुई ती</mark>व्र बुद्धिसे ही दिखलायी देता है। किन्हें दिखलायी देता है ? [ इसपर कहते हैं---] सूर्स-दर्शियोंको । 'इन्द्रियोंसे उनके विषय सूक्ष्म हैंं इत्यादि प्रकारसे सूक्ष्मता-परम्पराका विचार करनेसे जिनका पर—सृक्ष्म वस्तुको देखने-का खभाव पड़ गया है, वे सूक्ष्मदर्शी हैं; उन सूक्ष्मदर्शी पण्डितोंको [ वह दिखळायी देता है ] — यह इसका भावार्थ है ॥ १२ ॥



#### लयचिन्तन

तत्प्रतिपत्त्युपायमाह— अब उसकी प्राप्तिका उपाय बतलाते हैं—

यच्छेद्वाङ्मनसी प्राज्ञस्तयच्छेज्ज्ञान आत्मिन । ज्ञानमात्मिन महति नियच्छेत्तयच्छेच्छान्त आत्मिन॥१३॥

विवेकी पुरुष वाक्-इन्द्रियका मनमें उपसंहार करे, उसका प्रकाश-खरूप बुद्धिमें लय करे, बुद्धिको महत्तत्त्वमें लीन करे और महत्तत्त्वको शान्त आत्मामें नियुक्त करे। १३॥

**यच्छेन्नियच्छेदुपसंहरे**त्प्राज्ञो किम् ? वाग्वाचम्। विवेकी: वागत्रोपलक्षणार्था सर्वेषामिन्दि-याणाम् । क ? मनसी मनसीति-च्छान्दसं दैर्घ्यम् । तच यच्छेज्ज्ञाने प्रकाशस्त्ररूपे आत्मनि । बुद्धिर्हि मनआदि-करणान्यामोतीत्यात्मा प्रत्यक् तेषाम् । ज्ञानं चुद्धिमातमनि महति प्रथमजे नियच्छेत्। प्रथमजवत् खच्छखमावकमात्मनो विज्ञानम् आपादयेदित्यर्थः । तंच महान्तम् आत्मानं यच्छेच्छान्ते सर्विदेशेष-प्रत्यस्तमितरूपेऽविक्रिये सर्वान्तरे सर्वबुद्धिप्रत्ययसाक्षिणि मुख्य आत्मनि ॥ १३॥

विवेकी पुरुष 'यच्छेत्' अर्थात् नियुक्त करे---उपसंहार करे; किसका उपसंहार करे ? वाक अर्थात् वाणी-का । यहाँ वाक् सम्पूर्ण इन्द्रियोंका उपलक्षण करानेके लिये है । कहाँ उपसंहार करे ? मनमें: 'मनसी' पद-में हस्त इकारके स्थानमें दीर्घ प्रयोग छान्दस है। फिर उस मनको ज्ञान अर्थात् प्रकाशस्त्ररूप बुद्धि——आत्मा-में लीन करें। बुद्धि ही मन आदि इन्द्रि-योंमें व्याप्त है, इसिलये वह उनका आत्मा--प्रत्यक्खरूप है। उस ज्ञान-खरूप बुद्धिको प्रथम विकार महान् आत्मामें लीन करे अर्थात उत्पन्न द्वए महत्तत्त्वके समान आत्मा-खच्छखभाव विज्ञान का करे । और महान् आत्माको जिसका खरूप सम्पूर्ण विशेषोंसे रहित है और जो अविक्रिय, सर्वान्तर तथा बुद्धिके सम्पूर्ण प्रत्ययोंका साक्षी है उस मुख्य आत्मामें लीन करे ॥१३॥

एवं पुरुष आत्मिन सर्व प्रविलाप्य नामरूपकर्मत्र्यं यन्मिथ्याज्ञानविज्यम्भतं क्रियाकारकफललक्षणं खात्मयाथात्म्यज्ञानेन

मृगतृष्णा, रज्जु और आकाशके खरूपका ज्ञान होनेसे जैसे मृगजळ, रज्जु-सर्प और आकाश-माल्टिन्यका बाध हो जाता है, उसी प्रकार मिथ्याज्ञानसे प्रतीत होनेवाले समस्त प्रपन्न यानी नाम, रूप और कर्म मरीच्युदकरज्जुसपंगगनमलानीव । इन तीनोंको, जो **मरीचिरज्जुगगनस्वरूपदर्शनेनै**व प्रशान्तात्मा कृतकृत्यो यतोऽतस्तद्दर्शनार्थम्— । उसका साक्षात्कार करनेके छिये— उद्बोधन

क्रिया, और फ़ळ्रूप ही हैं, खात्मतत्त्वके यथार्थ ज्ञानद्वारा पुरुष अर्थात् आत्मामें लीन करके मनुष्य खस्य, प्रशान्तचित्त एवं कृतकृत्य हो जाता है। क्योंकि ऐसा है, इसळिये

### उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान्निबोधत । धारा निशिता दुरत्यया क्षरस्य

दुर्गं पथस्तत्कवयो वदन्ति ॥१४॥

ि अरे अविद्याप्रस्त छोगो ! ] उठो, [ अज्ञान-निद्रासे ] जागो और श्रेष्ठ पुरुषोंके समीप जाकर ज्ञान प्राप्त करो । जिस प्रकार छुरेकी धार तीक्ष्ण और दुस्तर होती है, तत्त्वज्ञानी छोग उस मार्गको वैसा ही दुर्गम बतळाते हैं ॥ १४ ॥

अनाद्यविद्याप्रसप्ता उत्तिष्टत ! हे जन्तव आत्मज्ञानाभिम्रुखा जाग्रताज्ञाननिद्राया घोररूपायाः सर्वानर्थवीजभूतायाः क्षयं कुरुत।

कथम् ? प्राप्योपगम्य वरान् <del>प्रकृष्टानाचार्यांस्तद्विदस्तदुपदिष्टं</del> सर्वान्तरमात्मानमहमसीति नि-बोधतावगच्छत । न ह्युपेक्षित-

अरे अनादि अविद्यासे सोये हुए जीवो ! उठो, आत्मज्ञा**नके** अभिमुख होओ तथा घोररूप अज्ञान-निद्रासे जागो—सम्पूर्ण अनर्थोंकी बीजभूत उस अज्ञान-निदाका क्षय करो।

किस प्रकार [ क्षय करें ] ? श्रेष्ठ--उत्कृष्ट आत्मज्ञानी आचार्योंक पास जाकर--उनके समीप पहुँच-कर उनके उपदेश कि**ये हुए** सर्वान्तर्यामी आत्माको भी यही हूँ ऐसा जानो । उसकी उपेक्षा नहीं व्यमिति श्रुतिरनुकम्पयाह मात्-वत् ! अतिस्क्ष्मबुद्धिविषयत्वा-ज्ज्ञेयस्य । किमिव स्क्ष्मबुद्धिः इत्युच्यतेः श्रुरस्य धाराग्रं निश्चिता तीक्ष्णीकृता दुरत्यया दुःखेनात्य-यो यस्या सा दुरत्यया । यथा सा पद्भचां दुर्गमनीया तथा दुर्गं दुःसंपाद्यमित्येतत् पथः पन्थानं तत्त्वज्ञानलक्षणं मार्गं कवयो मेधाविनो वदन्ति । ज्ञेयस्याति-सक्ष्मत्वात्तद्विषयस्य ज्ञानमार्गस्य दुःसंपाद्यत्वं वदन्तीत्यभिप्रायः ॥ १४ ॥

करनी चाहिये--ऐसा समान कृपा करके श्रुति कह रही है; क्योंकि वह ज्ञेय पदार्थ अत्यन्त सूक्ष्म बुद्धिका ही विषय है। सूक्ष्म बुद्धि कैसी होती है ? इसपर कहते हैं— निशित अर्थात् पैनायी हुई छुरेकी धार—अग्रभाग जिस प्रकार दुरत्य<mark>य</mark> होती है-जिसे कठिनतासे पार किया जा सके उसे दुरत्यय कहने हैं। जिस प्रकार उसपर पैरोंसे चळना अत्यन्त कठिन है उसी प्रकार यह आत्म-ज्ञानका मार्ग बड़ा दुर्गम अर्थात् दुष्प्राप्य है-ऐसा कवि--मेधावी पुरुष कहते हैं। अभिप्राय यह है कि ज्ञेय अत्यन्त सूक्ष्म होनेके कारण मनीषिजन उससे सम्बद्ध ज्ञान-मार्गको दुष्प्राप्य बतलाते हैं ॥१४॥

तत्कथमतिस्हमत्वं ज्ञेयस्य इत्युच्यतेः स्थूला तावदियं मेदिनी शब्दस्पर्शरूपरसगन्धोपचिता सर्वेन्द्रियविषयभूता तथा शरीरम्। तत्रैकैकगुणापकर्षेण गन्धादीनां स्रक्षमत्वमहत्त्वविश्चद्धत्वनित्यत्वा-

उस ज्ञेयकी अत्यन्त सूक्ष्मता किस प्रकार है? इसपर कहते हैं। शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध—[इन पाँचों विषयों] से वृद्धिको प्राप्त हुई तथा सम्पूर्ण इन्द्रियोंकी विषयभूत यह पृथिवी स्थूछ है; ऐसा ही शरीर भी है। उनमें गन्धादि गुणोंमेंसे एक-एकका अपकर्ष—क्षय होनेसे जलसे लेकर

दितारतम्यं दृष्टभगदिषु याव- |
दाकाशमिति ते गन्धादयः सर्व
एव स्थूलत्वाद्विकाराः शब्दान्ता
यत्र न सन्ति किम्र तस्य सक्ष्मत्वादिनिरितशयत्वं वक्तव्यम्
इत्येतद्दर्शयति श्रुतिः—

आकाशपर्यन्त चार भूतोंमें सूक्ष्मत्व, महत्त्व, विशुद्धत्व और नित्यत्व आदिका तारतम्य देखा गया है । किन्तु स्थूल होनेके कारण जहाँ गन्धसे लेकर शब्दपर्यन्त ये सारे विकार नहीं हैं उसके सूक्ष्मत्वादिकी निरतिशयताके विषयमें क्या कहा जाय ? यही बात आगेकी श्रुति दिखलाती है—

निर्विशेष आत्मज्ञानसे अमृतत्वप्राप्ति

अशब्दमस्पर्शमरूपमव्ययं तथारसं नित्यमगन्धवच्च यत । अनाद्यनन्तं महतः परं ध्रुवं

निचाय्य तन्मृत्युमुखात्प्रमुच्यते ॥ १५॥

जो अशब्द, अस्पर्श, अरूप, अब्यय तथा रसहीन, नित्य और गन्धरिहत है; जो अनादि, अनन्त, महत्तत्त्वसे भी पर और ध्रव (बिश्वल ) है उस आत्मतत्त्वको जानकर पुरुष मृत्युके मुखसे छुट जाता है ॥ १५॥

अशब्द मस्पर्श मरूप मन्ययं
तथारसं नित्य मगन्धवच्च यत्
एतद्व्याख्यातं ब्रह्माव्ययम्—
यद्धि शब्दादिमत्तद्व्येतीदं तु
अशब्दादिमत्त्वादव्ययं न व्येति
न क्षीयते, अत एव च नित्यं
यद्धि व्येति तदनित्यमिदं तु न

जो अशब्द, अस्पर्श, अरूप, अव्यय तथा अरस, नित्य और अगन्धयुक्त है—ऐसी जिसकी व्याख्या की जाती है वह ब्रह्म अविनाशी है; क्योंकि जो पदार्थ शब्दादियुक्त होता है उसीका व्यय होता है, किन्तु यह ब्रह्म तो अशब्दादियुक्त होनेके कारण अव्यय है; इसका व्यय—क्षय नहीं होता,

व्येत्यतो नित्यम् । इतश्च नित्यम् अनाद्यविद्यमान आदिः कारणम् अस्य तदिदमनादि । यद्वचादि-मत्तत्कार्यत्वादनित्यं कारणे प्रलीयते यथा पृथिव्यादि । इदं तु सर्वकारणत्वादकार्यमकार्य-त्वान्तित्यं न तस्य कारणमस्ति यस्मिन्प्रलीयत । तथानन्तम् अविद्यमानोऽन्तः-कार्यमस्य तदनन्तम् । यथा

तथानन्तम् अविद्यमानोऽन्तःकार्यमस्य तदनन्तम् । यथा
कदल्यादेः फलादिकार्योत्पादनेन
अपि अनित्यत्वं दृष्टं न च
तथाप्यन्तवन्त्वं ब्रह्मणः; अतोऽपि
नित्यम् ।

महतो महत्तन्वाद्बुद्धचा-च्यात्परं विलक्षणं नित्यविज्ञप्ति-स्वरूपत्वात्सर्वसाक्षि हि सर्वभूता-त्मत्वाद् ब्रह्म। उक्तं हि "एष सर्वेषु भूतेषु" (क० उ० १। ३। १२)

इसीलिये यह नित्य भी है; क्योंकि जिसका व्यय होता है वह अनित्य है। इसका व्यय नहीं होता इसलिये यह नित्य है। यह अनादि अर्थात् जिसका आदि—कारण विद्यमान नहीं है ऐसा होनेसे भी नित्य है; क्योंकि जो आदिमान् होता है वह कार्यस्वप होनेसे अनित्य होता है और अपने कारणमें लीन हो जाता है; जैसे कि पृथिवी आदि । किन्त आत्मा तो सबका कारण होनेसे अकार्य है और अकार्य होनेके कारण नित्य है । इसका कोई कारण नहीं है, जिसमें कि यह लीन हो।

इसी प्रकार यह आत्मा अनन्त भी है। जिसका अन्त अर्थात् कार्य अविद्यमान हो उसे अनन्त कहते हैं। जिस प्रकार फलादि कार्य उत्पन्न करनेसे भी कदली आदि पौधोंकी अनित्यता देखी गयी है उस प्रकार ब्रह्मका अन्तवस्त्र नहीं देखा गया। इसल्ये भी बह नित्य है।

नित्यविज्ञप्तिस्वरूप होनेके कारण बुद्धिसंज्ञक महत्तत्त्वसे भी पर अर्थात् विकक्षण है; क्योंकि ब्रह्म सम्पूर्ण भूतोंका अन्तरात्मा होनेके कारण सबका साक्षी है। यह बात उपर्युक्त ''एष सर्वेषु भूतेषु गूढोत्मा न प्रकाशते'' इत्यादि मन्त्रमें कही ही इत्यादि । ध्रुवं च क्रुटस्थं नित्यं न पृथिच्यादिवदापेक्षिकं नित्य-त्वम् । तदेवंभृतं ब्रह्मात्मानं निचाय्यावगम्य तमात्मानं मृत्यु-<mark>मुखान्मृत्युगोचरा</mark>दविद्याकाम-कर्मलक्षणात्प्रमुच्यते विम्रुच्यते१५ हो जाता है ॥ १५ ॥

गयी है। इसी प्रकार वह ध्रुव कूटस्थ नित्य है । उसकी नित्यता पृथिवी आदिके समान आपेक्षिक नहीं है । उस इस ब्रह्म—आत्माको जानकर मृत्युमुखसे—अविद्या, काम कर्मह्रप मृत्युके पंजेसे मुक्त—वियुक्त

**प्रस्तुतिवज्ञानस्तुत्यर्थमा**ह श्रुतिः

अब प्रस्तुत विज्ञानकी स्तुतिके लिये श्रुति कहती है-

प्रस्तृत विज्ञानकी महिमा

<mark>नाचिकेतमुपाख्यानं मृत्य</mark>ुप्रोक्त**ः सनातनम्** । उक्त्वा श्रुत्वा च मेधावी ब्रह्मलोके महीयते ॥ १६॥ नचिकेताद्वारा प्राप्त तथा. मृत्युके कहे हुए इस सनातन विज्ञानको कह और सुनकर बुद्धिमान् पुरुष ब्रह्मलोकमें महिमान्वित होता है ॥ १६॥

नाचिकेतं नचिकेतसा प्राप्तं नाचिकेतं मृत्युना प्रोक्तं मृत्यु-प्रोक्तमिदमा**ख्यान**मुपाख्यानं वल्लीत्रयलक्षणं सनातनं चिरन्तनं ब्राह्मणेभ्यः वैदिकत्वादुक्त्वा 💎 श्रुत्वाचार्येभ्यो मेधावी लोको ब्रह्मलोकस्तस्मिन्महीयत आत्मभूत उपास्यो भवतीत्यर्थः 11 88 11

नचिकेताद्वारा प्राप्त किये तथा मृत्युके कहे हुए इस तीन विछियों-वाले उपाख्यानको. जो होनेके कारण सनातन—चिरन्तन है, ब्राह्मणोंसे कहकर तथा आचार्यी-से सुनकर मेधावी पुरुष ब्रह्मछोक-में—ब्रह्म ही लोक है; उसमें महिमान्वित होता है अर्थात सबका आत्मखरूप होकर उपासनीय होता है ॥ १६॥

य इमं परमं गुद्यं श्रावयेद्बह्मसंसदि । प्रयतः श्रान्दकाले वा तदानन्त्याय कल्पते तदानन्त्याय कल्पत इति ॥ १७॥

जो पुरुष इस परम गुह्य प्रनथको पवित्रतापूर्वक ब्राह्मणोंकी सभामें अथवा श्राद्धकालमें सुनाता है उसका वह श्राद्ध अनन्त फलवाला होता है, अनन्त फलवाला होता है ॥ १७॥

यः कश्चिदिमं ग्रन्थं परमं प्रकृष्टं गुह्यं गोप्यं श्रावयेद् ग्रन्थ-तोऽर्थतश्च ब्राह्मणानां संसदि ब्रह्मसंसदि प्रयतः शुचिर्भृत्वा श्राद्धकाले वा श्रादयेद् भुझानानां तच्छाद्रमस्यानन्त्यायानन्तफलाय कल्पते संपद्यते । द्विवचनम् अध्यायपरिसमाप्त्यर्थम् ॥ १७॥ वाक्य दो बार कहा गया है ॥१७॥

जो कोई पुरुष इस परम— प्रकृष्ट और गुह्य—गोपनीय प्रन्थको पवित्र होकर ब्राह्मणोंकी सभामें अथवा श्राद्धकालमें-भोजन करनेके लिये बैठे हुए ब्राह्मणोंके प्रति केवल पाठमात्र या अर्थ करते हुए सुनाता है उसका वह श्राद्ध अनन्त फलवाला होता है। यहाँ अध्यायकी समाप्तिके लिये 'तदानन्त्याय कल्पते' यह

इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यगोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीराङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिषद्भाष्ये प्रथमाध्याये तृतीयवल्लीभाष्यं समाप्तम् ॥ ३ ॥

इति कठोपनिषदि प्रथमोऽध्यायः समाप्तः॥ १॥



# PIPTE PINT

## मथमा बह्वी

आत्मदर्शनका विघ—इन्द्रियोंकी बहिर्मुखता

एष सर्वेषु भूतेषु गृहोत्मा
न प्रकाशते दृश्यते त्वग्रचया
बुद्धचेत्युक्तम् । कः पुनः प्रतिबन्धोऽग्रचाया बुद्धेर्येन तदभावात्
आत्मा न दृश्यत इति तददर्शनकारणप्रदर्शनार्था वल्ल्यारभ्यते ।
विज्ञाते हि श्रेयःप्रतिबन्धकारणे
तदपनयनाय यत आरव्धं शक्यते
नान्यथेति—

'सम्पूर्ण भूतोंमें छिपा हुआ वह आत्मा प्रकाशित नहीं होता; वह तो एकांग्र बुद्धिसे ही देखा जाता हैं ऐसा पहले (१।३।१२ में) कहा था। अब प्रश्न होता है कि एकाम्र बुद्धिका ऐसा प्रतिबन्ध है जिससे कि उस ( एकाप्र बुद्धि ) का अभाव होनेपर आत्मा दिखायी नहीं देता आत्मदर्शनके प्रतिबन्धका दिखलानेके लिये यह वल्ली आरम्भ की जाती है; क्योंकि श्रेयके प्रति-बन्धका कारण जान लेनेपर ही उस-की निवृत्तिके यतका आरम्भ किया जा सकता है, अन्यथा नहीं-

पराञ्चि खानि व्यतृणत्स्वयंभू-स्तस्मात्पराङ्परथति नान्तरात्मन् ।

कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैक्ष-

दावृत्तचक्षुरमृतत्विमच्छन् ॥ १ ॥

ख़यम्भू (परमात्मा) ने इन्द्रियोंको बहिर्मुख करके हिंसित कर दिया है। इसीसे जीव बाह्य विषयोंको देखता है, अन्तरात्माको नहीं। जिसने अमरत्वकी इच्छा करते हुए अपनी इन्द्रियोंको रोक किया है ऐसा कोई धीर पुरुष ही प्रत्यगात्माको देख पाता है ॥ १॥

पराश्चि परागञ्चन्ति गच्छ-न्तीति खानि तदुपलक्षितानि श्रोत्रादीनीन्द्रियाणि खानीत्युच्य-न्ते । तानि पराञ्च्येव शब्दादि-विषयप्रकाशनाय यस्मादेवं खाभाविकानि तानि व्यतृणद्विंसितवान्हननं कृतवान् इत्यर्थः । कोऽसौ ? खयंभूः स्वयमेव परमेश्वरः स्वतन्त्रो भवति सर्वेदा न परतन्त्र इति। तस्मात्पराङ् पराग्रपाननात्म-भूताञ्शब्दादीन्पश्यत्युपलभत उपलब्धा, नान्तरात्मकान्त-रात्मानमित्यर्थः ।

एवंस्वभावेऽिष सित लोकस्य कश्चित्रयाः प्रतिस्रोतः प्रवर्तनिमव धीरो धीमान्विवेकी प्रत्यगात्मानं

जो पराक् अर्थात् बाहरकी ओर करती--गमन करती हैं अञ्चन उन्हें 'पराञ्चि' (बाहर जानेवाळी) कहते हैं। 'ख' छिद्रोंको कहते हैं। उनसे उपलक्षित श्रोत्रादि इन्द्रियाँ 'खानि'\* नामसे कही गयी हैं। वे बहिर्मुख होकर ही शब्दादि विषयोंको प्रकाशित करनेके लिये प्रवृत्त हुआ करती हैं। क्योंकि वे ऐसी हैं इसिंख्ये खभावसे ही उन्हें हिंसित कर दिया है— उनका हनन कर दिया है। वह हिनन करनेवाळा ] कौन है ? ख़यम्भू— परमेश्वर अर्थात् जो खतः ही सर्वदा खतन्त्र रहता है-परतन्त्र नहीं रहता । इसलिये वह उपक्रधा सर्वदा पराक् अर्थात् बहि:खरूप अनात्मभूत राष्ट्रादि विषयोंको ही देखता—उपलब्ध करता है, भानत-रात्मन्' अर्थात् अन्तरात्माको नहीं ।

यद्यपि कोकका ऐसा ही खभाव है तो भी कोई धीर—बुद्धिमान्— विवेकी पुरुष ही नदीको उसके प्रवाहके विपरीतं दिशामें फेर देनेके समान [ इन्द्रियोंको विषयोंकी

नपुंसक 'ख' शब्दका प्रथमा-बहुवचन । अहि अ

प्रत्यक्चासावात्मा चेति प्रत्यगात्मा । प्रतीच्येवात्मशब्दो रूढो
लोके नान्यस्मिन् । व्युत्पत्तिपक्षेऽपि तत्रैवात्मशब्दो वर्तते ।
"यच्चामोति यदादत्ते
यचात्ति विषयानिह ।
यचास्य संततो भावस्तस्मादात्मेति कीर्त्यते ।।"

( लिङ्ग ॰ १ । ७० । ९६ )
इत्यात्मशब्द च्युत्पत्तिस्मरणात् ।
तं प्रत्यगात्मानं स्वं स्वभावमैक्षदपञ्यत्पश्चयतीत्यर्थः, छन्दसि
कालानियमात् । कथं पश्चयतीत्युच्यते । आवृत्तचक्षुरावृत्तं व्यावृत्तं
चक्षुः श्रोत्रादिकमिन्द्रियजातम्
अशेषविषयाद्यस्य स आवृत्तचक्षुः
स एवं संस्कृतः प्रत्यगात्मानं
पश्चति । न हि बाह्यविषया-

ओरसे हटाकर प्रत्यगात्माको [ देखता है ] । जो प्रत्यक् ( सम्पूर्ण विषयोंको जानने-वाला ) हो और आत्मा भी हो उसे प्रत्यगात्मा कहते हैं। छोकमें आत्मा शब्द 'प्रत्यक्' के अर्थमें ही रूढ़ है, और किसी अर्थमें नहीं। व्युत्पत्ति-पक्षमें भी 'आत्मा' शब्दकी प्रवृत्ति उसी ( प्रत्यक्-अर्थ ही ) में है जैसा कि "क्योंकि यह सबको करता है, ग्रहण करता है और इस छोकमें विषयोंको भोगता सर्वदा सद्भाव है तथा इसका इसलिये यह 'आत्मा' कहलाता है।" इस प्रकार आत्मा शब्दकी ब्युत्पत्ति-के सम्बन्धमें स्मृति है।

उस प्रत्यगात्माको अर्थात् अपने स्वरूपको 'ऐक्षत्'—देखा यानी देखता है। वैदिक प्रयोगमें कालका नियम न होनेके कारण यहाँ वर्तमान कालके अर्थमें भूतकालकी किया [ऐक्षत्] का प्रयोग हुआ है। वह किस प्रकार देखता है! इसपर कहते हैं—'आवृत्तचक्षुः' अर्थात् जिसने अपनी चक्षु और श्रोत्रादि इन्द्रियसमूहको सम्पूर्ण विषयोंसे व्याबृत्त कर लिया है— लौटा लिया है, वह इस प्रकार संस्कारयुक्त हुआ पुरुष ही उस प्रत्यगात्माको देख पाता है। एक संभवति । किमर्थं पुनरित्थं महता प्रयासेन स्वभावप्रवृत्तिनिरोधं कृत्वा धीरः प्रत्यगात्मानं पश्यति इत्युच्यतेः अमृतत्वममर्ण-धर्मत्वं नित्यस्वभावतामिच्छन् आत्मन इत्यर्थः ॥ १ ॥

लोचनपरत्वं प्रत्यगातमेक्षणं चैकस्य ही पुरुषके लिये बाह्य विषयोंकी आलोचनामें तत्पर रहना तथा प्रत्यगात्माका साक्षात्कार करना-ये दोनों बातें सम्भव नहीं हैं। 'अच्छा, तो, इस प्रकार महान् परिश्रमसे [ इन्द्रियोंकी ] खाभाविक प्रवृत्तिको रोककर धीर पुरुष प्रत्यगात्माको क्यों देखता है ?' ऐसी आराङ्का होनेपर कहते हैं--'अमृतत्व—अमरणधर्मत्व अर्थात् आत्माकी नित्यस्वभावताकी इच्छा करता हुआ [ उसे देखता है ]'।।१॥

यत्तावत्स्वाभाविकं परागेव अनात्मदर्शनं तदात्मदर्शनस्य प्रतिबन्धकारणमविद्या तत्प्रति-कूलत्वात्। या च पराक्ष्वेवा-विद्योपप्रदर्शितेषु <u>द्याहप्टेषु</u> भोगेषु तृष्णा ताभ्यामविद्या-तृष्णाभ्यां प्रतिबद्धात्मदर्शनाः—

जो स्वभावसे ही बाह्य अनातम-दर्शन है वही आत्मदर्शनके प्रतिबन्धकी कारणरूपा अविद्या है; क्योंकि वह उस ( आत्मदर्शन ) के ' प्रतिकूल है। इसके सिवा अविदासे दिखलायी देनेवाले दृष्ट और अदृष्ट बाह्य भागोंमें जो तृष्णा है उन अविद्या और तृष्णा दोनोंहीसे जिनका आत्मदर्शन प्रतिबद्ध हो रहा है वे--

अविवेकी और विवेकीका अन्तर

पराचः कामाननुयन्ति बाला-स्ते मृत्योर्यन्ति विततस्य पाशम् । अथ धीरा अमृतत्वं विदित्वा ध्रुवमध्रुवेष्वह न प्रार्थयन्ते ॥ २ ॥

अल्पज्ञ पुरुष बाह्यभोगोंके पीछे छगे रहते हैं। वे मृत्युके सर्वत्र फैले हुए पारामें पड़ते हैं। किन्तु विवेकी पुरुष अमरत्वको ध्रुव (निश्चल ) जानकर संसारके अनित्य पदार्थींमेंसे किसीकी इच्छा नहीं करते ॥ २ ॥

पराचो बहिर्गतानेव कामान्। काम्यान्विषयाननुयन्ति अनु-<mark>गच्छन्ति बाला अल्पप्रज्ञास्ते</mark> तेन कारणेन मृत्योरविद्याकाम-कर्मसमुदायस्य यन्ति गच्छन्ति विततस्य विस्तीर्णस्य <mark>च्याप्तस्य पाञ्चं पाञ्चते बध्यते</mark> येन तं पाशं देहेन्द्रियादिसंयोग-<mark>वियोगलक्षणम् । अनवरतज</mark>न्म-**मरणजरारोगाद्यनेकानर्थवातं** प्रतिपद्यन्त इत्यर्थः ।

एवमथ तस्माद्वीरा विवेकिन: प्रत्यगात्मस्वरूपाव-स्थानलक्षणममृतत्वं ध्रुवं विदित्वा, देवाद्यमृतत्वं ह्यञ्जविमदं तु प्रत्य-गात्मस्वरूपावस्थानलक्षणं कर्मणा वर्धते नो कनीयान्" ( बृ० उ० ४ । ४ । २३ ) इति ध्रुवम् । तदेवंभृतं क्रुटस्थमवि-चाल्यममृतत्वं विदित्वाध्ववेषु

बाल--मन्दमति पुरुष पराक् बाह्य कामनाओंका—काम्य विषयों-का ही अनुगमन—पीछा किया करते हैं। इसी कारणसे वे अविद्या, काम और कर्मके समुदायरू<mark>प</mark> मृत्युके वितत—विस्तीर्ण—सर्वत्र व्यात पाशमें [ पड़ते हैं ] । जिससे जीव पाशित होता है--बाँधा जाता है उस देहेन्द्रियादिके संयोग-वियोगरूप पाशमें पड़ते हैं । अर्थात् निरन्तर जन्म-मरण, जरा और रोग आदि बहुत-से अनर्थसमूहको प्राप्त होते हैं।

क्योंकि ऐसी बात है इसिंछिये धीर—-विवेकी पुरुष प्रत्यगात्म-स्थितिरूप खरूपमें अमृतत्वको धुव ( निश्चल ) जानकर—देवता आदिका अमृतत्व तो अधुव है किन्तु यह प्रत्यगात्मखरूपमें स्थिति-रूप अमृतत्व 'धह कर्मसे न बढता है न घटता है" इस उक्तिके अनुसार ध्रुव है—इस प्रकारके अमृतत्वको कूटस्थ और अविचाल्य जानकर वे ब्राह्मण (ब्रह्मवेत्ता) सर्वपदार्थे व्वनित्येषु निर्धार्य लोग इस अनुर्यप्राय संसारके सम्पूर्ण ब्राह्मणा इह संसारेऽनर्थप्राये न | अध्रव—अनित्य पदार्थीमेंसे किसी-लोकैषणाभ्यो वेत्यर्थः ॥ २ ॥

प्रार्थयन्ते किंचिद्पि प्रत्यगात्म- की इच्छा नहीं करते; क्योंकि वे सब दर्शनप्रतिकूलत्वात् । पुत्रवित्त- तो प्रत्यगात्माके दर्शनके विरोधी ही व्युत्तिष्ठन्त्ये- हैं । अर्थात् वे पुत्र, वित्त और लोकेषणासे दूर ही रहते हैं ॥ २ ॥

यद्विज्ञानान किंचिदन्यत्। प्रार्थयन्ते ब्राह्मणाः कथं तद्धिगम इत्युच्यते--

ब्राह्मणलोग जिसका ज्ञान हो जानेसे और किसी वस्तुकी इच्छा नहीं करते उस ब्रह्मका बोध किस प्रकार होता है ? इसपर कहते हैं—

आरमज़की सर्वज्ञता

येन रूपं रसं गन्धं शब्दान्स्पर्शाध्य मैथुनान् । एतेनैव विजानाति किमत्र परिशिष्यते । एतद्वै तत् ॥ ३ ॥

जिस इस आत्माके द्वारा मनुष्य रूप, रस, गन्ध, शब्द, स्पर्श और मैथुनजन्य सुखोंको निश्चयपूर्वक जानता है [ उस आत्मासे अविज्ञेय ] इस लोकमें और क्या रह जाता है ? [ तुझ नचिकेताका पूछा हुआ ] वह तत्त्व निश्चय यही है ॥ ३ ॥

येन विज्ञानस्वभावेनात्मना । रूपं रसं गन्धं शब्दान्स्पर्शीश्र मैं थुनान्में थुननिमित्तान्सुखप्रत्य-यान्विजानाति विस्पष्टं जानाति सर्वो लोकः।

ननु नैवं प्रसिद्धिलेकिस्य आत्मना देहादिविलक्षणेनाहं वि-जानामीति । देहादिसंघातोऽहं विजानामीति तु सर्वी लोकोऽव-गच्छति ।

सम्पूर्ण छोक जिस विज्ञान-खरूप आत्माके द्वारा रूप, रस, गन्ध, शब्द, स्पर्श और मैथुन--मैथुनजनित सुखोंको स्पष्टतया जानता है [वही ब्रह्म है ]।

शङ्का-परन्तु लोकमें ऐसी कोई प्रसिद्धि नहीं है कि मैं किसी देहादिसे विलक्षण आत्माद्वारा जानता हूँ । सब छोग यही समझते हैं कि मैं देहादि संघातरूप ही सब कुछ जानता हूँ।

न त्वेवम् । देहादिसंघात-स्यापि शब्दादिस्बरूप-<sup>४,४५५</sup> त्वाविशेषाद्विज्ञेयत्वा-विशेषाच न युक्तं वि-ज्ञातृत्वम् । यदि हि देहादिसंघातो सन्रूपादीन्वि-रूपाद्यात्मकः जानीयाद्वाह्या अपि रूपादयोऽन्यो-न्यं स्वं स्वं रूपं च विजानीयः। न चैतदस्ति तसादेहादिलक्ष-णांश्च रूपादीनेतेनैव देहादिव्यति-रिक्तेनैव विज्ञानस्वभावेनात्मना विजानाति लोकः यथा येन लोहो दहति सोऽग्निरिति तद्वत् ।

आत्मनोऽविज्ञेयं किमत्रास्मिँ-छोके परिशिष्यते न किंचित्परि-शिष्यते । सर्वमेव त्वात्मना विज्ञेयम् । यस्यात्मनोऽविज्ञेयं न किंचित्परिशिष्यते स आत्मा सर्वज्ञः । एतद्वै तत् । किं तद्यत् नचिकेतसा पृष्टं देवादिभिरपि

समाधान-ऐसी बात तो नहीं है; क्योंकि देहांदि संवात भी समानरूपसे शब्दादिरूप विज्ञेयखरूप है; अतः उसे ज्ञाता मानना उचित नहीं हैं। यदि देहादि संघात रूप-रसादिखरूप होकर भी रूपादिको जान ले तो बाह्य रूपादि भी परस्पर एक-दूसरेको तथा अपने-अपने रूपको जान लेंगे; किन्त यह बात है नहीं । अतः लोक देहादि-रूपादिको देहादि-खरूप इस व्यतिरिक्त विज्ञानस्वभाव आत्माके ही जानता है। जिस प्रकार छोहा जिसके द्वारा जंळाता है उसे अग्नि कहते हैं उसी प्रकार जिसके द्वारा छोक देहादि विषयोंको जानता है उसे आत्मा कहते हैं ]।

उस आत्मासे जिसका ज्ञान न हो सके ऐसा क्या पदार्थ इस छोकमें रह जाता है, अर्थात् कुछ भी नहीं रहता—समी कुछ आत्मासे ही जाना जा सकता है। [इस प्रकार] जिस आत्मासे अविज्ञेय कोई भी वस्तु नहीं रहती वह आत्मा सर्वज्ञ है और यही वह है। वह कौन है १ जिसके विषयमें तुझ नचिकेताने प्रश्न किया है, जो देवादिका भी सन्देहास्पद है तथा विष्णोः परमं पदं यसात्परं नास्ति | कुछ भी नहीं है वही यह [ ब्रह्म-तद्वा एतद्धिगतमित्यर्थः ॥३॥ इसका मात्रार्थ है ॥ ३॥

धर्मादिभ्योऽन्यद् | जो धर्माधर्मादिसे अन्य परमपद है और जिससे श्रेष्ठ और पद ] अब ज्ञात हुआ है—ऐसा

अतिसक्षमत्वादुद्विज्ञेयमिति मत्वैतमेवार्थ पुनः पुनराह-

वह ब्रह्म अति सूक्ष्म होनेके कारण दुर्विज्ञेय है—ऐसा मानकर उसी बातको बारम्बार कहते हैं—

आत्मज्ञकी निःशोकता

स्वप्नान्तं जागरितान्तं चोभौ येनानुपरयति । महान्तं विभुमात्मानं मत्वा धीरो न शोचित ॥ ४ ॥

जिसके द्वारा मनुष्य खप्तमें प्रतीत होनेवाले तथा जाप्रत्में दिखायी दैनेवाले— दोनों प्रकारके पदार्थोंको देखता है उस महान् और विभु आत्माको जानकर बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता ॥ ४ ॥

स्वमान्तं स्वममध्यं स्वमवि-ज्ञेयमित्यर्थः तथा जागरितान्तं जागरितमध्यं जागरितविज्ञेयं चः उभौ स्वमजागरितान्तौ येन आत्मनानुपञ्चति लोक इति सर्व पूर्ववत् । तं महान्तं विभुमात्मानं

 खप्तान्त—खप्तका मध्य अर्थात् खप्तावस्थामें जानने योग्य तथा जागरितान्त-जाप्रत अवस्थाका मध्य यानी जाग्रत अवस्थामें जानने योग्य-इन दोनों खप्त और जाप्रत्के अन्तर्गत पदार्थीको छोक जिस आत्माके द्वारा देखता है विही ब्रह्म है; इस प्रकार ] इस वाक्यकी और सब व्याख्या पूर्व मन्त्रके समान करनी चाहिये। उस

मत्वावगम्यात्मभावेन साक्षात् अहमस्मि परमात्मेति धीरो न श्रोचिति ॥४॥ महान् और विभु आत्माको जानकर अर्थात् 'वह परमात्मा मैं ही हूँ' ऐसा आत्मभावसे साक्षात् अनुभव कर धीर—बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता ॥ ४॥

किं च-

तथा--

आत्मज्ञकी निर्भयता

य इमं मध्वदं वेद आत्मानं जीवमन्तिकात् । ईशानं भूतभव्यस्य न ततो विजुगुप्सते । एतद्वै तत् ॥ ५ ॥

जो पुरुष इस कर्मफल्रभोक्ता और प्राणादिको घारण करनेवाले आत्माको उसके समीप रहदर भूत, भविष्यत् [और वर्तमान] के शासकरूपसे जानता है वह वैसा विज्ञान हो जानेके अनन्तर उस (आत्मा) की रक्षा करनेकी इच्छा नहीं करता। निश्चय यही वह [आत्मतत्त्व]है॥५॥

यः कश्चिदिमं मध्वदं कर्मफलभुजं जीवं प्राणादिकलापस्य
धारियतारमात्मानं वेद विजानाति
अन्तिकादिनतके समीप ईशानम्
ईशितारं भूतभव्यस्य कालत्रयस्य
ततस्तिद्वज्ञानादृध्वमात्मानं न
विज्ञगुप्सते न गोपायितुम्
इच्छत्यभयप्राप्तत्वात् । यावद्वि
भयमध्यस्थोऽनित्यमात्मानं मन्यते
तावद्वोपायितुमिच्छत्यात्मानम् ।

जो कोई इस मध्वद — कर्मफळ-भोक्ता और जीव — प्राणादि कारण-कलापको धारण करनेवाले आत्माको समीपसे भूत-भविष्यत् आदि तीनों कालोंके शासकरूपसे जानता है, वह ऐसा ज्ञान हो जानेके अनन्तर उस आत्माका गोपन — रक्षण नहीं करना चाहता; क्योंकि वह अभयको प्राप्त हो जाता है। जबतक वह भयके मध्यमें स्थित हुआ अपने आत्माको अनित्य समझता है तभी-तक उसकी रक्षा भी करना चाहता विजानाति तदा किं कः वा गोपायितुमिच्छेत् । एतद्वै तदिति पूर्ववत् ॥ ५ ॥

त नित्यमद्वेतमात्मानं है। जिस समय आत्माको नित्य और अद्वेत जान लेता है उस समय कौन किसको कहाँसे, सुरक्षित रखनेकी इच्छा करेगा है निश्चय यही वह आत्मतत्त्व है—इस प्रकार पूर्ववत् समझना चाहिये॥ ५॥

प्रत्यगात्मेश्वरभावेन । यः

जिस प्रत्यगात्माका यहाँ ईश्वर-भावसे निर्देश किया गया है वह सबका अन्तरात्मा है—यह बात इस मन्त्रसे दिखलायी जाती है—

निर्दिष्टः स सर्वात्मेत्येतद्रश्यति-

बह्मज्ञका सार्वीत्म्यदर्शन

यः पूर्वं तपसो जातमद्भ्यः पूर्वमजायत । गुहां प्रविश्य तिष्ठन्तं यो भूतेभिर्व्यपश्यत ॥ एतद्वैतत् ॥ ६॥

जो मुमुक्षु पहले तपसे उत्पन्न हुए [हिर्ण्यगर्भ ] को, जो कि जल आदि भूतोंसे पहले उत्पन्न हुआ है, भूतोंके सहित बुद्धिरूप गुहामें स्थित द्भुआ देखता है वही उस ब्रह्मको देखता है। निश्चय यही वह ब्रह्म है ॥ ६ ॥

यः कश्चिन्मुमुक्षुः पूर्वं प्रथमं ज्ञानादिलक्षणादुब्रह्मण इत्येतज्ञातमुत्पन्नं हिरण्यगर्भम्; किमपेक्ष्य पूर्वमित्याह-अदुभ्यः पूर्वमप्सहितेभ्यः पश्चभूतेभ्यो न केवलाभ्योऽदुभ्य इत्यभिप्रायः,

जिस मुमुक्षुने पहले तपसे— ज्ञानादिलक्षण ब्रह्मसे उत्पन्न हुए हिरण्यगर्भको । किसकी अपेक्षा पूर्व उत्पन्न हुए हिरण्यगर्भको ? ऐसा प्रश्न होनेपर कहते हैं — जो जलसे पूर्व अर्थात् जलसहित पाँचों तत्त्वोंसे, न कि केवल जलसे ही, पूर्व उत्पन्न हुआ है उस प्रथमज अजायत उत्पन्नो यस्तं प्रथमजं देवादिशरीराण्युत्पाद्य सर्वप्राणि-गुहां हदयाकाशं प्रविष्य तिष्ठन्तं शब्दादी नुपलभमानं भृतेभिभूतैः कार्यकरणलक्षणैः सह तिष्ठनतं यो व्यपस्यत यः पस्यतीत्येतत् । य एवं पश्यति एतदेव स प्रयति यत्तत्प्रकृतं त्रह्म ।। ६ ।। प्रकृत त्रह्म है ।। ६ ।।

(हिरण्यगर्भ) को देवादि शरीरों-को उत्पन्न कर सम्पूर्ण प्राणियोंकी गृहा — हृदयाकाशमें प्रविष्ट देहेन्द्रियरूप भूतोंके सहित शब्दादि विषयोंको अनुभव करते जिसने है यानी जो इस प्रकार देखा देखता है [ वही वास्तवमें देखता है ] । जो ऐसा अनुभव करता है वहीं उसे देखता है जो कि यह

किं च--

तथा-

🗹 या प्राणेन संभवत्यदितिर्देवतामयी । गुहां प्रविरय तिष्ठन्तीं या भूतेभिर्व्यजायत ॥ एतद्वै तत्॥७॥

जो देवतामयी अदिति प्राणरूपसे प्रकट होती है तथा जो बुद्धिरूप गुहामें प्रविष्ट होकर रहनेवाली और भूतोंके साथ ही उत्पन्न हुई है [ उसे देखो ] निश्चय यही वह तत्त्व है ॥ ७ ॥

या सर्वदेवतामयी सर्वदेवता-त्मिका प्राणेन हिरण्यगर्भरूपेण परसादब्रह्मणः संभवति शब्दा-दीनामदनाददितिस्तां पूर्ववद गुहां प्रविक्य तिष्ठन्तीमदितिम्। तामेव विशिनष्टि-या भूतेभिः

जो सर्वदेवतामयी—सर्वदेव-अदिति खरूपा प्राण हिरण्यगर्भरूपसे परब्रह्मसे होती है; शब्दादि विषयोंका अदन ( भक्षण ) करनेके कारण उसे अदिति कहते हैं — बुद्धिरूप गुहामें पूर्ववत् प्रविष्ट होकर स्थित हुई उस अदितिको [ देखो ] । उस अदिति-की ही विशेषता बतलाते हैं—

इत्येतत् ॥ ७॥

भूतैः समन्विता व्यजायत उत्पन्ना । जो भूतोंके सहित अर्थात् भूतोंसे समन्वित ही उत्पन्न हुई है। वही तेरा पूछा हुआ तत्त्व है ]॥ ७॥

अरणिस्थ अग्निमें बहादृष्टि

किं च-

तथा-

अरण्योर्निहितो जातवेदा गर्भ इव सुभृतो गर्भिणीभिः। दिवे दिव ईड्यो जाग्वद्भिईविष्मद्भिर्मनुष्येभिरिः॥

एतद्वे तत् ॥ ८ ॥

गर्भिणी क्षियोंद्वारा भली प्रकार पोषित हुए गर्भके समान जो जातवेदा ( अग्नि ) दोनों अरणियोंके बीचमें स्थित है तथा जो प्रमाद-शून्य एवं होम-सामग्रीयुक्त पुरुषोंद्वारा नित्यप्रति स्तुति किये जाने योग्य है यही वह ब्रह्म है ॥ ८॥

योऽधियज्ञ उत्तराधरारण्योः निहितः स्थितो जातवेदा अग्निः पुनः सर्वहविषां भोक्ताध्यात्मं च योगिमिर्गर्भ इव गर्मिणीभिः अन्तर्वत्नीभिरगर्हितान्नपानभोज-नादिना यथा गर्भः सुभृतः सु<sup>द</sup>रु सम्यग्भृतो लोक इवेत्थमेवर्तिव-ग्भियोगिभिश्व सुभृत इत्येतत्। किं च दिवे दिवेऽहन्यहनीड्यः स्तुत्यो वन्द्यश्च कर्मिमियोंगिमि-श्राध्वरे हृदये च जागृवद्भिः जागरणशीलवद्भिरप्रमत्तेरित्येतत्

जो अधियज्ञरूपसे ऊपर और नीचेकी अरणियोंमें निहित अर्थात् स्थित हुआ और होम किये हुए सम्पूर्ण पदार्थोंका भोक्ता अध्यात्म-रूप जातवेदा--अग्नि है; जैसे गर्भिणी—अन्तर्वत्नी स्त्रियाँ शुद्ध अन्न पानादिद्वारा अपने वहुत अच्छी तरह रक्षा करती हैं उसी प्रकार यज्ञ करनेवाले तथा योगीजन जिसे धारण करते हैं, तथा घृत आदि होमसामग्रीयुक्त, कर्म-परायण एवं जागरणशील-प्रमाद-शून्य याजकों और ध्यानभावना- हविष्मद्भिराज्यादिमद्भिध्यीन-भावनावद्भिश्च मनुष्येभिर्मनुष्यैः

युक्त योगियोंद्वारा जो [क्रमशः] यज्ञ और हृदयदेशमें स्तुति किये जाने योग्य है, ऐसा जो अग्नि है अग्निः एतद्वे तत्तदेव प्रकृतं ब्रह्म ८ वही निश्चय यह प्रकृत ब्रह्म है ॥८॥

प्राणमें ब्रह्मदृष्टि

किं च-

तथा-

<mark>४ यतश्चोदेति सूर्योऽस्तं यत्र च गच्छति ।</mark>

तं देवाः सर्वे अर्पितास्तदु नात्येति कश्चन ॥ एतद्वै तत्॥ ९ ॥

जहाँसे सूर्य उदित होता है और जहाँ वह अस्त होता है उस प्राणात्मामें [ अन्नादि और वागादिक ] सम्पूर्ण देवता अर्पित हैं । उसका कोई भी उल्लङ्घन नहीं कर सकता । यही वह ब्रह्म है ॥९॥

यसात्राणादुदेति उत्तिष्ठति सूर्योऽस्तं निम्लोचनं यत्र यसिन्नेव च प्राणेऽहन्यहनि गच्छति तं प्राणमात्मानं देवा अग्न्यादयोऽधिदैवं वागादयश्र अध्यातमं सर्वे विक्वेऽरा इव रथ-नामावर्पिताः संप्रवेशिताः स्थिति-काले सोऽपि ब्रह्मैव । तदेतत् सर्वात्मकं ब्रह्म। तदु नात्येति नातीत्य तदारमकतां तदन्यत्वं गच्छति कश्चन कश्चिदपि । एतद्वे तत् ॥ ९ ॥

जिससे——जिस प्राणसे नित्य-प्रति सूर्य उदित होता है और जिस प्राणमें ही वह नित्यप्रति अस्तभावको प्राप्त होता है उस प्राणात्मामें स्थितिके समय अग्नि आदि अधिदैव और वागादि अध्यात्म सभी देवता इस प्रकार अर्पित हैं-प्रविष्ट किये गये हैं जैसे रथकी नाभिमें समस्त अरे; वह [ प्राण ] भी ब्रह्म ही है । वहीं यह सर्वात्मक ब्रह्म है। उसका अति-क्रमण कोई भी नहीं करता अर्थात् उस ब्रह्मके तादात्म्य भावको पार करके कोई भी उससे अन्यत्वको नहीं होता । यही वह प्राप्त ( ब्रह्म ) है ॥ ९ ॥

यद्ब्रह्मादिस्यावरान्तेषु वर्तमानं तत्तदुपाधित्वादब्रह्मवदवभासमानं संसार्यन्यत्परसाद्
ब्रह्मण इति मा भृत्कस्यचिदाशङ्का
इतीदमाह—

जो ब्रह्मासे लेकर स्थावरपर्यन्त सम्पूर्णभूतोंमें वर्तमान है और भिन्न-भिन्न उपाधियोंके कारण अब्रह्मवत् भासित होता है वह संसारी जीव परब्रह्मसे भिन्न है—ऐसी किसीको शङ्का न हो जाय, इसल्लिये यमराज इस प्रकार कहते हैं—--

भेददृष्टिकी निन्दा

## यदेवेह तदमुत्र यदमुत्र तदन्विह । मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यति ॥१०॥

जो तत्त्व इस ( देहेन्द्रियसंघात ) में भासता है वही अन्यत्र ( देहादिसे परे ) भी है और जो अन्यत्र है वही इसमें है । जो मनुष्य इस तत्त्वमें नानात्व देखता है वह मृत्युसे मृत्युको [ अर्थात् जन्म-मरणको ] प्राप्त होता है ॥ १० ॥

यदेवेह कार्यकरणोपाधिसमन्वितं संसारधर्मवदवभासमानमविवेकिनां तदेव स्वात्मस्थमग्रुत्र नित्यविज्ञानधनस्वभावं सर्वसंसारधर्मवर्जितं ब्रह्म।
यचाग्रुत्राग्रुष्मिन्नात्मिन स्थितं
तदेवेह नामरूपकार्यकरणोपाधिम्
अनुविभाव्यमानं नान्यत्।

जो इस छोकमें कार्यकरण (देहेन्द्रिय) रूप उपाधिसे युक्त होकर अविवेकियोंको संसारधर्मयुक्त भास रहा है खखरूपमें स्थित वही ब्रह्म अन्यत्र (इन देहादिसे परे) नित्य विज्ञानघनखरूप और सम्पूर्ण संसारधर्मोंसे रहित है । तथा जो अमुत्र—उस आत्मामें अर्थात् परमात्मभावमें स्थित है वही इस छोकमें नाम-रूप एवं कार्य-करणरूप उपाधिके अनुरूप भासनेवाला आत्मतत्त्व है; और कोई नहीं।

तत्रैवं सत्युपाधिस्वभावभेददृष्टिलक्षणयाविद्यया मोहितः
सन् य इह ब्रह्मण्यनानाभृते परस्माद्न्योऽहं मत्तोऽन्यत्परं ब्रह्मोति
नानेव भिन्नमिव पञ्यत्युपलभते
स मृत्योर्भरणान्मरणं मृत्युं पुनः
पुनर्जन्ममरणभावमाण्नोति प्रतिपद्यते । तस्मात्तथा न पञ्येत् ।
विज्ञानैकरसं नैरन्तर्येणाकाशवत्
परिपूर्णं ब्रह्मैवाहमस्मीति पञ्येत्
इति वाक्यार्थः ।। १० ।।

ऐसा होनेपर भी जो पुरुष उपाधिके स्वभाव और भेददृष्टिरूप अविद्यासे मोहित होकर अभिन्नभूत—एकरूप ब्रह्ममें परमात्मासे भिन्न हूँ और परमात्मा मुझसे भिन्न हैं इस प्रकार भिन्नवत् देखता है वह मृत्युसे मृत्युको अर्थात् बारम्बार जन्म-मरणभावको प्राप्त होता है। अतः ऐसी दृष्टि नहीं करनी चाहिये। बल्क 'मैं निर्बाधरूपसे आकाशके समान परिपूर्ण और विज्ञानैकरस-खरूप ब्रह्म ही हूँ' इस प्रकार देखे। यही इस वाक्यका अर्थ है ॥ १०॥

प्रागेकत्वविज्ञानादाचार्यागम-संस्कृतेन— एकत्व-ज्ञान होनेसे पहले आचार्य और शास्त्रसे संस्कारयुक्त हुए—

मनसैवेदमाप्तव्यं नेह नानास्ति किंचन । मृत्योः स मृत्युं गच्छति य इह नानेव पश्यति ॥ ११॥

मनसे ही यह तत्त्व प्राप्त करने योग्य है, इस ब्रह्मतत्त्वमें नाना कुछ भी नहीं है। जो पुरुष इसमें नानात्व-सा देखता है वह मृत्युसे मृत्युको जाता है॥ ११॥

मनसेदं ब्रह्मैकरसमाप्तव्यम् मनके द्वारा ही यह एकरस आत्मैव नान्यदस्तीति । आप्ते ब्रह्म 'सब कुछ आत्मा ही है, और

नानात्वप्रत्युपस्थापिकाया अविद्याया निवृत्तत्वादिह ब्रह्मणि नाना नास्ति किश्चनाणुमात्रम् अपि । यस्तु पुनरविद्या-पञ्यति स मृत्योर्मृत्युं गच्छत्येव स्वल्पमपि भेदमध्यारोपयन् इत्यर्थः ॥ ११ ॥

कुछ नहीं है' इस प्रकार प्राप्त करने योग्य है । इस प्रकार उसकी प्राप्ति हो जानेपर नानात्वको स्थापित करनेवाली अविद्याके निवृत्त हो जानेसे इस ब्रह्मतत्त्वमें किञ्चित्— अणुमात्र भी नानात्व नहीं रहता । किन्तु जो पुरुष अविद्यारूप तिमिरदृष्टिं न मुश्चिति नानेव तिमिररोगप्रस्त दृष्टिको नहीं त्यागता बल्कि नानात्व ही देखता है वह इस प्रकार थोड़ा-सा भी भेद आरोपित करनेसे मृत्युसे मृत्युको [अर्थात् जन्म-मरणको] प्राप्त होता ही है ॥ ११॥

हृदयपुण्डरीकस्थ बहा

पुनरिप तदेव प्रकृतं ब्रह्माह— फिर भी उस प्रकृत ब्रह्मका ही वर्णन करते हैं—

अङ्गृष्ठमात्रः पुरुषो मध्य आत्मनि तिष्ठति । <mark>ईशानो भृतभव्यस्य न ततो विजुगुप्सते॥ एतद्वै तत्॥ १२॥</mark>

जो अङ्गुष्ठपरिमाण पुरुष शरीरके मध्यमें स्थित है, उसे भूत, भविष्यत् [ और वर्तमान ] का शासक जानकर वह उस ( आत्माके ज्ञान ) के कारण अपने **शरीरकी रक्षा करना नहीं चाहता**; निश्चय यही वह (ब्रह्मतत्त्व ) है ॥ १२ ॥

अङ्गुष्ठमात्रोऽङ्गुष्ठपरिमाणः । अङ्गुष्ठमात्र यानी अङ्गुष्ठपरि-अङ्गुष्ठपरिमाणं हृदयपुण्डरीकं परिमाणवाला है; उसके छिद्रमें तिच्छद्रवर्त्यन्तःकरणोपाधिः रहनेवाला जो अन्तःकरणोपाधिक

अङ्गुष्टमात्रोऽङ्गुष्टमात्रवंशपर्वमध्य-वर्त्यम्बरवत् पुरुषः पूर्णमनेन आत्मनि मध्य तिष्ठति यस्तमात्मानम् ईशानं भृतभव्यस्य विदित्वा न तत् इत्यादि पूर्ववत् ॥ १२ ॥

--अँगूठेके अङ्गुष्ठमात्र-परिमाणवाले बाँसके पर्वमें स्थित आकाशके समान परिमाणवाला पुरुष शरीरके मध्यमें स्थित है-उससे सारा पूर्ण है, इसलिये वह पुरुष है--उस भूत-भविष्यत् शासक आत्माको जानकर [ ज्ञानी पुरुष अपनेको सुरक्षित रखनेकी इच्छा नहीं करता ] इत्यादि शेष पदकी पूर्ववत् व्याख्या चाहिये ॥ १२ ॥

<mark>अङ्गृष्ठमात्रः पुरुषो ज्योतिरिवाधूमकः ।</mark> <mark>ईशानो भूतभव्यस्य</mark> स एवाच स उ श्वः ॥एतद्वै तत्॥१३॥

यह अङ्गुष्ठमात्र पुरुष धूमरहित ज्योतिके समान है । यह भूत-भविष्यत्का शासक है। यही आज (वर्तमान कालमें ) है और यही कल (भविष्यत्में) भी रहेगा । और निश्चय यही वह (ब्रह्मतत्त्व) है ॥१३॥

पुरुषो ज्योति-अङ्गृष्टमात्रः रिवाधूमकोऽधूमकमिति युक्तं ज्योतिष्परत्वात्। यस्त्वेवं लक्षितो योगिमिहृदय ईशानो भूतभव्यस्य | इस प्रकार हृदयमें लक्षित होता है क्रटस्थोऽद्येदानीं

वह अङ्गुष्ठमात्र पुरुष धूमरहित ज्योतिके समान है । मूल मन्त्रमें जो 'अधूमकः' पद है वह [ नपुंसक-लिङ्ग ] 'ज्योतिः' शब्दका विशेषण होनेके कारण 'अधूमकम्' ऐसा होना चाहिये । जो योगियोंको वह भूत और भविष्यत्का शास्ता नित्य कूटस्थ आज—इस समय

प्राणिषु वर्तमानः स उ क्वोऽपि वर्तिष्यते नान्यस्तत्समोऽन्यश्च जनिष्यत इत्यर्थः । अनेन नाय-मस्तीति चैक इत्ययं पक्षो न्यायतोऽप्राप्तोऽपि स्ववचनेन क्षण-श्रुत्या प्रत्युक्तस्तथा भङ्गवादश्च ॥ १३ ॥

प्राणियोंमें वर्तमान है और वही कल भी रहेगा, अर्थात् उसके समान कोई और पुरुष उत्पन्न नहीं होगा। इससे 'कोई कहते हैं कि यह नहीं है' ऐसा [१ | १ | २० मन्त्रमें कहा हुआ ] जो पक्ष है वह यद्यपि न्यायतः प्राप्त नहीं होता तथापि उसका और बौद्धोंके क्षणभङ्गवादका खण्डन भी श्रुतिने खवचनसे कर दिया है ॥ १३॥

#### भेदापवाद

पुनरिप भेददर्शनापवादं ब्रह्ममें जो भेददृष्टि की जाती है उसका अपवाद श्रुति फिर भी कहती है—

ब्रह्मण आह-

यथोद्कं दुर्गे वृष्टं पर्वतेषु विधावति । एवं धर्मान्पृथक्पश्यंस्तानेवानुविधावति ॥ १ ४ ॥

जिस प्रकार ऊँचे स्थानमें बरसा हुआ जल पर्वतोंमें ( पर्वतीय निम्न देशोंमें ) वह जाता है उसी प्रकार आत्माओंको पृथक्-पृथक् देखकर जीव उन्हींको (भिनात्मत्वको ही ) प्राप्त होता है ॥ १४॥

उच्छिते वृष्टं सिक्तं पर्वतेषु पर्वत-पर्वतों-पर्वतीय निम्न प्रदेशोंमें वत्सु निम्नप्रदेशेषु विधावति विकीण सिद्धनक्यित एवं धर्मान् धर्मी अर्थात् आत्माओंको पृथक्-

यथोदकं दुर्गे दुर्गमे देश | जिस प्रकार दुर्ग-दुर्गम स्थान फैलकर नष्ट हो जाता है उसी प्रकार आत्मनो भिन्नान्पृथकप्रयन्पृथक् प्रत्येक शरीरमें भिन्न-भिन्न देखने-

पश्यंस्तानेव शरीरभेदानुवर्तिनोऽनुविधावति । शरीरभेदमेव पृथक्पुनः पुनः प्रतिपद्यत इत्यर्थः ॥ १४ ॥

मनुष्य उन्हीं-शरीरभेदका अनुसरण करनेवालोंकी ओर ही जाता है, अर्थात् बारम्बार भिन्न-भिन्न शरीरभेदको ही प्राप्त होता है ॥ १४ ॥

यस्य पुनर्विद्यावतो विध्वस्तो-। <mark>पाधिकृतभेददर्शनस्य विशुद्धवि-</mark> **ज्ञानधनैकरसमद्वयमात्मानं पश्यतो** घनैकरस अद्वितीय आत्माको विजानतो मुनेर्मननशीलस्य आत्म-

जो विद्यावान् है, जिसकी उपाधिकृत भेददृष्टि नष्ट हो गयी है और जो एकमात्र विशुद्धविज्ञान-ही देखनेवाला है उस विज्ञानी मुनि—मननशीलका आत्मा कैसा स्वरूपं कथं सम्भवतीत्युच्यते | होता है ? यह बतलाया जाता है —

अभेददर्शनकी कर्तव्यता

## यथोद्कं शुद्धे शुद्धमासिक्तं तादृगेव भवति । एवं मुनेविजानत आत्मा भवति गौतम ॥ १५॥

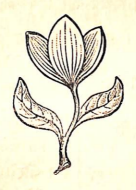
जिस प्रकार शुद्ध जलमें डाला हुआ शुद्ध जल वैसा ही हो जाता है उसी प्रकार, हे गौतम ! विज्ञानी मुनिका आत्मा भी हो जाता है ॥ १५॥

यथोदकं शुद्धे प्रसन्ने शुद्धं प्रसन्नमासिक्तं प्रक्षिप्तमेकरसमेव नान्यथा ताद्दगेव भवत्यात्मा-प्येवमेव भवत्येकत्वं विजानतो मुनेर्मननशीलस्य हे गौतम।

जिस प्रकार शुद्ध---खच्छ जलमें आसिक्त—प्रक्षिप्त ( डाला हुआ ) शुद्ध—खच्छ जल उसके साथ मिलकर एकरस हो जाता है—उससे विपरीत अवस्थामें नहीं रहता उसी प्रकार हे गौतम ! एकलको जाननेवाले मुनि— मननशील पुरुषका आत्मा भी वैसा

तसात्कुतार्किक भेद दृष्टिं नास्तिक-कुदृष्टिं चोज्झित्वा मातृपितृसह स्ते-भ्योऽपि हितैषिणा वेदेनोपदिष्टम् आत्मैकत्वदर्शनं शान्तदर्भैः आदरणीयमित्यर्थः ॥ १५ ॥ ही हो जाता है। अतः तात्पर्य यह है कि सभीको कुतार्किककी भेददृष्टि और नास्तिककी कुदृष्टिका परित्याग कर सहस्रों माता-पिताओंसे भी अधिक हितैषी वेदके उपदेश किये हुए आत्मैकत्वदर्शनका ही अभिमानरहित होकर आदर करना चाहिये॥१५॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यगोतिन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीशंकरभगवतः कृतौ कठोपनिषद्भाष्ये द्वितीयाध्याये प्रथमवल्लीभाष्यं समाप्तम् ॥ १॥ (४)



# हितीया बहा

#### प्रकारान्तरसे बह्यानुसन्धान

पुनरपि प्रकारान्तरेण ब्रह्म-तत्त्विर्विरणार्थोऽयमारम्भो दुर्वि-ज्ञेयत्वाद्ज्ञक्षणः—

ब्रह्मतत्त्वका प्रकारान्तरसे फिर भी निश्चय करनेके छिये यह आगेका प्रन्थ आरम्भ किया जाता है—— ज्ञेयत्वाद्ब्रह्मणः--

ब्रह्म अत्यन्त दुर्विज्ञेय है; अतः

<mark>र्पुरमेकाद्दाद्वारमजस्यावकचेतसः</mark> अनुष्ठाय न शोचित विमुक्तश्च विमुच्यते ॥ एतद्वै तत्॥ १॥

उस नित्यविज्ञानखरूप अजन्मा [ आत्मा ] का पुर ग्यारह दर-वाजोंवाला है। उस [ आत्मा ] का ध्यान करनेपर मनुष्य शोक नहीं करता और वह [ इस शरीरके रहते हुए ही कर्मबन्धनसे ] मुक्त हुआ ही मुक्त हो जाता है । निश्चय यही वह [ ब्रह्म ] है ॥ १ ॥

पुरं पुरमिव पुरम्। द्वार-पालाधिष्ठात्राद्यनेक-शरीरस्य ब्रह्मपुरत्वम् पुरोपकरणसम्पत्ति-

पुरं सोपकरणं स्वात्मनासंहत-स्ततन्त्रस्वाम्यर्थं दृष्टम्; तथेदं पुरसामान्यादनेकोपकरणसंहतं

[ यह शरीररूप ] पुर पुरके समान होनेसे पुर कहलाता है। द्वारपाल और अधिष्ठाता (हाकिम) आदि अनेकों पुरसम्बन्धिनी सामग्री दिखायी देनेके कारण शरीर पुर है। और जिस प्रकार सम्पूर्ण सामग्रीके सहित प्रत्येक पुर अपनेसे असंहत ( बिना मिले हुए ) खतन्त्र खामीके [ उपभोगके ] लिये देखा जाता है उसी प्रकार पुरसे सहशता होनेके कारण यह अनेक सामग्री

शरीरं स्वात्मनासहतराजस्था-नीयस्वाम्यर्थं भवितुमहिति । तच्चेदं शरीराख्यं पुरमेका-दशद्वारमेकादश द्वाराण्यस्य सप्त शीर्षण्यानि नाभ्या सहार्वाञ्च त्रीणि शिरस्येकं तैरेकादशद्वारं पुरम्। जन्मादिविक्रिया-कस्याजस्य राजस्थानीयस्य रहितस्यात्मनो पुरधर्मविलक्षणस्य । अवक्रचेतसः अवक्रमक्रटिलमादित्यप्रकाश-वित्रत्यमेवावस्थितमेकरूपं चेतो विज्ञानमस्येत्यवक्रचेतास्तस्यावक्र-चेतसो राजस्थानीयस्य ब्रह्मणः। यस्येदं प्रं तं परमेश्वरं पुरस्वामिनमनुष्ठाय स्वातमानुभवेन शोकादि-ध्यात्वा—ध्यानं हि निवृत्तिः

तस्यानुष्ठानं

ग्विज्ञानपूर्वकम्—तं सर्वेषणा-

विनिर्धक्तः सन्समं सर्वभूतस्थं

सम्य-

सम्पन्न शरीर भी अपनेसे पृथक् राजस्थानीय अपने स्वामी [ आत्मा ] के छिये होना चाहिये।

शरीरनामक पुर दरवाजोंवाला है। [ दो आँख, दो कान, दो नासारन्ध्र और एक मुख इस प्रकार ] सात मस्तकसम्बन्धी, नाभिके सहित [ शिक्ष और गुदा मिलाकर ] तीन निम्नदेशीय तथा [ ब्रह्मरन्ध्ररूप ] एक शिरमें रहने-वाला-इस प्रकार इन सभी द्वारोंसे [ युक्त होनेके कारण ] यह पुर एकादश द्वारवाला है किसका है ? [ इसपर कहते हैं—] अर्थात् पुरके अजका, विलक्षण जन्मादि विकाररहित राज-स्थानीय आत्माका । इसके सिवा जो अवक्रचित्त है——जिसका चित्त-विज्ञान अवक्र—अकुटिल अर्थात् सूर्यके समान नित्यस्थित और एक-रूप है उस अवक्रचेता राजस्थानीय ब्रह्मका [ यह पुर है ] ।

जिसका यह पुर है उस पुरस्वामी परमेश्वरका अनुष्ठान—ध्यान करके, क्योंकि सम्यग्विज्ञानपूर्वक ध्यान ही उसका अनुष्ठान है; अतः सम्पूर्ण एषणाओंसे मुक्त होकर उस सम, सम्पूर्ण भूतोंमें स्थित ब्रह्मका ध्यान

ध्यात्वा न शोचित । तद्विज्ञानाद अभयप्राप्तेः शोकावसराभावात् कुतो भयेक्षा । इहैवाविद्याकृत-कामकर्मबन्धनैर्विम्रको भवति । विम्रुक्तश्र सन्विमुच्यते पुनः शरीरं न गृह्णातीत्यर्थः ॥ १ ॥

कर पुरुष शोक नहीं करता। ब्रह्मके विज्ञानसे अभय-प्राप्ति हो जानेसे शोकका अवसर न रहनेके <mark>कारण भयदर्शन भी कहाँ हो सकता</mark> हैं ? अतः वह इस छोकमें ही अविद्याकृत काम और कर्मके वन्धनोंसे मुक्त हो जाता है; इस प्रकार वह मुक्त ( जीवन्मुक्त ) हुआ ही मुक्त (विदेहमुक्त ) होता है; अर्थाद् पुन: शरीरप्रहण नहीं करता ॥ १॥

स तु नैकशरीरपुरवर्स्यवात्मा परन्तु वह आत्मा तो केवल एक ही शरीररूप पुरमें रहनेवाला नहीं है, बिल्क सभी पुरोंमें रहता है। किस प्रकार रहता है? [सो कहते हैं—]

हश्सः शुचिषद्वसुरन्तरिक्षसन्दोता वेदिषद्तिथि-र्दुरोणसत् । नृषद्वरसदृतसद्वन्चोमसद्ब्जा गोजा ऋतजा अद्रिजा ऋतं बृहत् ॥ २ ॥

वह गमन करनेवाला है, आकाशमें चलनेवाला सूर्य है, वसु है, अन्तरिक्षमें विचरनेवाला सर्वेन्यापक वायु है, वेदी (पृथिवी ) में स्थित होता ( अग्नि ) है, कलशमें स्थित सोम है। इसी प्रकार वह मनुष्योंमें गमन करनेवाला, देवताओंमें जानेवाला, सत्य या यज्ञमें गमन करनेवाला, आकारामें जानेवाला, जल, पृथिवी, यज्ञ और पर्वतोंसे उत्पन्न होनेवाला तथा सत्यस्वरूप और महान् है ॥ २ ॥

हंसो हन्ति गच्छतीति <sub>आत्मनः सर्व-</sub> शुचिषच्छुचौ दिव्या-पुरान्तर्वत त्वम् दित्यात्मना सीद्ति वसुर्वासयति इति सर्वानिति । वाय्वात्मनान्तरिक्षे सीदतीत्यन्तरिक्षसत् । होताप्तिः ''अग्निवें होता'' इति श्रुतेः। वेद्यां <mark>पृथिच्यां सीदतीति वे</mark>दिषद् । **''इयं वेदिः परोऽन्तः** पृथिव्याः'' (ऋ०सं०२।३।२०)इत्यादि-मन्त्रवर्णात् । अतिथिः सोमः सन्दुरोणे कलशे सीद्ति इति दुरोणसत् । ब्राह्मणः अतिथिरूपेण वा दुरोणेषु गृहेषु सीदतीति । नृषन्नृषु मनुष्येषु सीदतीति

नृषत् । वरसद् वरेषु देवेषु सीदतीति, ऋतसदृतं सत्यं यज्ञो वा तस्मिन्सीदतीति । व्योमसद् व्योम्न्याकाशे सीदतीति व्योम-सत् । अव्जा अप्सु शङ्खशुक्ति-मकरादिरूपेण जायत इति ।

गमन करता है इसलिये 'हंस' है, शुचि--आकाशमें सूर्य-रूपसे चलता है इसलिये 'शुचिषत्' है; सबको न्याप्त करता है इसलिये 'वसु' है, वायुरूपसे आकाशमें चलता है इसलिये 'अन्तरिक्षसत्' है, ''अग्नि ही होता है'' इस श्रुतिके अनुसार 'होता' अग्निको कहते हैं। वेदी—-पृथिवीमें गमन करता है अतः 'वेदिषद्' है जैसा कि ''यह वेदी पृथिवी ( यज्ञभूमि ) का उत्कृष्ट मध्यभाग है'' इत्यादि मन्त्रवर्णसे प्रमाणित होता है । यह अतिथि—— होकर दुरोण--कलशमें सोम स्थित होता है इसलिये 'दुरोणसत्' है । अथवा ब्राह्मण अतिथिरूपसे दुरोण-- घरोंमें रहता है इसलिये वही 'अतिथिः दुरोणसत्' है ।

वह मनुष्योंमें जाता है इसिलये 'नृषत्' हैं, वर—देवताओंमें जाता है इसिलये 'वरसत्' हैं, ऋत— सत्य अथवा यज्ञको कहते हैं, उसमें गमन करता है इसिलये 'ऋतसत्' है, व्योम—आकाशमें चलता है इसिलये 'व्योमसत्' है। अप्—जल-में शंख, सीपी और मकर आदि रूपोंसे उत्पन्न होता है इसिलये

गोजा गवि पृथिव्यां त्रीहियवादि-रूपेण जायत इति । ऋतजा यज्ञाङ्गरूपेण जायत इति । अद्रिजाः पर्वतेभ्यो नद्यादिरूपेण जायत इति । सर्वीत्मापि सन्नृतमवितथ-कारणत्वात् । यदाप्यादित्य एव मन्त्रेणोच्यते तदाप्यस्यातमस्य-**रूपत्वमादित्यस्येत्यङ्गीकृत**त्वाद् ब्राह्मणच्याख्यानेऽप्यविरोधः सर्वेच्याप्येक एवात्मा जगतो नात्मभेद इति मन्त्रार्थः ॥ २ ॥

'अब्जा' है । गो--पृथिवीमें त्रीहि-यवादिरूपसे उत्पन्न होता है इसिंछिये 'गोजा' है । ऋत---यज्ञाङ्गरूपसे उत्पन्न होता है इस-लिये 'ऋतजा' है । नदी आदि-रूपसे अदि--पर्वतोंसे उत्पन्न होता है इसलिये 'अद्भिजा' है।

इस प्रकार सर्वात्मा होकर भी वह ऋत--अवितथस्वभाव ही है तथा सबका कारण होनेसे बृहतू-महान् है । [ असौ वा आदिस्यो हंसः इत्यादि ब्राह्मणमन्त्रके अनुसार ] यदि इस मन्त्रसे आदित्य-का ही वर्णन किया गया हो तो भी 'औदित्य [ इस चराचरके ] आत्म-स्वरूप हैं, ऐसा अङ्गीकृत होनेके कारण इसका उस ब्राह्मणप्रन्थकी व्याख्यासे भी अविरोध ही है। अतः इस मन्त्रका तात्पर्य यही है कि जगत्का एक ही सर्वव्यापक आत्मा है, आत्माओंमें भेद नहीं है ॥ २ ॥

आत्मनः स्वरूपाधिगमे लिङ्ग- अब आत्माका स्वरूपज्ञान करानेमें लिङ्ग बतलाते हैं— मुच्यते—

१. सूर्य आत्मा जगतस्तस्थुषश्च ( ऋ० सं०१।८।७)।

## ऊर्ध्वं प्राणमुन्नयत्थपानं प्रत्यगस्यति । मध्ये वामनमासीनं विश्वे देवा उपासते ॥ ३ ॥

जो प्राणको ऊपरकी ओर ले जाता है और अपानको नीचेकी और ढकेळता है, हृदयके मध्यमें रहनेवाले उस वामन—भजनीयकी सब देव उपासना करते हैं ॥ ३॥

ऊर्ध्वं हृद्यात्प्राणं प्राणवृत्ति वायुमुन्नयत्युर्ध्वं गम-आत्मन: यति। तथापानं प्रत्य-प्राणापानयोः <sup>शिंधण्टातृत्वम्</sup> गधोऽस्यति क्षिपति य इति वाक्यशेषः । तं मध्ये हृद्य-पुण्डरीकाकाश आसीनं बुद्धावभि-व्यक्तिज्ञानप्रकाशनं वामनं सं-मजनीयं विश्वेसर्वे देवाश्रक्षरादयः प्राणा रूपादिविज्ञानं बलिसुपा-हरन्तो दिश इव राज्ञानमुपासते ताद्रश्येनानुपरतच्यापारा भवन्ति इत्यर्थः । यदर्था यत्त्रयुक्ताश्च सर्वे वायुक्ररणच्यापाराः सोऽन्यः सिद्ध इति वाक्यार्थः ॥ ३ ॥

जो हृदयदेशसे प्राण—प्राण-वृत्तिरूप वायुको ऊर्ध्व - ऊपरकी ओर ले जाता है तथा अपानको प्रत्यक्—नीचेकी ओर ढकेलता है । इस वाक्यमें 'यः ( जो )' यह पद शेष रह गया है। हृदय-कमलाकाशके भीतर रहनेवाले उस वामन अर्थात भजनीयकी, जिसका विज्ञानरूप प्रकाश बुद्धिमें अभिव्यक्त होता है, चक्ष आदि सभी देव— इन्द्रियाँ और प्राण रूप-रसादि विज्ञानरूप कर देते हुए प्रकार उपासना करते हैं जैसे वैश्यलोग राजाकी अर्थात वे चक्ष आदि उसके ही छिये अपना व्यापार बंद नहीं करते । अतः जिसके छिये और जिसकी प्रेरणासे प्राण और इन्द्रियोंके समस्त व्यापार होते हैं वह उनसे अन्य है--ऐसा सिद्ध हुआ। यही इस वाक्यका अर्थ है ॥ ३ ॥ देहस्थ आत्मा ही जीवन है

किं च-

तथा---

अस्य विस्नंसमानस्य शरीरस्थस्य देहिनः । देहाद्विमुच्यमानस्य किमत्र परिशिष्यते ॥ एतद्वै तत् ॥ ४॥

इस शरीरस्थ देही के भ्रष्ट हो जानेपर—इस देहसे मुक्त हो जानेपर भठा इस शरीरमें क्या रह जाता है ? [ अर्थत् कुछ भी नहीं रहता ] यही वह [ ब्रह्म ] है ॥ ४ ॥

अख् शरीरख्यस्तातमनो वि-स्रंसमानस्यवसंसमानस्य भ्रंश-मानस्य देहिनो देहवतः; विस्नंसन-शब्दार्थमाह — देहाद्विमुच्यमान-स्येति किमत्र परिशिष्यते प्राणादिकलापे न किश्चन परि-शिष्यतेऽत्र देहे पुरस्वामिविद्रवण इव पुरवासिनां यस्यात्मनोऽपगमे क्षणमात्रात्कार्यकरणकलापुरूपं सर्वमिदं हतवलं विध्वस्तं भवति विनष्टं भवति सोऽन्यः सिद्धः॥॥॥

इस शरीरस्थ देही-देहवाना आत्मा के त्रिन्नं ममान-अत्रम्नं समान अर्थात् भ्रष्ट हो जानेपर प्रागादि सनुदायमेंसे भला रह जाना है ? अर्थात् कुछ भी नहीं रहता। 'देहाद्विनुच्यमानस्य" ऐसा कहकर विस्नंसन शब्दका अर्थ बनल'या गया है। नगरके खामीके चले जानेपर जैसे पुरत्रासियोंकी द्रदेशा होती है उसी प्रकार इस शरीरमें, जिस आत्माके चले जाने-पर, एक क्षणमें ही यह भूत और इन्द्रियों का समुरायरूप सब-का-सब बलहीन-विध्यस्त अर्थात् नष्ट हो जाता है वह इससे भिन्न ही सिद्ध होता है ॥ ४ ॥

स्थानमतं प्राणापानायपगमात् ।

एवेदं विध्यस्तं भगति न तु

तद्व्यतिरिक्तातमापगमात्प्राणादिभिरेव हि मत्यों जीवतीति

नैतद्स्ति—

यदि कोई ऐसा माने कि यह शरीर, प्राण और अपान आदिके चले जानेसे ही नष्ट हो जाता है, उनसे भिन्न किसी आत्माके जानेसे नहीं; क्योंकि प्राणादिके कारण ही मनुष्य जीविन रहना है—तो ऐसी बात नहीं है, [क्योंकि—]

न प्राणेन नापानेन मत्यों जीवति कश्चन । इतरेण तु जीवन्ति यस्मिन्नेतानुपाश्चितौ ॥ ५॥

कोई भी मनुष्य न तो प्राणमें जीवित रहता है और न अगानसे ही । बन्कि ने तो, जिसमें ये दोनों आश्रित हैं ऐसे किसी अन्यसे ही जीवित रहते हैं ॥ ५॥

न प्राणेन नापानेन चक्षु-रादिना वा मत्यों मनुष्यो देह-वान्कश्चन जीवित न कोऽपि जीवित न होपां पराथीनां संहत्य-कारित्वाजीवनहेतुत्वमुपपद्यते । स्वार्थेनासंहतेन परेण केनिवद-प्रयुक्तं संहतानामवस्थानं न दृष्टं यहादीनां लोकेः तथा प्राणादी-वामिप संहतत्वाद्भितुमहीते।

कोई भी मर्त्य — मनुष्य अर्थात् देहधारी न तो प्राणसे जीवित रहता है और न अपान अथवा चक्षु आदि इन्द्रियोंसे ही; क्योंकि परस्पर मिलकर प्रवृत्त होनेवाले तथा किसी दूसरेके शेषभूत ये इन्द्रिय आदि जीवनके हेतु नहीं हो सकते । छोकमें किसी खतन्त्र और बिना मिले हुए अन्य [चेतन पदार्थ] की प्रेरणाके बिना गृह आदि संहत पदार्थोंकी स्थिति नहीं देखी गयी; उसी तरह संवातरूप होनेसे प्राणादिकी स्थिति भी खतन्त्र नहीं हो सकती । अत इतरेणैव संहतप्राणादि-विलक्षणेन तु सर्वे संहताः सन्तो जीवन्ति प्राणान्धारयन्ति । यस्मिन्संहतिवलक्षण आत्मिनि सति परस्मिन्नेतौ प्राणापानौ चक्षुरादिभिः संहतानुपाश्रितौ, यस्यासंहतस्यार्थे प्राणापानादिः स्वव्यापारं कुर्वन्वर्तते संहतः सन्स ततोऽन्यः सिद्ध इत्यभि-प्रायः ॥ ५ ॥

अतः ये सब परस्पर मिळकर प्राणादि संहतपदार्थोंसे भिन्न किसी अन्यके द्वारा ही जीवित रहते—प्राण धारण करते हैं, जिस संहतपदार्थ-भिन्न सत्स्खरूप परमात्माके रहते हुए ही यह प्राण-अपान चक्षु आदिसे संहत होकर आश्रित हैं; तात्पर्य यह है कि जिस असंहत आत्माके ळिये प्राण-अपान आदि संहत होकर अपने ज्यापारोंको करते हुए बर्तते हैं वह आत्मा उनसे भिन्न सिद्ध होता है।।५॥

#### मरणोत्तरकालमें जीवकी गति

## हन्त त इदं प्रवक्ष्यामि गुह्यं ब्रह्म सनातनम् । यथा च मरणं प्राप्य आत्मा भवति गौतम ॥ ६ ॥

हे गौतम ! अब मैं फिर भी तुम्हारे प्रति उस गुह्य और सनातन ब्रह्मका वर्णन करूँगा, तथा [ ब्रह्मको न जाननेसे ] मरणको प्राप्त होनेपर आत्मा जैसा हो जाता है [ वह भी बतछाऊँगा ] ॥ ६ ॥

हन्तेदानीं पुनरिप ते तुभ्यम्

हदं गुद्यं गोप्यं ब्रह्म सनातनं
चिरन्तनं प्रवक्ष्यामि यद्विज्ञानात्

सर्वसंसारोपरमो भवति, अवि
ज्ञानाच यस्य मरणं प्राप्य

अहां ! अब मैं तुम्हें फिर भी
इस गुद्ध—गोपनीय सनातन—
चिरन्तन ब्रह्मके विषयमें बतलाऊँगा,
जिसके ज्ञानसे सम्पूर्ण संसारकी
निवृत्ति हो जाती है तथा जिसका
ज्ञान न होनेपर मरणको प्राप्त
सरणं प्राप्य होनेके अनन्तर आत्मा जैसा हो

यथा संसरति |

जाता है, अर्थात् वह जिस प्रकार [ जन्म-मरणरूप ] संसारको प्रा<mark>प्त</mark> तथा शृणु हे गौतम ।। ६ ।। होता है, हे गौतम ! वह सन ॥६॥

## योनिमन्ये प्रपद्यन्ते शरीरत्वाय देहिनः। स्थाणुमन्येऽनुसंयन्ति यथाकर्म यथाश्रुतम् ॥ ७ ॥

अपने कर्म और ज्ञानके अनुसार कितने ही देहधारी तो शरीर धारण करनेके छिये किसी योनिको प्राप्त होते हैं और कितने ही स्थावर-भावको प्राप्त हो जाते हैं ॥ ७ ॥

योनिं योनिद्वारं शुक्रबीज-समन्विताः सन्तोऽन्ये केचिद् अविद्यावन्तो मूढाः प्रपद्यन्ते शरीर-शरीरग्रहणार्थ देहिनो देहवन्तः; ये.निं प्रविशन्तीत्यर्थः । **बृक्षा**दिस्थावरभावम् अन्येऽत्यन्ताधमा मर्णं प्राप्यानु-संयन्त्यनुगच्छन्ति । यथाकर्म यद्यस्य कर्म तद्यथाकर्म यैर्यादशं कर्मेह जन्मनि कृतं तद्वशेनेत्ये-तत् । तथा च यथाश्रतं यादशं च विज्ञानमुपार्जितं तदनुरूपमेव श्वरीरं प्रतिपद्यन्त इत्यर्थः।

अन्य—कुछ अविद्यावान् मूढ देहधारी शरीर धारण करनेके छिये बीजसे संयुक्त वीर्यरूप योनि-योनिद्वारको प्राप्त होते हैं अर्थात् किसी योनिमें प्रविष्ट हो जाते हैं। दूसरे कोई अत्यन्त अधम पुरुष मरणको प्राप्त होकर यथा-कर्म और यथाश्रुत ] स्थाणु यानी वृक्षादि स्थावर-भावका अनुवर्तन— अनुगमन करते हैं। तात्पर्य यह कि यथाकर्भ यानी जिसका जो कर्म है अथवा इस जन्ममें जिसने जैसा कर्म किया है उसके अधीन होकर तथा यथाश्रुत यानी जिसने जैसा विज्ञान उपार्जित किया है उसके अनुरूप शरीरको ही प्राप्त होते "यथाप्रज्ञं हि संभदाः" इति

हैं। ''जन्म अपनी-अपनी बुद्धिके अनुसार हुआ वरते हैं'' ऐसा एक दूसरी श्रुतिसे भी यही प्रमाणित होता है॥ ७॥

श्रुत्यन्तरात् ॥ ७ ॥

यत्प्रतिज्ञातं गुद्धं ब्रह्म पहले जो यह प्रतिज्ञा की थी कि 'मैं तुझे गुग्न ब्रह्म बतलाऊँगा'—उसे दक्ष्यामीति तदाह— ही बनलाते हैं——

गुह्य बह्मोपदेश

य एष सुतेषु जागित कामं कामं पुरुषो निर्मिमाणः तदेव शुक्रं तद्बद्य तदेवामृतमुच्यते । तस्मिल्लोकाः श्रिताः सर्वे तदु नात्येति कश्चन । एतद्वै तत् ॥ ८॥

प्राणादिके सो जानेपर जो यह पुरुष अपने इन्छित पदार्थोंकी रचना करता हुआ जागता रहता है वही शुक्त (शुद्ध ) है, वह ब्रह्म है और वही अमृत कहा जाता है। उसमें सम्पूर्ण छोक आश्रित हैं; कांई भी उसका क्रेल्छङ्घन नहीं कर सकता। निश्चय यही वह [ब्रह्म] है।।८॥

य एप सुरतेषु प्राणादिषु जागति न स्विपिति । कथम् १ कामं तं तमिभेप्रेतं स्त्र्याद्यर्थमिदिद्यया निर्मिमाणो निष्पादयङ्कागति पुरुषो यस देव शुक्रं शुक्रं शुद्धं तद्वब्रह्म नान्यद् गुद्धं

जो यह प्रणादके सो जानेपर जागता रहता है—[उनके साथ] सोता नहीं है। किस प्रकार जागता रहता है? [इसपर कहते हैं—] अविद्याके योगसे स्त्री आदि अपने-अपने इच्छित—अभीट पदार्थोंकी रचना करता हुआ अर्थात उन्हें निष्पन्न करता हुआ जागता है वही शुक्र-शुभ्र यानी शुद्ध है। वह बहा है, उससे भिन्न और कोई अक्षाति । तदेवामृतमिवनाशि डन्यते सर्शास्त्रेषु । किं च पृथिन्यादयो होकास्त्रास्त्र-नेदसर्वे अक्षण्याश्रिताः सर्होब कारण-स्वात्तस्य । तदु नात्येति कश्चन इत्यादि पूर्वददेव ॥ ८॥ गुह्य ब्रह्म नहीं है । वही सब शास्त्रोंमें अमृत—अविनाशी कहा गया है । यही नहीं, उस ब्रह्ममें ही पृथिती आदि सम्पूर्ण लोक आश्रित हैं; क्योंकि वह सभी लोकोंका कारण है । उसका कोई भी अतिक्रमण नहीं कर सकता [ निश्चय यही वह ब्रह्म है ] इत्यादि [ आगेकी व्याख्या ] पूर्वत् समझनी चाह्ये ॥ ८ ॥

अनेकतार्विक कु बुद्धिविचालि-तान्तः करणानां प्रमाणोपपक्षम् अप्यात्मैक त्विद्धिज्ञानमसकृ दुच्य-मानमप्यनृ जु बुद्धीनां [ब्राह्मणानां चैतिस नाधीयत इति तत्प्रति-पादन आदर्दती पुनः पुनराह श्रुतिः—

अनेक तार्वि.कोंकी कुबुद्धिद्वारा जिनका चित्त चञ्चल कर दिया गण है, अतः जिनकी बुद्धि सरल नहीं है उन ब्राह्मणोंके चित्तमें, प्रमाणसे युक्त सिद्ध होनेपर भी, आत्मैकत्व-विज्ञान बारम्बार कहे जानेपर भी स्थिर नहीं होता। अतः उसके प्रतिपादनमें आदर रखनेवाली श्रुति पुन:-पुन: बहती है—

आत्माका उपाध्यतिरूपत

अभिर्यथैको भुत्रनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूत्र । एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो बहिश्र ॥ ६ ॥ जिस प्रकार सम्पूर्ण भुवनमें प्रविष्ट हुआ एक ही अग्नि प्रत्येक रूप (रूपवान् वस्तु ) के अनुरूप हो गया है उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा उनके रूपके अनुरूप हो रहा है तथा उनसे बाहर भी है।। ९।।

अग्निर्यथैक एव प्रकाशात्मा सन्भुवनं भवन्त्यसिन्भृतानीति भ्रवनमयं लोकस्तमिमं प्रविष्टः अनुप्रविष्टः रूपं रूपं प्रतिदार्वादि-दाह्यभेदं प्रतीत्यर्थः प्रतिरूपः तत्र तत्र प्रतिरूपवान्दाह्यभेदेन बहुविधो बभूवः एक एव तथा सर्वभृतान्तरात्मा सर्वेषां भृतानाम् आत्मातिस्क्ष्मत्वाद अभ्यन्तर दार्वादिष्विव सर्वदेहं प्रति प्रदिष्ट-त्वात्प्रतिरूपो बभूव बहिश्व स्वेन <mark>अविकृतेन स्वरूपेणाकाश्चवत् ।।९।।</mark>

जिस प्रकार एक ही अग्नि प्रकाशखरूप होकर भी भुवनमें— इसमें सब जीव होते हैं इसीसे इस लोकको भुवन कहते हैं, उसी **इस** लोकमें अनुप्रविष्ट हुआ रूप-रूप<mark>के</mark> प्रति अर्थात् काष्ठ आदि भिन्न-भिन प्रत्येक दाह्य पदार्थके प्रति प्रतिरूप— उस-उस पदार्थके अ**नु**रूप **हुआ** दाह्य-मेदमे अनेक प्रकारका हो गया है उसी प्रकार सम्रूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा—आन्त रक हानेके अत्यन्त सूर्म काष्ट्रादिमें प्रविष्ट हुए अग्निके समान सम्पूर्ण शरीरोंमें प्रविष्ट रहनके कारण उनके अनुरूप हो तथा आकाशके अपने समान अविकारी रूपसे उसके वाहर भी है ॥ ९॥

**→** 

तथान्यो दृष्टान्तः—

ऐसा ही एक दूसरा दृष्टान्त भी है— वायुर्यथैको भुवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव। सर्वभूतान्तरात्मा एकस्तथा

रूपं रूपं प्रतिरूपो बहिश्र ॥ १०॥

जिस प्रकार इस छोकमें प्रविष्ट हुआ वायु प्रत्येक रूपके अनुरूप हो रहा है उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा प्रत्येक रूपके अनुह्य हो रहा है और उनसे बाहर भी है ॥ १०॥

वायुर्यथैक इत्यादि । प्राणा- |

समानम् ॥ १० ॥

जिस प्रकार एक ही वायु प्राणरूपसे देहोंमें अनुप्रविष्ट होकर समानम् ॥ १०॥

प्रत्येक रूपके अनुरूप हो रहा है

[उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही
अन्तरात्मा प्रत्येक रूपके अनुरूप
हो रहा है ] इत्यादि पूर्ववत् ही
समझना चाहिये ॥ १०॥

एकस्य सर्वात्मत्वे संसारदुः- इस प्रकार एकहीकी सर्वात्मकता होनेपर संसारदुःखसे युक्त होना भी परमात्माका ही सिद्ध होता है; इसिंडिये ऐसा कहा जाता है— इदमुच्यते—

आत्माकी असङ्गता

रसूर्यो यथा सर्वलांकस्य चक्षु-र्न लिप्यते चाक्षुषैर्बाह्यदोषैः।

सर्वभूतान्तरात्मा एकस्तथा

न लिप्यते लोकदुःखेन बाह्यः ॥ ११॥

जिस प्रकार संस्पूर्ण छोकका नेत्र होकर भी सूर्य नेत्रसम्बन्धी बाह्यदोषोंसे लिप्त नहीं होता उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा संसारके दुःखसे लिप्त नहीं होता, बल्कि उनसे बाहर रहता है ॥ ११॥

सर्यो यथा चक्षुष आलोकेन उपकारं कुईन्म्त्रपुरीपाद्यशुचि-प्रकाशनेन तद्दशिनः सईलोकस्य चक्षुरिप सन्न लिप्यते चाक्षुरैर-शुच्यादिदर्शननिमित्तराध्यात्मि-कैः पापदार्धर्विक्षिश्राशुच्यादि-संसर्गदाँपैः । एकः संस्तथा सईभूतान्तरात्मा न लिप्यते लोकदुःखेन बाद्यः।

लोको ह्यविद्यया स्वात्मिन अध्यक्तया कामकर्मोद्भवं दुःखम् अनुभवति । न तु सा परमार्थतः स्वात्मिन । यथा रज्जुशक्तिको-परगगनेषु सर्परजतोदकमलानि न रज्ज्यारीनां स्वतो दोषरूपाणि

जिस प्रकार सूर्य अपने प्रकाशसे टोकका उपकार करता हुआ अर्थातः मल-मृत्र आदि अपवित्र वस्तुओंको वरनेके , प्रकाशित कारण उन्हें देखनेवाले समस्त छोकोंका नेत्ररूप भी अपवित्र पदार्थादिके देखनेसे आध्यात्मक ਸਾਸ हुए पापदोष तथा अपवित्र पदार्थोंके संसर्गसे होनेवाले बाह्यदोषोंसे लिप नहीं होता उसी सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा भी छांकके दु:खसे छिप्त नहीं होता, प्रत्युत उससे बाहर रहता है।

लोक अपने आत्मामें आरेपित अविद्याके कारण ही कामना और कर्मजनित दुःखका अनुभव करता है किन्तु वह [अविद्या ] परमार्थतः खात्मामे है नहीं, जिस प्रकार कि रज्जु, शुक्ति, मरुख्यल और आकाश-में [प्रतीत होनेवाले ] सर्प, रजत, जल और मलिनता—ये उन रज्जु आदिमें खाभाविक दोषरूप नहीं हैं सन्ति । संसर्गिणि विपरीतबुद्धच-ध्यासनिमित्तात्तद्दोषवद्विभा-च्यन्ते । न तद्दोषैस्तेषां लेपः । विपरीतबुद्धचध्यासबाद्या हि ते ।

तथातमिन सर्धे लोकः क्रियाकारकफलातमकं िज्ञानं सपिदिस्थानीयं विपरीतमध्यस्य तिक्रिमित्तं
जन्ममरणादिदुः खमनुभवति । न
त्वातमा सर्वलोकातमापि सन्
विपरीताध्यारोपनिमित्तेन लिप्यते
लोकदुः खेन । कुतः १ बाह्यः,
रज्ज्वादिवदेव विपरीतबुद्धचध्यासमाद्यो हि स इति ॥ ११ ॥

बल्क उनके संसर्गमें आये हुए पुरुषमें विपरीत बुद्धिका अध्यास होनेके कारण ही वे उन-उन दोषोंसे युक्त प्रतीत होते हैं। किन्तु उन दोषोंसे उनका लेप नहीं होता; क्योंकि वे तो उस विपरीत बुद्धि-जनित अध्याससे बाहर हो हैं।

इसी प्रकार सम्पूर्ण लोक भी रज्जु आदिमें अध्यस्त । सर्पादिके समान अपने आत्मामें किया, कारक और फलरूप विपरीत ज्ञानका आरोप कर उसके निमित्तसे होने-वाले जन्म-मरण आदि दु:खका अनुभव करता है। आत्मा तो सम्पूर्ण छ।कका अन्तरात्मा होकर भी विपरीत अध्यारोपसे होनेवाले टौकिक दु:खसे टिप्त नहीं होता। नहीं होता ? क्योंकि वह उससे बाहर है-अर्थात् रज्जु आदिके समान वह विपरीत बुद्धि-जनित अध्याससे बाहर ही है ॥११॥

आत्मदर्शो ही नित्य सुखी है

किं च—

तथा---

एको वशी सर्वभृतान्तरात्मा एकं रूपं बहुधा यः करोति । तमात्मस्थं येऽनुपश्यन्ति धीरा-

स्तेषां सुखं शाश्वतं नेतरेषाम् ॥ १२॥

<mark>जो एक, सबको अपने अधीन रखनेवाळा और सम्पूर्ण भूतोंका</mark> अन्तरात्मा अपने एक रूपको ही अनेक प्रकारका कर लेता है, अपनी बुद्धिमें स्थित उस आत्मदेवको जो धीर (विवेकी) पुरुष देखते हैं उन्हींको नित्य सुख प्राप्त होता है, औरोंको नहीं ॥ १२ ॥

स हि परमेश्वरः सर्वगतः खतन्त्र एको न तत्समोऽभ्य-धिको वान्योऽस्ति । वज्ञी सर्वं इस्य जगद्वशे वर्तते । कतः ? सर्वभूतान्तरात्मा । यत एकमेव सदैकरसमात्मानं विशुद्धविज्ञान-रूपं नामरूपाद्यशुद्धोपाधिभेद-वशेन बहुधानेकप्रकारं यः करोति स्वात्मसत्तामात्रेणाचिन्त्यशक्ति-त्वात् । तमात्मस्थं स्वशरीर-हृदयाकाशे बुद्धौ चैतन्याकारेण अभिव्यक्तमित्येतत् ।

न हि शरीरस्याधारत्वमात्मनः

और वह स्वतन्त्र परमेश्वर एक है । उसके समान अथवा उससे बड़ा और कोई नहीं है। वह वशी है; क्योंकि सारा जगत् उसके अधीन है । उसके अधीन क्यों है ? [ इसपर कहते हैं— ] क्योंकि वह सम्पूर्ण भूतों-का अन्तरात्मा है । इस प्रकार अचिन्त्यशक्तिसम्पन्न जो कारण अपने एक—नित्य एकरस विशुद्धावज्ञानखरूप आत्माको नाम-रूप आदि अशुद्ध उपाधिभेदके कारण अपनी सत्तामात्रसे बहुधा— अनेक प्रकारका कर लेता है, उस आत्मस्थ अर्थात् अपने रारीरस्थ हृदय।काश यानी बुद्धिमें चंतन्य-खरूपसे अभिभ्यक्त हुए [ आत्माको जो लोग देखते हैं उन्हींको नित्य सुख प्राप्त होता है ]।

आकाशके समान अमृर्तिमान् होनेसे आत्माका आधार शरीर नहीं आकाशवदमूर्तत्वातः आदर्शस्थं है [ अर्थात् आत्मा निराधार है ]

तमेतम् मुखमिति यद्धत निवृत्तवाह्य-ये आचार्या-वृत्तयोऽनुपश्यन्ति गमोपदेशमञ् साक्षादनुभवन्ति धीरा विवेकिनस्तेषां परमेश्वर-भूतानां शाश्वतं नित्यं सुखम् आत्मानन्दलक्षणं भवतिः नेतरेषां बाह्यासक्तबुद्धीनामविवेकिनां स्वा-त्मभूतमप्यविद्याव्यवधानात्। १२। कारण प्राप्त नहीं हो सकता ॥१२॥

जैसे दर्पणमें प्रतिबिम्बित मुखका भाधार दर्पण नहीं है। जिनकी बाह्य वृत्तियाँ निवृत्त हो गयी हैं ऐसे जो धीर-विवेकी पुरुष उस ईश्वर—आत्माको देखते हैं— आचार्य और शास्त्रका उपदेश पानेके अनन्तर उसका साक्षात अनुभव करते हैं उन परमात्मखरूपताको प्राप्त हुए पुरुषोंको ही आत्मानन्द-शाश्वत—नित्यसुख होता है। किन्तु दूसरे जो बाह्य पदार्थोंमें आसक्तवित्त अविवेकी पुरुष हैं उन्हें यह सुख खात्मभूत होनेपर भी अविद्यारूप व्यवधानके

किं च-

इसके सिवा--

नित्योऽनित्यानां चेतनश्चेतनाना-मेको बहुनां यो विद्धाति कामान्। तमात्मस्थं येऽनुपरयन्ति धीरा-रतेषां शान्तिः शाश्वती नेतरेषाम् ॥१३॥

जो अनित्य पदार्थीमें नित्यस्त्ररूप तथा ब्रह्मा आदि चेतनोंमें चेतन है और जो अकेला ही अनेकोंकी कामनाएँ पूर्ण करता है, अपनी बुद्धिमें स्थित उस आत्माको जो विवेकी पुरुष देखते हैं उन्हींको नित्यशान्ति प्राप्त होती है; औरोंको नहीं ॥ १३ ॥

नित्योऽविनाञ्यनित्यानां विनाशिनाम् । चेतनश्चेतनानां चैतियत्णां त्रह्मादीनां प्राणनाम् अग्निनिमित्तमिव दाहकत्वम अनग्नीनामुदकादीनामात्मचैतन्य-निमित्तमेव चेतयितृत्वमन्येपाम् । किं च स सर्वज्ञः सर्वेश्वरः कामिनां संसारिणां कर्मानुरूपं कामान्कर्मकलानि स्वानुग्रह-निमित्तांश्च कामान्य एको बहुनाम अनेकेपामनायासेन विद्धाति श्रयच्छतीत्येतत् । तमात्मस्थं ये अनुपञ्यन्ति धीरास्तेषां शान्तिः हपरतिः शाश्वती नित्या स्वातम-भृतेव स्थान्नेतरेपामनेत्रं विधानाम् 11 83 11

अनित्यों--नारावानोंमें जो नित्य-अविनाशी à. अर्थात् ब्रह्मा आदि अन्य चेतयिता प्राणियोंका भी चेतन है। जिस प्रकार जल आदि दाहराक्तिरान्य पदार्थीका टाहकत्व अग्निके निमित्त-से होता है दैसे ही अन्य प्राणियोंका चेतनत्व आत्मचंतन्यके निभित्तसे ही है। इसके सिवा वह सर्वज्ञ तथा सर्वेश्वर भी है: क्योंकि वह अकेला ही विना किसी प्रयासके पुरुषोंके सकाम संसारी कर्मानुक्प भोग यानी कर्मफल तथा अपने अनुप्रहरूप निमित्तसे हुए भोग विशन करता अर्थात् देता है। जो धीर (बुद्धिमान् ) पुरुष अपने आत्मा-में स्थित उस अत्म रेवको देखते हैं उन्हींको शास्त्रती——नित्य शान्ति--- उपरति प्राप्त खात्मभूता होती है-अन्य जो ऐसे नहीं हैं उन्हें नहीं होती ॥ १३ ॥

तदेतदिति मन्यन्तेऽनिर्देश्यं परमं सुखम्। कथं नु तद्विजानीयां किमु भाति विभाति वा॥१४॥

उसी इस [ आत्मिविज्ञान ] को ही विवेकी पुरुष अनिर्वाच्य परम सुख मानते हैं। उसे मैं कैसे जान सक्रूँगा। क्या वह प्रकाशित ( हमारी बुद्धिका विषय ) होता है, अथवा नहीं ॥ १४॥ यत्तदातमिश्रानं सुखम् अनिर्देश्यं निर्देष्टुमशक्यं परमं प्रकृष्टं
प्राकृ गपुरुषशाद्धानसय रगोचरम्
अपि सिन्नवृत्तेषणा ये ब्राह्मणास्ते
यत्तदे तत्प्रत्यक्षमे केति मन्यन्ते ।
कथं नु केन प्रकारेण तत्
सुखमहं विजानीयाम् । इदम्
इत्यातमनुद्धिविषयमापादयेयं यथा
निवृत्तेषणा यतयः । किम्रु
तद्धाति दीप्यते प्रकाशातमकं
तद्यतेऽसाद्वयुद्धिगोचरत्वेन विभाति विस्पष्टं दृश्यते किं वा
जैति ॥ १४ ॥

यह जो आत्मिविज्ञानक्य सुख
है वह अनिर्देश्य—कथन करनेके
अयोग्य, परम अर्थात् प्रकृष्ट और
साधारण पुरुषोंके वाणी और मनका
अविषय भी है; तो भी जो सब प्रकारकी एषणाओंसे रहित ब्रह्मणहोग
हैं वे उसे प्रत्यक्ष ही मानते हैं। उस
आत्मसुखको में केपे जान सक्रूँगा !
अर्थात् निष्काम यतियोंके समान
वह यही हैं इस प्रकार उसे कैसे
अपनी बुद्धिका विषय बनाऊँगा !
वह प्रकाशखरूप है, सो क्या वह
भासता है—हमारी बुद्धिका विषय
होकर स्पष्ट दिखलायी देता है,
या नहीं ! ॥ १ ४ ॥

अत्रोत्तरिमदं भाति च विभाति चेति । कथम् १

इसका उत्तर यही है कि वह भासता है और विशेषरूपसे भासता है । किस प्रकार ? [सो कहते हैं——]

सर्व प्रकाशकका अप्रकाश्यत्व

न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युता भान्ति कुतोऽयमिः। तमेव भःन्तमनुभाति सर्वं तस्य भासा सर्वमिदं विभाति॥१५॥ वहाँ ( उस आत्मछोकमें ) सूर्य प्रकाशित नहीं होता, चन्द्रमा और तारे भी नहीं चमकते और न यह विद्युत् ही चमचमाती है; फिर इस अग्निकी तो बात ही क्या है ? उसके प्रकाशमान होते हुए ही सब कुछ प्रकाशित होता है और उसके प्रकाशसे ही यह सब कुछ भासता है ॥ १५॥

तत्र तस्मिन्खात्मभूते ब्रह्मणि सर्वावभासकोऽपि सूर्यो भाति तद्वह्य न प्रकाशयतीत्यर्थः। तथा न चन्द्रतारकं नेमा विद्यतो भान्ति कुतोऽयमसद्दष्टिगोचरः अग्निः । किं बहुना यदिदमादिकं सर्व भाति तत्त्रमेव परमेश्वरं दीप्यमानमनुभात्यनु-दीप्यते । यथा जलोल्युकाद्यग्नि-संयोगादग्नि दहन्तमनुदहति न स्वतस्तद्वत्तस्यैव भासा दीप्त्या सर्वमिदं सर्यादि विभाति । यत एवं तदेव ब्रह्म भाति

च । कार्यगतेन

वहाँ——उस अपने आत्मखरूप ब्रह्ममें सबको प्रकाशित करनेवाला होकर भी सूर्य प्रकाशित नहीं होता अर्थात वह भी उस ब्रह्मको प्रकाशित । इसी नहीं करता प्रकार चन्द्रमा, तारे और विद्युत् भी प्रकाशित नहीं होते। फिर हमारी दृष्टिके विषयभूत इस अग्निका तो कहना ही क्या है ? अधिक क्या कहा जाय १ यह सूर्य आदि जो कुछ प्रकाशित हो रहे हैं वे सब उस परमात्माके प्रकाशित होते हुए ही अनुभासित हो रहे हैं, जिस प्रकार जल और उल्मुक ( <mark>जलते</mark> द्वए काष्ठ ) आदि अग्निके संयोगसे प्रज्वलित होते हुए ही अग्निके दहन करते हैं, खयं नहीं, उसी प्रकार उसके प्रकाश—तेजसे ही ये सूर्य आदि सब प्रकाशित हो रहे हैं।

क्योंकि ऐसा है इसिंख्ये वहीं ब्रह्म प्रकाशित होता है और विशेष-रूपसे प्रकाशित होता है । कार्यगत विविधेन भासा तस्य ब्रह्मणो गारूपत्वं स्वतोऽवगम्यते। न हि स्वतोऽविद्यमानं धुंभासनमन्यस्य कर्तुं शक्यम् ि। घटादीनाम् अन्यावभासकत्वादर्शनाद्धासन-रूपाणां चादित्यादीनां तद्-दर्शनात्॥ १५॥

नाना प्रकारके प्रकाशसे उस ब्रह्म-की प्रकाशखरूपता खतः सिद्ध है; क्योंकि जिसमें खतः प्रकाश नहीं है वह दूसरेको भी प्रकाशित नहीं कर सकता, जैसा कि घटादि-का दूसरोंको प्रकाशित करना नहीं देखा गया और प्रकाशखरूप आदित्यादिका दूसरोंको प्रकाशित करना देखा गया है ॥ १५॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यगोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीशङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिषद्भाष्ये द्वितीयाध्याये द्वितीयवल्लीभाष्यं समाप्तम् ॥२॥ (५)



संसारह्य अश्वत्थ वृक्ष

तुलावधारणेनैव मूलावधारणं | वृक्षस्य क्रियते लोके यथा, एवं संसारकार्यवृक्षावधारणेन तन्मूल-स्वरूपावदिधार-त्रहाण: यिषयेयं पष्टी बल्लचारभ्यते-

लोकमें जिस प्रकार तुलें (कार्य) का निश्चय कर लेनेसे ही वृक्षके मूलका निश्चय किया उसी प्रकार संसाररूप कार्यवृक्षके निश्चयसे उसके मूळ ब्रह्मका खरूप-निर्धारण करनेकी इच्छासे यह छठी वल्ली आरम्भ की जाती है—

<mark>ऊर्ध्वमूलोऽवाक्</mark>शाख एषोऽश्वत्थः सनातनः तद्रह्म तदेवामृतमुच्यते । तदेव शुक्रं तिस्मँ छोकाः श्रिताः सर्वे तदु नात्येति कश्चन

एतद्धे तत् ॥ १

जिसका मूळ ऊपरकी ओर तथा शालाएँ नीचेको ओर हैं ऐसा यह अश्वत्थ वृक्ष सनातन ( अनादि ) है । वही विशुद्ध उयोति:खरूप <mark>है, वही ब्रह्म है।</mark> और वही अमृत कहा। जाता है। सम्पूर्ण छोक। **उसीमें** आश्रित हैं; कोई भी उसका अतिक्रमण नहीं कर सकता। यही निश्चय वह [ ब्रह्म ] है ॥ १ ॥

<mark>ऊर्ध्वमूल ऊर्ध्व मूलं यत्।</mark> तद्विष्णोः परमं पदमस्येति सो-ऽयमव्यक्तादिस्थावरान्तः संसार-वृक्ष ऊर्ध्वमूलः । वृक्षश्च व्रश्चनात् । । होनेके कारण यह वृक्ष कहळाता है ।

जध्र्व ( जपरकी ओ**र ) अर्थाद्** जो वह भगवान् विष्णुका परम पद है वही जिसका मूळ है ऐ**सा यह** अन्यक्तसे स्थावरपर्यन्त संसारवृक्ष 'ऊर्घ्वम्ल' है। इसका त्रश्चन —**छेदन** 

१. 'तूल' कपासको कहते हैं। वह कपासके पौधेका कार्य है। अतः यहाँ 'तूल' शब्दसे सम्पूर्ण कार्यवर्ग उपलक्षित होता है।

जन्मजरामरणशोकाद्यनेकानथी-प्रतिक्षणमन्यथास्वभागो मायामरीच्युदक्रगन्धर्वनगरादि-वद्दष्टनष्टस्वरूपत्वादवसाने <mark>बृक्षवद्भावात्मकः कदलीस्तम्भ</mark>-विनःसारोऽनेकशतपाखण्डवुद्धि-विकल्पास्पद्स्तच्वविजिज्ञासुभिः अनिर्धारितेदंतन्वो वेदान्तनिर्धा-रितपरब्रह्ममूलसारोऽविद्याकाम-कर्माव्यक्तवीजप्रभवोऽपरब्रह्मवि-ज्ञानक्रियाशक्तिद्वयात्मकहिरण्य-गर्भाङ्करः सर्वेप्राणिलिङ्गभेद-स्कन्धस्तृष्णाजलावसेकोद्भृत-दर्पो बुद्धीन्द्रियविषयप्रवालाङ्करः श्रुतिस्मृतिन्यायविद्योपदेश-पलाशो यज्ञदानतपआद्यनेकक्रिया-सुपुष्पः सुखदुःखवेदनानेकरसः

जो जन्म, जरा, मरण और शोक आदि अनेक अनर्थोंसे भरा क्षण-क्षणमें अन्यथा भावको होनेवाला, माया मृगतृष्णाके जल और गन्धर्वनगरादिके समान नष्टसरूप होनेसे अन्तमें वृक्षके समान अभावरूप हो जानेवाला, केलेके खम्भेके समान निःसार और सैकड़ों पाखण्डियोंकी बुद्धिके वि-कल्गोंका आश्रय है, तत्त्वजिज्ञासुओं-द्वारा जिसका तत्त्व 'इदम्' रूपसे निर्धारित नहीं किया गया, वेदान्त-निर्णीत परब्रह्म ही जिसका मूळ और सार है, जो अविद्या काम कर्म और अन्यक्तरूप बीजसे उत्पन होनेवाला है, ज्ञान और क्रिया-ये दोनों जिसकी खरूपभूत शक्तियाँ हैं, वह अपरब्रह्मरूप हिरण्यगर्भ ही जिसका अङ्कर है, सम्पूर्ण प्राणियों-के लिङ्ग शरीर ही जिसके स्कन्ध हैं, जो तृष्णारूप जलके सेचनसे बढ़ं हुए तेजवाला बुद्धि, इन्द्रिय और विषयरूप नूतन पछ्नोंके अङ्करों-वाळा, श्रुति, स्मृति, न्याय और ज्ञानोपदेशरूप पत्तोंवाला, यज्ञ, दान, तप आदि अनेक क्रियाकळापरूप सुन्दर फूलोंवाला, सुख, दुःख और वेदनारूप अनेक प्रकारके रसोंसे

लिलावसेकप्ररूढजडीकृतदृढवद्ध-मुलः सत्यनामादिसप्तलोकब्रह्मा-दिभूतपक्षिकृतनीडः प्राणिसुख-दुःखोद्भुतहर्षशोकजातनृत्यगीत-वादित्रक्ष्वेलितास्फोटितहसिता-<mark>कुष्टरुदितहाहामुश्चमुश्चेत्याद्यनेक-</mark> <mark>शब्दकृततुम्रुलीभृतम</mark>हारवो वेदा-न्तविहितब्रह्मात्मदर्शनासङ्गशस्त्र-कृतोच्छेद एष संसारवृक्षो-<mark>ऽश्वत्थोऽश्वत्थवत्कामकर्मवातेरित-</mark> नित्यप्रचलितस्वभावः, स्वर्ग-नरकतिर्यक्षेतादिभिः शाखाभिः सनातनोऽनादि-अवाक्शाखः: त्वाच्चिरं प्रवृत्तः ।

यदस्य संसारवृक्षस्य मूलं तदेव शुक्रं शुभ्रं शुद्धं ज्योतिष्मत्

प्राणियोंकी आजीविकारूप फलोंवाला तथा फलोंके तृष्णारूप जलके सेचनसे बढ़े हुए और 🛘 सात्त्विक आदि भावोंसे 🕽 मिश्रित एवं दढतापूर्वक स्थिर द्वए कर्म-वासनादिरूप अवान्तर ] म्लोंवाला है; ब्रह्मा आदि पक्षियोंने जिसपर सत्यादि नामोंवाले सात लोकरूप घोंसले बना रक्खे हैं, प्राणियोंके सुख-दु:खजनित हर्ष-शोकसे उत्पन्न हुए नृत्य, गान, वाद्य, क्रीडा, आस्फोटन, (खम ठोकना ) हँसी, आक्रन्दन, रोदन तथा हाय-हाय, छोड़-छोड़ इत्यादि अनेक प्रकारके शब्दोंकी तुमुळध्वनि-से अत्यन्त गुञ्जायमान हो रहा है तथा वेदान्तविहित ब्रह्मात्मैक्य-दर्शनरूप असङ्गरास्त्रसे जिसका उच्छेद होता है ऐसा यह संसारूप वृक्ष अश्वत्य है, अर्थात् अश्वत्य वक्षके समान कामना और कर्मरूप वायुसे प्रेरित हुआ नित्य चञ्चल खभाववाला है। खर्ग, नरक, तिर्यक् और प्रेतादि शाखाओंके नीचेकी ओर कारण यह शाखाओंव:ला है तथा यानी अनादि होनेके कारण चिर-काळसे चळा आ रहा है।

इस संसारका जो मूछ है वही ग्रुक-गुम्न-गुद्ध-ज्योतिमय अर्थात्

चैतन्यात्मज्योतिः स्वभावं तदेव ब्रह्म सर्वमहत्त्वात् । तदेवामृतम् अविनाशस्वभावमुच्यते कथ्यते सत्यत्वात् । वाचारम्भणं विकारो नामधेयमनृतम् अन्यदतो मर्त्यम् । तस्मिन्परमार्थसत्ये ब्रह्मणि लोका गन्धर्वनगर-मरीच्युद्कमायासमाः परमार्थ-दर्शनाभावावगमनाः श्रिता आश्रिताः सर्वे समस्ता उत्पत्ति-स्थितिलयेषु । तदु तद्ब्रह्म नात्येति नातिवर्तते मृदादिमिव घटादिकार्यं कश्चन कश्चिद्पि विकारः । एतद्वै तत् ॥ १ ॥

चैतन्यात्मज्योतिः खरूप है। सबसे महान् होनेके कारण ब्रह्म है। वही सत्यखरूप होनेके कारण अमृत अर्थात अविनाशी खभाववाला कहा जाता है। विकार वाणीका विलास और केवल नाममात्र है अतः उस ब्रह्मसे अन्य सब मिथ्या और नाशवान् है। उस परमार्थ-सत्य ब्रह्ममें उत्पत्ति, स्थिति और लयके समय सम्पूर्ण लोक गन्धर्व-नगर, मरीचिका-जल और मायाके समान आश्रित हैं, ये प्रमार्थदर्शन हो जानेपर बाधित हो जानेवाले हैं। जिस प्रकार घट आदि कोई भी कार्य मृत्तिका आदिका अतिक्रमण नहीं कर सकते उस प्रकार कोई भी विकार उस ब्रह्मका अतिक्रमण नहीं कर सकता । निश्चय यही वह [ब्रह्म ] है ॥ १ ॥

यद्विज्ञानादमृता भवन्तीत्यु-च्यते जगतो मुलं तदेव नास्ति ब्रह्मायत एवेदं निःसृतमिति। तन्न—

शङ्का—'जिसके ज्ञानसे अमर हो जाते हैं' ऐसा जिसके विषयमें कहा जाता है वह जगत्का मूलभूत ब्रह्म तो वस्तुतः है ही नहीं; यह सब तो असत्से ही प्रादुर्भूत हुआ है। समाधान—ऐसी बात नहीं है [क्योंकि—] ईश्वरके ज्ञानसे अमरत्वप्राप्ति

## यदिदं किं च जगत्सर्वं प्राण एजति निःसृतम् । महद्भयं वज्रमुचतं य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥ २ ॥

यह जो कुछ सारा जगत् है प्राण—ब्रह्ममें, उदित होकर उसीसे, चेष्टा कर रहा है। वह ब्रह्म महान् भयरूप और उठे हुए वज्रके समान है। जो इसे जानते हैं वे अमर हो जाते हैं॥ २॥

यदिदं किं च यत्किं चेदं जगत्सर्वे प्राणे परस्मिन्ब्रह्मणि सत्येजित कम्पते तत एव निःसृतं सत्प्रचलति नियमेन चेष्टते । यदेवं जगदुत्पन्यादि-कारणं ब्रह्म तन्महद्भयम् । महच तद्भयं च विभेत्यसादिति मह-वज्रमुद्यतमुद्यतिमव द्ध्यम्; वज्रोद्यतकरं यथा स्वामिनमभिम्रुखीभृतं दृष्ट्वा भृत्या नियमेन तच्छासने वर्तन्ते तथेदं चन्द्रादित्यग्रहनक्षत्रतारकादि-लक्षणं जगत्सेश्वरं नियमेन क्षणम् अप्यविश्रान्तं वर्तत इत्युक्तं

यह जो कुछ है अर्थात् यह जो कुछ जगत् है वह सब प्राण यानी परब्रह्मके होनेपर ही उसीसे प्रादु-र्भूत होकर एजन-कम्पन-गमन अर्थात् नियमसे चेष्टा कर रहा है। इस प्रकार जो ब्रह्म जगत्की उत्पत्ति आदिका कारण है वह भयरूप है । यह महान् भयरूप है अर्थात् इससे सब भय मानते हैं, इस्लिये यह 'महद्भय' है। तथा उठाये हुए वज्रके समान है। कहना यह है कि जिस प्रकार अपने सामने खामीको हाथमें वज्र देखकर सेवक लोग नियमानुसार उसकी आज्ञामें प्रवृत्त होते रहते हैं उसी प्रकार चन्द्रमा, सूर्य, प्रह, नक्षत्र और तारा आदिरूप यह सारा जगत अपने अधिष्ठाताओं के सहित क्षणको भी विश्राम न लेकर नियमा-नुसार उसकी आज्ञामें बर्तता है।

**भवति । य एतद्विदुः** स्वात्म- अपने अन्तः करणकी प्रवृत्तिसाक्षिभृतमेकं ब्रह्मामृता अमरणधर्माणस्ते भवन्ति ॥ २॥ हो जाते हैं ॥ २॥

साक्षीभूत इस एक ब्रह्मको जो छोग जानते हैं वे अमर-अमरणधर्मा

कथं तद्भयाञ्जगद्वर्तत इत्याह- | उसके भयसे जगत् किस प्रकार व्यापार कर रहा है ? सो कहते हैं—

### सर्वशासक प्रभु

भयाद्स्याझिस्तपति भयात्तपति सूर्यः। भयादिन्द्रश्च वायुश्च मृत्युर्धावति पञ्चमः ॥ ३ ॥

इस ( परमेश्वर ) के भयसे अग्नि तपता है, इसीके भयसे सूर्य तपता है तथा इसीके भयसे इन्द्र, वायु और पाँचवाँ मृत्यु दौड़ता है ॥ ३ ॥

मयाद्धीत्या परमेश्वरस्याग्निः। तपति भयात्तपति स्यो भयात् वायुश्र मृत्युर्धावति पश्चमः । न हीश्वराणां लोक-पालानां समर्थानां सतां नियन्ता बैद्वजोद्यतकरवन्न स्यातस्वामि-भयभीतानामिव भृत्यानां नियता प्रवृत्तिरुपपद्यते ॥ ३ ॥

इस परमेश्वरके भयसे अग्नि तपता है, इसीकें भयसे सूर्य तप रहा है तथा इसीके भयसे इन्द्र, वायु और पाँचवाँ मृत्यु दौड़ता है। यदि सामर्थ्यवान् और ईरान-शील लोकपालोंका, हाथमें वज उठाये रखनेवाले [इन्द्र] के समान कोई नियन्ता न होता तो खामीके भयसे प्रवृत्त होनेवाले सेवकोंके समान उनकी नियमित प्रवृत्ति नहीं हो सकती थी॥ ३॥

#### ईश्वरज्ञानके विना पुनर्जन्मप्राप्ति

तच--

और उस ( भयके कारण-खरूप ब्रह्म ) को—

इह चेदशकद्बोद्धं प्राक्शरीरस्य विस्नसः। ततः सर्गेषु लोकेषु शरीरत्वाय कल्पते॥ ४॥

यदि इस देहमें इसके पतनसे पूर्व ही ब्रह्मको [ जान सका तो बन्धनसे मुक्त हो जाता है और यदि ] नहीं जान पाया तो इन जन्म-मरणशील लोकोंमें वह शरीर-भावको प्राप्त होनेमें समर्थ होता है ॥ ४ ॥

इह जीवन्नेव चेद्यद्यशकत् शक्तोति शकः सञ्जानात्येतद्भय-कारणं ब्रक्ष बोद्धुमवगन्तुं प्राक्पूर्वं शरीरस्य विस्नसोऽव-संसनात्पतनात्संसारवन्धनाद्वि-मुच्यते । न चेदशकद्घोद्धुं ततः अनववोधात्सर्गेषु सुज्यन्ते येषु स्नष्टच्याः प्राणिन इति सर्गाः पृथिच्यादयो लोकास्तेषु सर्गेषु लोकेषु शरीरत्वाय शरीरभावाय कल्पते समर्थो भवति शरीरं गृह्णातीत्यर्थः । तस्माच्छरीर-विस्नंसनात्प्रागात्मवोधाय यह आस्थेयः ॥ ४ ॥

यदि इस देहमें अर्थात् जीवित रहते हुए ही शरीरका पतन होनेसे पूर्व साधक पुरुषने इन सूर्यादिके भयके हेनुभूत ब्रह्मको जान लिया तो वह संसारबन्धनसे मुक हो जाता है; और यदि उसे न जान सका तो उसका ज्ञान न होनेके कारण वह सर्गोंमें जिनमें स्नष्टव्य प्राणियोंकी रचना की जाती है। उन पृथित्री आदि लोकोंमें शरीरत्न—शरीरभावको प्राप्त होनेमें समर्थ होता है अर्थात् शरीर प्रहण कर लेता है। अतः शरीरपातसे पूर्व ही आत्मज्ञानके लिये यह करना चाहिये॥ ४॥

यसादिहैवात्मनो दर्शनम् आदर्शस्यस्येव मुखस्य स्पष्टमुप-पद्यते न लोकान्तरेषु ब्रह्मलोकाद् अन्यत्र, स च दुष्प्रापः, कथम् ?

क्योंकि जिस प्रकार दर्पणमें
मुखका प्रतिचिम्ब स्पष्ट पड़ता है
उसी प्रकार इस (मनुष्यदेह)
में ही आत्माका स्पष्ट दर्शन होना
सम्भव है, वैसा दर्शन ब्रक्कोकको
छोड़कर और किसी छोकमें नहीं
होता और उसका प्राप्त होना
अत्यन्त कठिन है; सो किस प्रकार !
इसपर कहते हैं—

स्थानभेदसे भगवद्दर्भनमें तारतम्य

यथादर्शे तथात्मिन यथा स्वप्ने तथा पितृलोके । यथाप्सु परोव ददशे तथा गन्धर्वलोके छायातपयोरिव ब्रह्मलोके ॥ ५ ॥

जिस प्रकार दर्पणमें उसी प्रकार निर्मल बुद्धिमें आत्माका [स्पष्ट] दर्शन होता है तथा जैसा खप्तमें वैसा ही पितृलोकमें और जैसा जलमें वैसा ही गन्वर्वलोकमें उसका [अस्पष्ट] मान होता है; किन्तु ब्रझलोकमें तो छाया और प्रकाशके समान वह [सर्वथा स्पष्ट] अनुभूत होता है ॥५॥

यथादर्शे प्रतिविम्बभूतम् |
आत्मानं पश्यति लोकोऽत्यन्तविविक्तं तथेहात्मनि खबुद्रौ
आदर्शविक्मिलीभूतायां विविक्तम्
आत्मनो दर्शनं भवतीत्यर्थः ।

यथास्त्रमेऽविविक्तं जाग्रद्वास-

नोद्धतं तथा पिरुलोकेऽविविक्तम्

जिस प्रकार छोक दर्पणमें प्रतिबिम्बित हुए अपने-आपको अत्यन्त स्पष्टतया देखता है उसी प्रकार दर्पणके समान निर्मे हुई अपनी बुद्धिमें आत्माका स्पष्ट दर्शन होता है—ऐसा इसका अभिप्राय है।

जिस प्रकार खप्नमें जापदास-नाओं से प्रकट हुआ दर्शन अस्पष्ट होता है उसी प्रकार पितृछोकमें

एव दर्शनमात्मनः कर्मफलोप-। अविभक्तावयवमात्मरूपं परीव दहरो परिहरयत इव तथा गन्धवे-लोकेऽविविक्तमेव दर्शनमात्मनः। एवं च लोकान्तरेष्वपि शास्त्र-प्रामाण्यादवगम्यते । छायातपयोः इवात्यन्तविविक्तं ब्रह्मलोक एव एकसिन्। स च दुष्प्रापोऽत्यन्त-विशिष्टकर्मज्ञानसाध्यत्वात् तसादात्मदर्शनायेहैव यतनः कर्तव्य इत्यभित्रायः ॥ ५ ॥

भी अस्पष्ट आत्मदर्शन होता है; क्योंकि वहाँ जीव कर्मफलके उप-भोगमें आसक्त रहता है। तथा जिस प्रकार जलमें अपना खरूप ऐसा दिखळायी देता है, मानो उसके अवयव विभक्त न हों उसी प्रकार गन्धर्व छोकमें भी अस्पष्टरूपसे ही आत्माका दर्शन होता है। अन्य छोकोंमें भी शास्त्रप्रमाणसे ऐसा ही ि अर्थात् अस्पष्ट आत्मदर्शन ही ] माना जाता है। एकमात्र ब्रह्म-छोकमें ही छाया और प्रकाशके समान वह आत्मदर्शन अत्यन्त स्पष्टतया होता है । किन्तु अत्यन्त विशिष्ट कर्म और ज्ञानसे साध्य होनेके कारण वह ब्रम्मलोक तो बड़ा दुष्प्राप्य है। अतः अभिप्राय यह है कि इस मनुष्यलोकमें ही आत्मदर्शनके छिये प्रयत करना चाहिये ॥ ५ ॥

कथमसौ बोद्धच्यः किं वा |

उस आत्माको किस प्रकार जानना चाहिये और उसके जानने-में क्या प्रयोजन है ? इसपर कहते हैं—

तदवबोधे प्रयोजनिमत्युच्यते कृहते हैं —

आत्मज्ञानका प्रकार और प्रयोजन

इन्द्रियाणां पृथग्भावमुद्यास्तमयौ च यत्। पृथगुत्पद्यमानानां मत्वा धीरो न शोचति॥ ६॥ पृथक्-पृथक् भूतोंसे उत्पन्न होनेवाली इन्द्रियोंके जो विभिन्न भाव तथा उनकी उत्पत्ति और प्रलय हैं उन्हें जानकर बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता ॥ ६॥

इन्द्रियाणां श्रोत्रादीनां खख-। विषयग्रहणप्रयोजनेन स्वकारणे-स्य आकाशादिभ्यः व्यग उत्पद्यमानानामत्यन्तविशुद्धात् केवलाचिन्मात्रात्मखरूपातपृथग्-भावं स्वभावविरुक्षणात्मकतां तथा ते<mark>षामे</mark>वेन्द्रियाणाम्रद्यास्तम्यौ चोत्पत्तिप्रलयौ जाग्रत्खापावस्था-पेक्षया नात्मन इति मत्वा ज्ञात्वा विवेकतो धीरो धीमान शोचति। नित्यैकस्वभावस्य आत्मनो अच्यभिचाराच्छोककारणत्वानुप-पत्तेः । तथा च श्रुत्यन्तरम् ''तरित शोकमात्मवित्'' ( छा० उ० ७। १।३) इति ॥६॥

अपने-अपने विषयको प्रहण प्रयोजनके करनारूप कारण अपने कारणरूप आकाशादि भूतों-से पृथक्-पृथक उत्पन्न होनेवाछी श्रोत्रादि इन्द्रियोंका जो अत्यन्त विशुद्धस्वरूप चिन्मात्र केवल आत्मखरूपसे पृथक्त अर्थात स्वाभाविक विरुक्षणरूपता है उसे तथा जाग्रत और खप्नकी अपेक्षासे इन्द्रियोंके उदयास्तमय— और प्रलयको जानकर उत्पत्ति अर्थात् विवेकपूर्वक यह समझकर कि ये इन्द्रियोंकी ही अवस्थाएँ हैं, आत्माकी नहीं, धीर-बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता; क्योंकि सर्वदा एक स्वभावमें रहनेवाले आत्माका कभी व्यभिचार न होनेके कारण शोकका कोई कारण नहीं ठहरता । जैसा कि "आत्मज्ञानी शोकको पार कर जाता है" ऐसी एक श्रुति भी है ॥ ६ ॥

यसादात्मन इन्द्रियाणां जिस आत्मासे इन्द्रियोंका पृथक्त दिखलाया गया है वह कहीं पृथक्त उक्तो नासौ बहिरधि- बाहर है—ऐसा नहीं समझना

स चाहिये; क्योंकि वह गन्तव्यो यसात्प्रत्यगात्मा अन्तरात्मा है। सो किस प्रकार ? । तत्कथमित्युच्यते-इसपर कहते हैं-

इन्द्रियेभ्यः परं मनो मनसः सत्त्वमुत्तमम् । रत्वाद्धि महानात्मा महतोऽव्यक्तमुत्तमम् ॥ ७ ॥

<mark>इन्द्रियोंसे मन पर ( उस्कृष्ट ) है</mark>, मनसे बुद्धि श्रेष्ठ है, बुद्धिसे महत्तरः बदकर है तथा महत्तत्त्वसे अन्यक उत्तम है ॥ ७ ॥

इन्द्रियेभ्यः परं मन इत्यादि । अर्थानामिहेन्द्रियसमानजातीय-त्वादिन्द्रियग्रहणेनैव ग्रहणम् । पूर्ववदन्यत् । सत्त्वशब्दाद्बुद्धि-रिहोच्यते ॥ ७ ॥

इन्द्रियोंसे मन पर है तिथा मनसे बुद्धि श्रेष्ठ है ] इत्यादि । इन्द्रियोंके सजातीय होनेसे इन्द्रियों-का ग्रहण करनेसे ही विषयोंका भी ग्रहण हो जाता है। अन्य सब पूर्ववत् (कठ०१।३।१० के समान ) समझना चाहिये । 'सत्त्व' शब्दसे यहाँ बुद्धि कही गयी है ॥७॥

🗸 अव्यक्तात्तु परः पुरुषो व्यापकोऽलिङ्ग एव च । यं ज्ञात्वा मुच्यते जन्तुरमृतत्वं च गच्छिति ॥ ८ ॥ अन्यक्तसे भी पुरुष श्रेष्ठ है और वह न्यापक तथा अलिङ्ग है; जिसे जानकर मनुष्य मुक्त होता है और अमरत्वको प्राप्त हो जाता है ॥ ८॥

अन्यक्तात्त् परः पुरुषो। वह आक्ताशादि सम्पूर्ण व्यापक पदार्थीका भी कारण होनेसे व्यापक

अन्यक्तसे भी पुरुष श्रेष्ठ है। सर्वस्य कारणत्वात् । अलिङ्गो है। और अविङ्ग है—जिसके द्वारा लिङ्ग्यते गम्यते येन तिल्लङ्गं बुद्धचादि तद्विद्यमानमस्येति सोऽयमिलङ्गं एव । सर्वसंसार-धर्मवर्जित इत्येतत् । यं ज्ञात्वा आचार्यतःशास्त्रतश्च ग्रुच्यते जन्तुः अविद्यादिहृद्यग्रिन्थिभिर्जीवन्नेव पतितेऽपि शरीरेऽमृतत्वं च गच्छित सोऽलङ्गः परोऽच्यक्तात् पुरुष इति पूर्वेणैव सम्बन्धः॥८॥

कोई वस्तु जानी जाती है वह बुद्धि आदि किङ्ग कहलाते हैं; परन्तु पुरुषमें इनका अभाव है इसलिये यह अलिङ्ग अर्थात् सम्पूर्ण संसार-धर्मोंसे रहित है । जिसे आचार्य और शास्त्रद्वारा जानकर पुरुष जीवित रहते हुए ही अविद्या आदि हृदयकी प्रन्थियोंसे मुक्त हो जाता है तथा शरीरका पतन होनेपर मी अमरत्वको प्राप्त होता है वह पुरुष अलिङ्ग है, और अव्यक्तसे भी पर है—इस प्रकार इसका पूर्ववाक्यसे ही सम्बन्ध है ॥ ८॥

कथं तर्ह्यालिङ्गस्य दर्शनम् उपपद्यत इत्युच्यते—

दर्शनम् तो फिर जिसका कोई लिक्न ( ज्ञापक चिह्न ) नहीं है उस आत्माका दर्शन होना किस प्रकार सम्भव है ? सो कहा जाता है—

न संदशे तिष्ठति रूपमस्य न चक्षुषा पश्यति कश्चनैनम्। हदा मनीषा मनसाभिक्छसो य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति॥ ६॥

इस आत्माका रूप दृष्टिमें नहीं ठहरता। इसे नेत्रसे कोई भी नहीं देख सकता। यह आत्मा तो मनका नियमन करनेवाली हृदयस्थिता बुद्धिद्वारा मननरूप सम्यग्दर्शनसे प्रकाशित [ हुआ ही जाना जा सकता ] है। जो इसे [ ब्रह्मरूपसे ] जानते हैं वे अमर हो जाते हैं।। ९॥ न संदर्श संदर्शनविषये न तिष्ठति प्रत्यगात्मनोऽस्य रूपम् । अतो न चक्षुषा सर्वेन्द्रियेण, चक्षुर्प्रहणस्योपलक्षणार्थत्वात्, पञ्यति नोपलभते कश्चन कश्चिद् अप्येनं प्रकृतमात्मानम् ।

कथं तर्हि तं पश्येदित्युच्यते।

हदा हत्स्थया चुद्धचा। मनीपा

मनसः सङ्कल्पादिरूपस्येष्टे

नियन्तृत्वेनेति मनीट् तया हदा

मनीपाविकलपयित्र्या मनसा

मननरूपेण सम्यग्दर्शनेन

अभिक्छप्तोऽभिसमर्थितोऽभिप्र
काशित इत्येतत्। आत्मा ज्ञातुं

शक्यत इति वाक्पशेषः। तम्

आत्मानं ब्रह्मेतवे विदुरमृतास्ते

भवन्ति।। ९।।

इस प्रत्यगात्माका रूप संदर्शन— दृष्टिके विषयमें स्थिर नहीं होता। अतः कोई भी पुरुष इस प्रकृत आत्माको चक्षुसे—सम्पूर्ण इन्द्रियोंसे [ अर्थात् समस्त इन्द्रियोंमेंसे किसीसे ] भी नहीं देख सकता अर्थात् उपक्रम्थ नहीं कर सकता। यहाँ चक्षुका प्रहण सम्पूर्ण इन्द्रियोंका उपलक्षण करानेके लिये है ।

तो फिर उसे किस प्रकार देखें ? इसपर कहते हैं—हदयस्थिता बुद्धि- से, जो कि सङ्गलपादिरूप मनकी नियन्त्री होकर ईशन करनेके कारण भनीट्' है उस विकल्पश्ल्या बुद्धिसे मन अर्थात् मननरूप यथार्थ दर्शनद्वारा सब प्रकार समर्थित अर्थात् प्रकाशित हुआ वह आत्मा जाना जा सकता है। यहाँ 'आत्मा जाना जा सकता है' यह वाक्यशेष है । उस आत्माको जो छोग 'यह ब्रह्म है' ऐसा जानते हैं वे अमर हो जाते हैं ॥ ९॥

—<del></del>⇔∋@e→—

सा हन्मनीट् कथं प्राप्यत

इति तदर्थी योग उच्यते--

वह हृदयस्थित [ सङ्गल्पश्र्न्य ] बुद्धि किस प्रकार प्राप्त होती है ? यह बतलानेके लिये योगसाधनका उपदेश किया जाता है— परमपद्रशाप्ति

## र्यदा पञ्चावतिष्ठन्ते ज्ञानानि मनसा सह। बुद्धिश्च न विचेष्टति तामाहुः परमां गतिम् ॥ १०॥

जिस समय पाँचों ज्ञानेन्द्रियाँ मनके सिंहत [ आत्मामें ] स्थित हो जाती हैं और बुद्धि भी चेष्टा नहीं करती उस अवस्थाको परमगति कहते हैं ॥ १०॥

यदा यसिन्काले खिवषयेभ्यो निवर्तितान्यात्मन्येव पश्च ज्ञानानि—ज्ञानार्थत्वाच्छ्रोत्रादीनि इन्द्रियाणि ज्ञानान्युच्यन्ते—अव-तिष्ठन्ते सह मनसा यदनुगतानि तेन संकल्पादिच्यावृत्तेनान्तः-करणेनः बुद्धिश्वाध्यवसाय-लक्षणा न विचेष्टति स्वच्यापारेषु न विचेष्टते न व्याप्रियते तामादुः परमां गतिस् ॥१०॥ जिस समय अपने-अपने विषयोंसे निवृत्त हुई पाँचों ज्ञानेन्द्रियाँ—
ज्ञानार्थक होनेके कारण श्रोत्रादि
इन्द्रियाँ 'ज्ञान' कही जाती हैं—
मनके साथ अर्थात् वे जिसका
अनुवर्तन करनेवाली हैं उस
सङ्कल्पादि व्यापारसे निवृत्त हुए
अन्तःकरणके सहित [आत्मामें]
स्थिर हो जाती हैं और निश्चयास्मिका बुद्धि भी अपने व्यापारोंमें
चेष्टाशील नहीं होती—चेष्टा नहीं
करती—व्यापार नहीं करती उस अवस्थाको ही परमगति कहते हैं॥१०॥

--**⇔∋@e**----

तां योगमिति मन्यन्ते स्थिरामिन्द्रियधारणाम्। अप्रमत्तरता भवति योगो हि प्रभवाप्ययौ ॥ ११॥

उस स्थिर इन्द्रियधारणाको ही योग कहते हैं । उस समय पुरुष प्रमादरहित हो जाता है; क्योंकि योग ही उत्पत्ति और नाश-रूप है ॥ ११ ॥



तामीहशीं तदवस्यां योगम् इति मन्यन्ते वियोगमेव सन्तम् । **सर्वानर्थसंयोगवियोगलक्षणा** हीयमवस्था योगिनः । एतस्यां ह्यवस्थायामविद्याध्यारोपणवर्जि-तस्बरूपप्रतिष्ठ आत्मा । स्थिराम् खिरामचलाम् इन्द्रियधारणां इन्द्रियधारणां बाह्यान्तः करणानां धारणमित्यर्थः ।

अप्रमत्तः प्रमादवर्जितः समा-धानं प्रति नित्यं यत्नवांस्तदा तिसन्काले यदैव प्रवृत्तयोगो भवतीति सामर्थ्यादवगम्यते । न हि बुद्धचादिचेष्टाभावे प्रमाद-संभवोऽस्ति तसात्प्रागेव बुद्धचादि चेष्टोपरमादप्रमादो विधीयते । अथवा यदैवेन्द्रियाणां तदानीमेव धारणा

उस ऐसी अवस्थाको ही-वास्तवमें वियोग ही है-योग मानते हैं; क्योंकि योगीकी यह अवस्था सब प्रकारके अनर्थसंयोग-की वियोगरूपा है। इस अवस्थामें ही आत्मा अपने अविद्यादि आरोप-से रहित खरूपमें स्थित रहता है। िउस अवस्थाको ही ] स्थिर इन्द्रि<mark>य-</mark> धारणा कहते हैं—स्थिर अर्थात अचल इन्द्रियधारणा यानी बाह्य और आन्तरिक करणोंका धारण करना ।

तब उस समय साधक पुरुष अप्रमत्त—प्रमादरहित हो है अर्थात चित्तसमाधानके प्रति सर्वदा है: जिस सयन रहता समय कि वह योगमें प्रवृत्त होता है [ उस समय ऐसी स्थिति होती है |---ऐसा इस वाक्यके सामर्थ्व-से जाना जाता है; क्योंकि बद्धि आदिकी चेष्टाका अभाव हो जानेपर प्रमाद होना सम्भव नहीं है । अतः बुद्धि आदिकी चेष्टाका अभाव होने-से पूर्व ही अप्रमादका विधान किया जाता है । अथवा जिसी समय इन्द्रियोंकी धारणा स्थिर होती है निरङ्कशमप्रमत्तत्वमित्यतः अभि-। उसी समय निरङ्कश अप्रमत्तत्व होता

धीयतेऽप्रमत्तस्तदा भवतीति ।

कुतः १ योगो हि यसात्

प्रमवाप्ययौ उपजनापायधर्मक

इत्यर्थोऽतोऽपायपरिहारायाप्रमादः

कर्तव्य इत्यभिप्रायः ॥ ११ ॥

भवतीति । है; इसीलिये 'उस समय अप्रमत्त हो जाता है' ऐसा कहा है । ऐसी बात क्यों है ? क्योंकि योग ही प्रभव और अप्यय यानी उत्पत्ति और लयरूप धर्मवाला है; अतः तात्पर्य यह है कि अपाय (लय) की निवृत्तिके लिये प्रमादका अभाव ११॥

बुद्धचादिचेष्टाविषयं चेद् ब्रह्मेदं <mark>,तदिति विशेषतो गृह्येत बुद्धचा-</mark> च ग्रहणकारणाभावात् अनुपलभ्यमानं नास्त्येव ब्रह्म। करणगोचरं तदस्तीति प्रसिद्धं लोके विपरीतं चासद इत्यतश्चानर्थको योगः अनुप-लभ्यमानत्वाद्वा नास्तीत्युपलब्ध-व्यं ब्रह्मेत्येवं प्राप्त इदम्रच्यते सत्यम्,

यदि ब्रह्म बुद्धि आदिकी चेष्टाका विषय होता तो 'यह वह [ब्रह्म] है, इस प्रकार विशेषरूपसे गृहीत किया जा सकता था; किन्तु बुद्धि आदिके निवृत्त हो जानेपर तो उसे गृहीत करनेके कारणका अभाव हो जानेसे उपलब्ध न होनेवाला वह ब्रह्म वस्तुतः है ही नहीं । लोकमें जो वस्तु इन्द्रिय-गोचर होती है वही 'है' इस प्रकार प्रसिद्ध होती है और इसके विपरीत [ इन्द्रियगोचर न होनेवाळी ] वस्तु 'असत्' कही जाती है, अतः योग व्यर्थ है । अथवा उपलब्ध होनेवाला न होनेसे ब्रह्म 'नहीं है' इस प्रकार जानना चाहिये—ऐसा प्राप्त होनेपर यह कहा जाता है--

<mark>आत्मोपलन्धिका साधन सद्बु</mark>द्धि ही है

## नैव वाचा न मनसा प्राप्तुं शक्यो न चक्षुषा। अस्तीति बुवतोऽन्यत्र कथं तदुपलभ्यते॥१२॥

वह आत्मा न तो वाणीसे, न मनसे और न नेत्रसे ही प्राप्त किया जा सकता है; वह 'है' ऐसा कहनेवालोंसे अन्यत्र (भिन्न पुरुषोंको ) किस प्रकार उपलब्ध हो सकता है ? ॥ १२॥

नैव वाचा न मनसा न चक्षपा | नान्येरपीन्द्रियैः प्राप्तुं <mark>इत्यर्थः । तथापि सर्वविशेष-</mark> रहितोऽपि जगतो मूलम् कार्य-इत्यवगतत्वाद स्त्येव प्रविलापनस्य अस्तित्वनिष्ठत्वात् । हीदं कार्यं सक्ष्मतार-तम्यपारम्पर्येणानुगम्यमानं सद्-बुद्धिनिष्ठामेवावगमयति । यदापि विषयप्रविलापनेन प्रविलाप्य-माना बुद्धिस्तदापि सा सत्प्रत्यय-गर्भैव विलीयते । बुद्धिहिं नः त्रमाणं सदसतोर्याथातम्यावगमे ।

तात्पर्य यह कि वह ब्रह्म न तो वाणीसे, न मनसे, न नेत्रसे और न अन्य इन्द्रियोंसे ही प्राप्त किया जा सकता है। तथापि सर्वविशेषरहित होनेपर भी 'वह जगत्का मूल है' इस प्रकार ज्ञात होनेके कारण वह है ही, क्योंकि कार्यका किसी अस्तिलके आश्रयसे ही हो सकता है। इसी प्रकार सूक्ष्मताकी तारतम्यपरम्परासे अनुगत होनेवाला यह सम्पूर्ण कार्यवर्ग भी सद्बुद्धि-निष्ठाको ही सूचित करता है। जिस समय विषयका विलय करते हुए बुद्धिका विलय किया जाता है उस समय भी वह सद्वृत्तिगर्भिता हुई ही लीन होती है। तथा सत् और असत्का यथार्थ स्वरूप जाननेमें तो हमारे लिये बुद्धि ही प्रमाण है। 111/5/15

मूलं चेजगतो न स्यादसद-न्वितमेवेदं कार्यमसदित्येवं गृह्येत न त्वेतद्स्ति सत्सदित्येव गृह्यतेः यथा मृदादिकार्यं घटादि मृदाद्यन्वितम् । तसाज्जगतो मुलमात्मास्तीत्येवोपलब्धव्यम् । कसात् ? अस्तीति ब्रुवतोऽस्तित्व-वादिन आगमार्थानुसारिणः श्रद्धानादन्यत्र नास्तिकवादिनि नास्ति जगतो मूलमात्मा निर-न्वयमेवेदं कार्यमभावान्तं प्रवि-लीयति इति मन्यमाने विपरीत-दर्शिनि कथं तद्ब्रह्म तच्वत उपलभ्यते न कथञ्चनोपलभ्यत इत्यर्थः ॥ १२ ॥

यदि जगत्का कोई मूल न होता तो यह सम्पूर्ण कार्यवर्ग असन्मय ही होनेके कारण 'असत् है' इस प्रकार गृहीत होता । किन्तु ऐसी बात नहीं है; यह जगत् तो 'है-है' इस प्रकार ही गृहीत होता है, जिस प्रकार कि मृत्तिका आदिके कार्य घट आदि अपने कारण ] मृत्तिका आदिसे समन्वित ही गृहीत होते हैं। अतः जगत्का मुल आत्मा 'है' इस प्रकार ही उपलब्ध किया जाना चाहिये। क्यों १ क्योंकि आत्मा 'है' इस प्रकार कहने-शास्त्रार्थानुसारी श्रद्धाल वाले आस्तिक पुरुषोंसे भिन्न नास्तिक-वादियोंको, जो ऐसा मानते हैं कि 'जगत्का मूल आत्मा नहीं है, जिसका अभाव ही अन्तिम परिणाम ऐसा यह कार्यवर्ग अनन्वित हुआ ही छीन हो जाता है'— ऐसे उन विपरीतदर्शियोंको वह ब्रह्म किस प्रकार तत्त्वतः उपलब्ध हो सकता है ? अर्थात् किसी प्रकार उपलब्ध नहीं हो सकता ॥ १२ ॥

तसादपोह्यासद्वादिपक्षम् आसुरम्—

अतः असद्वादियोंके आसुरी पक्षका निराकरण कर—

## अस्तीत्येवोपलब्धव्यस्तत्त्वभावेन चोभयोः । अस्तीत्येवोपलब्धस्य तत्त्वभावः प्रसीदति ॥ १३ ॥

वह आत्मा 'है' इस प्रकार ही उपलब्ध किया जाना चाहिये तथा उसे तत्त्वभावसे भी जानना चाहिये, इन दोनों प्रकारकी उपलब्धियोंमेंसे जिसे 'हैं' इस प्रकारकी उपलब्धि हो गयी है तत्त्वभाव उसके अभिमुख हो जाता है ॥ १३॥

अस्तीत्येवात्मोपलब्धव्यः सत्कार्यो बुद्धचाद्यपाधिः । यदा त तद्रहितोऽविक्रिय आत्मा कार्यं कारणव्यतिरेकेण नास्ति <sup>4</sup> वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम्'' ( छा० उ० ६।१।४) इति श्रुतेस्तदा यस्य निरुपाधिकस्यालिङ्गस्य सदसदा-दिप्रत्ययविषयत्ववर्जितस्यात्मनः तत्त्वभावो भवति तेन च रूपेण आत्मोपलब्धव्य इत्यनुवर्तते । तत्राप्यभयोः सोपाधिकनिरु-षाधिकयोरस्तित्वतत्त्वभावयोः-

बुद्धि आदि जिसकी उपाधि हैं तथा जिसका सत्त्व उसके कार्य-वर्गमें अनुगत है उस आत्माको 'है' इस प्रकार ही उपलब्ध चाहिये । जिस समय आत्मा उस बुद्धि आदि उपाधिसे रहित और निर्विकार जाना जाता है कार्यवर्ग ''विकार वाणीका विलास और नाममात्र है, केवल मृत्तिका ही सत्य है" इस श्रुतिके अनुसार अपने कारणसे भिन्न नहीं है-ऐसा निश्चित होता है उस समय जिस निरुपाधिक अलिङ्ग और सत्-असत् आदि प्रतीतिके विषयत्वसे रहित आत्मा-का तत्त्वभाव होता है उस तत्त्व-स्वरूपसे ही आत्माको करना चाहिये-इस प्रकार यहाँ 'उपलब्धव्य' पदकी अनुवृत्ति की जाती है।

सोपाधिक अस्तित्व और निरु-पाधिक तत्त्वभाव इन दोनोंमेंसे— निर्धारणार्था षष्ठी—पूर्वमस्तीत्ये-वोपलब्धस्यात्मनः सत्कार्योपाधि-कृतास्तित्वप्रत्ययेनोपलब्धस्य इत्यर्थः पश्चात्प्रत्यस्तमित-सर्वोपाधिरूप आत्मनस्तत्त्वभावो विदिताविदिताभ्यामन्योऽद्वयस्व-भावः ''नेति नेति'' (वृ० उ० २। ३ । ६, ३ । ९ । २६ ) इति ''अस्थूलमनण्वहस्वम्'' (वृ० उ० ३ । ८ ।८)''अदृश्येऽनात्म्ये-ऽनिरुक्तेऽनिलयने'' (तै० उ०२ । ७ । १ ) इत्यादिश्चतिनिर्दिष्टः प्रसीदत्यभिमुखीभवति आत्म-प्रकाशनाम्य पूर्वमस्तीस्युपलब्ध-वत इत्येतत् ॥ १३ ॥ यहाँ 'उभयोः' इस पदमें षष्ठी निर्धारणके छिये है-पहले तो 'है' इस प्रकार उपलब्ध हुए आत्माका अर्थात् सत्कार्यरूप उपाधिके किये हुए अस्तित्व-प्रत्ययसे उपलब्ध हुए आत्माका और फिर जिसकी सम्पूर्ण उपाधि निवृत्त हो गयी है और जो जात एवं अज्ञातसे भिन्न अद्वितीयस्वरूप है, उस "नेति-नेति", "अस्थल-मनण्वहरूवम् रे, 'अदृश्येऽनात्म्ये-ऽनिरुक्त<sup>3</sup>ऽनिलयने'' इत्यादि श्रति-योंसे निर्दिष्ट आत्माका 'प्रसीदति'—अभिमुख होता अर्थात् जिसे पहले 'है' इस प्रकार आत्माकी उपलब्धि हो गयी है उसे अपना स्वरूप प्रकट करनेके लिये विह तत्त्वभाव अभिमुख प्रकाशित होता है ] ॥ १३ ॥

अमर कब होता है?

एवं परमार्थदिशिनोः— इस प्रकार परमार्थदर्शीकी——
यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः।
अथ मत्योंऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समञ्जूते॥१४॥

१. 'यह ( स्थूल ) नहीं है, यह ( सूक्ष्म ) नहीं है।'

२. 'अस्थूल, असूक्ष्म, अहस्व।'

३. अदृश्य (इन्द्रियोंके अविषय) में, अनातम्य (अहंता-ममताहीन) में, अनिर्वचनीयमें, अनिलयन (आभाररहित) में।

जिस समय सम्पूर्ण कामनाएँ, जो कि इसके हृदयमें आश्रय करके रहती हैं, छूट जाती हैं उस समय वह मर्त्य (मरणधर्मा) अमर हो जाता है और इस शरीरसे ही ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाता है ॥ १४॥

यदा यस्मिन्काले सर्वे कामाः।

अथ तदा मर्त्यः प्राक्प्रवोधात् आसीत्स प्रवोधोत्तरकालमविद्या-कामकर्मलक्षणस्य मृत्योर्वि-नाशादमृतो भवति । गमनप्र-योजकस्य मृत्योर्विनाशाद्गमनानु-पपत्तरेत्रहैव प्रदीपनिर्वाणवत्सर्व-बन्धनोपशमाद् ब्रह्म समञ्जते ब्रह्मैव भवतीत्यर्थः ॥ १४ ॥ जब—जिस समय सम्पूर्ण काम-नाएँ कामनायोग्य अन्य पदार्थका अभाव होनेके कारण छूट जाती हैं—छिन्न-भिन्न हो जाती हैं, जो िक बोध होनेसे पूर्व इस विद्वान्के हृदय—बुद्धिमें आश्रित रहती हैं— क्योंकि बुद्धि ही कामनाओंका आश्रय है, आत्मा नहीं; जैसा कि ''कामना, संकल्प [और संशय—ये सब मन ही हैं]'' इत्यादि एक दूसरी श्रुतिसे भी सिद्ध होता है।

तब फिर जो आत्मसाक्षात्कारसे पूर्व मरणधर्मा था वह जीव आत्मज्ञान होनेके अनन्तर अविद्या, कामना और कर्मरूप मृत्युका नाश हो जानेसे अमर हो जाता है । परलोकमें गमन करानेवाले मृत्युका विनाश हो जानेसे वहाँ जाना सम्भव न होनेके कारण वह इस लोकमें ही दीपनिर्वाणके समान सम्पूर्ण बन्धनोंके नष्ट हो जानेसे बहाँ जाना सम्भव का हो जीवा है, अर्थात् बहा हो जाता है, अर्थात् बहा हो जाता है जाता है, अर्थात् बहा हो जाता है जाता है।

कदा पुनः कामानां मूलतो |

परन्तु कामनाओंका समूल नाश कब होता है ? इसपर

विनाश इत्युच्यते—

यदा सर्वे प्रभिचन्ते हृदयस्येह ग्रन्थयः।

🗡 अथ 🛮 मर्त्योऽमृतो भवत्येतावद्य्यनुशासनम् ॥ १५॥

जिस समय इस जीवनमें ही इसके हृदयकी सम्पूर्ण प्रन्थियोंका छेदन हो जाता है उस समय यह मरणधर्मा अमर हो जाता है । बस, सम्पूर्ण वेदान्तोंका इतना ही आदेश है ॥ १५॥

यदा सर्वे प्रभिद्यन्ते भेदम् उपयान्ति विनञ्यन्ति यन्थिभेद हृदयस्य बुद्धेरिह जीवत एव ग्रन्थयो ग्रन्थिवद् अविद्याप्रत्यया **दृढबन्धनरूपा** इत्यर्थः । अहमिदं शरीरं ममेदं धनं सुखी दुःखी चाहम् इत्येवमादिलक्षणास्तद्विपरीतब्रह्मा-त्मप्रत्ययोपजननाद् ब्रह्मैवाहमसि विनष्टेष्वविद्या-असंसारीति ग्रन्थिषु तन्निमित्ताः कामा मूलतो विनश्यन्ति । अथ मर्त्योऽमृतो भवत्येतावद्भचेतावदेवैतावनमात्रं नाधिकमस्तीत्याशङ्का कर्तव्या।

जिस समय यह—जीवित रहते हुए ही इसके हृदयकी— बुद्धिकी सम्पूर्ण ग्रन्थियाँ अर्थात् दृढ़ बन्धनरूप अविद्याजनित प्रतीतियाँ छिन्न-भिन्न होती—भेद-होती अर्थात् नष्ट हो को प्राप्त जाती हैं-- भैं यह शरीर हूँ, यह मेरा धन है' मैं सुखी हूँ, मैं दु:खी हूँ' इत्यादि प्रकारके अनुभव अविद्या-प्रत्यय हैं; उसके विप्रीत ब्रह्मात्मभावके अनुभवकी उत्पत्तिसे 'मैं असंसारी ब्रह्म ही हूँ' प्रनिथयोंके अविद्यारूप बोधद्वारा नष्ट हो जानेपर उसके निमित्तसे हुई कामनाएँ समूल नष्ट हो जाती हैं, तब वह मर्त्य ( मरणधर्मा जीव ) अमर हो जाता है। बस, इतना ही सम्पूर्ण वेदान्तोंका अनुशासन— आदेश है; इससे अधिक कुछ और

अनुशासनमनुशिष्टिरुपदेश: सर्व- | है ऐसी आराङ्का नहीं वेदान्तानामिति वाक्यशेषः ।१५। यह वाक्यशेष है ॥ १५ ॥

चाहिये । यहाँ 'सर्ववेदान्तानाम्'

निरस्ताठोषविठोषव्यापि-ब्रह्मात्मप्रतिपत्या प्रभिन्नसमस्ता विद्यादिग्रन्थेजीवत एव ब्रह्मभूतस्य विदुषो न गतिर्विद्यत इत्युक्तमत्र ब्रह्म समञ्जूत इत्युक्तत्वात् । "न प्राणा उत्क्रामन्ति ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति'' ( बृ० उ० ४ । ४।६) इति श्रत्यन्तराच । ये पुनर्मन्दब्रह्मविदो विद्या-न्तरशीलिनश्च ब्रह्मलोकमाजो ये तद्विपरीताः संसारभाजः तेषामेव गतिविशेष उच्यते—

प्रकृतोत्कृष्टब्रह्मविद्याफलस्त्रतये ।

जिसमें सम्पूर्ण विशेषणोंका अभाव है उस सर्वन्यापक ब्रह्मको ही अपने आत्मस्वरूपसे जिसकी अविद्या लेनेके कारण आदि समस्त प्रनिथयाँ ट्रट गयी हैं और जो जीवितावस्थामें ही ब्रह्म-भावको प्राप्त हो गया है उस विद्वान-का कहीं गमन नहीं होता--ऐसा पहले कहा गया, क्योंकि 🛭 चौदहवें मन्त्रमें ] 'इस शरीरमें ही ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाता है'—ऐसा है। ''उसके प्राण उत्क्रमण नहीं करते, ब्रह्मरूप हुआ ही ब्रह्ममें **ळीन हो जाता है**" इस एक दूसरी श्रतिसे भी यही निश्चय होता है।

किन्तु जो मन्द ब्रह्मज्ञानी और अन्य विद्या (उपासना) परिशीलन करनेवाले ब्रह्मलोक-प्राप्तिके अधिकारी हैं अथवा जो उनसे विपरीत जिन्म-मरणरूप संसारको ही प्राप्त होनेवाले हैं, उन्हींकी किसी गतिविशेषका वर्णन यहाँ प्रकरणप्राप्त ब्रह्मविद्याके उत्कृष्ट फलकी स्तृतिके लिये जाता है।

चान्यदग्निविद्या पृष्टा प्रयक्ता च । तसाश्च फलप्राप्ति-प्रकारो वक्तव्य इति मन्त्रारम्भः। तत्र-

इसके सिवा नचिकेताके पूछने-पर यमराजने पहले अग्निविद्याका भी वर्णन किया था, उस अग्नि-विद्याके फलकी प्राप्तिका प्रकार भी बतलाना है ही। इसी अभिप्रायसे इस मन्त्रका आरम्भ किया जाता है। वहाँ [ कहना यह है कि—]

शतं चैका च हृद्यस्य नाड्य-स्तासां मूर्धानमभिनिः सृतैका। तयोध्रवमायन्नमृतत्वमेति

विष्वङ्ङन्या उत्क्रमणे भवन्ति ॥१६॥

इस हृदयकी एक सौ एक नाडियाँ हैं; उनमेंसे एक मूर्धाका भेदन करके बाहरको निकली हुई है। उसके द्वारा ऊर्ध्व—ऊपरकी ओर गमन करनेवाला पुरुष अमरत्वको प्राप्त होता है। शेष विभिन्न गतियुक्त नाडियाँ उत्क्रमण ( प्राणोत्सर्ग ) की हेतु होती हैं ॥ १६॥

शतं च शतसंख्याका एका। च सुषुम्ना नाम पुरुष-अमृतत्वम् नाड्य: मध्ये मुर्धानं भिन्वाभिनिः सृता नाडी मस्तकका भेदन करके बाहर निर्गता सुषुम्ना नाम । तयान्त-काले हृदय आत्मानं वशीकृत्य योजयेत्।

नाड्योर्ध्वमुपर्यायन

गच्छन्नादित्यद्वारेणामृतत्वममरण

पुरुषके हृदयसे सौ अन्य और सुषुम्रा नामकी एक-इस प्रकार स्य हृद्याद्विनिःसृता [ एक सौ एक ] नाडियाँ-शिराएँ शिरास्तासां निकली हैं । उनमें सुषुम्नानाम्नी निकल गयी है। अन्तकालमें उसके द्वारा आत्माको अपने हृदयदेशमें वशीभूत करके समाहित करे।

> उस नाडीके द्वारा ऊर्घ्व - ऊपर-की ओर जानेवाला जीव सूर्यमार्गसे अमृतत्व-आपेक्षिक अमरणधर्मत्व-

धर्मत्वमापेक्षिकम् । "आभृतसं-प्रवं स्थानममृतत्वं हि भाष्यते" (वि० पु० २ । ८ । ९७) इति स्मृतेः । ब्रह्मणा वा सह कालान्तरेण मुख्यममृतत्वमेति भुक्त्वा भोगाननुपमान्ब्रह्मलोक-गतान् । विष्वङ्नानाविधगतयः अन्या नाड्य उत्क्रमणे निमित्तं भवन्ति संसारप्रतिपत्त्यर्था एव भवन्तीत्यर्थः ॥ १६ ॥

को प्राप्त हो जाता है, जैसा कि
"सम्पूर्ण भूतोंके क्षयपर्यन्त रहनेवाट्या स्थान अमृतत्व कहट्याता है"
इस स्मृतिसे प्रमाणित होता है।
अथवा [ यह भी तात्पर्य हो सकता
है कि ] काट्यान्तरमें ब्रह्माके साथ
ब्रह्मटेक अनुपम भोगोंको भोगकर
मुख्य अमृतत्वको प्राप्त करता है।
इसके सिन्ना जिनकी गति विविध भाँतिकी हैं ऐसी अन्य सब नाडियाँ
प्राणप्रयाणकी हेतु होती हैं, अर्थात्
वे संसारप्राप्तिके टिये ही होती
हैं॥ १६॥

इदानीं सर्ववल्ल्यर्थोपसंहा-। रार्थमाह—

सब सम्पूर्ण विल्लयोंके अर्थका उपसंहार करनेके लिये कहते हैं—

उपसंहार

अङ्गष्टमात्रः

पुरुषोऽन्तरात्मा

सदा जनानां हृद्ये संनिविष्टः । तं स्वाच्छरीरात्प्रवृहेन्मुञ्जादिवेषीकां धेर्येण । तं विद्याच्छुकममृतं तं विद्याच्छुकममृतमिति ॥१७॥

अङ्गुष्ठमात्र पुरुष, जो अन्तरात्मा है सर्वदा जीवके हृदयदेशमें स्थित है। मूँजसे सींकके समान उसे धैर्यपूर्वक अपने शरीरसे बाहर निकाले [अर्थात् शरीरसे पृथक् करके अनुभव करें]। उसे शुक्र (शुद्ध) और अमृतरूप समझे। १७॥

पुरुषोऽन्तरा-अङ्गुष्ठमात्रः त्मा सदा जनानां सम्बिन्धिन हृद्ये संनिविष्टो यथाव्याख्यातः स्वादात्मीयाच्छरीरात्प्रवृहेत् उद्यच्छेनिष्कर्षेत्पृथक्कुयादित्यर्थः। मुझादिव किमिवेत्यु**च्यते** इषीकामन्तःस्यां धैर्येणाप्रमादेन। तं शरीरान्निष्कृष्टं चिन्मात्रं विद्या-द्विजानीयाच्छुक्रममृतं ब्रह्मेति । द्विर्वचनमुपनिषत्परि-समाप्त्यर्थमितिशब्दश्च ॥ १७ ॥

पुरुष, अङ्गुष्ठमात्र जिसकी व्याख्या पहले (क० उ० २ । १ । १२-१३ में ) की जा चुकी है और जो जीवोंके हृद्यमें स्थित उनका अन्तरात्मा है उसे अपने शरीरसे बाहर करे—ऊपर नियन्त्रित करे— निकाले अर्थात् शरीरसे पृथक् करे। किस प्रकार पृथक् करे ? इसपर कहते हैं-धैर्य अर्थात् अप्रमादपूर्वक इस प्रकार अलग करे जैसे मूँ जसे उसके भीतर रहनेवाली सींक की जाती है। शरीरसे पृथक किये हुए उस ( अङ्गुष्ठमात्र पुरुष ) को ही पूर्वीक्त चिन्मात्र विशुद्ध और अमृतमय ब्रह्म जाने । यहाँ 'तं विद्याच्छ्रकममृतम्' इस पदकी द्विरुक्ति और 'इति' शब्द उपनिषद्की समाप्तिके

विद्यास्तुत्यर्थोऽयमाख्यायि-कार्थोपसंहारोऽघुनोच्यते– अब विद्याकी स्तुतिके लिये यह आख्यायिकाके अर्थका उपसंहार कहा जाता है—

मृत्युप्रोक्तां निवकेतोऽथ लब्ध्वा विद्यामेतां योगविधिं च कृत्स्नम् । ब्रह्मप्राप्तो विरजोऽभूद्विमृत्यु-रन्योऽप्येवं यो विद्ध्यात्ममेव ॥ १८॥ मृत्युकी कही हुई इस विद्या और सम्पूर्ण योगविधिको पाकर नचिकेता ब्रह्मभावको प्राप्त, विरज (धर्माधर्मशून्य) और मृत्युहीन हो गया। दूसरा भी जो कोई अध्यात्मतत्त्वको इस प्रकार जानेगा वह भी वैसा ही हो जायगा॥ १८॥

मृत्युप्रोक्तां यथोक्तामेतां ब्रह्मविद्यां योगविधि च कुत्स्न समस्तं सोपकरणं सफलमित्ये-नचिकेता वरप्रदानात् मृत्योर्लब्ध्वा प्राप्येत्यर्थः, किम् ? <mark>त्रह्मप्राप्तोऽभृन्मुक्तोऽभवदित्यर्थः</mark>। कथम् ? विद्याप्राप्त्या विरजो विगतधर्माधर्मा विमृत्युर्विगत कामाविद्यश्च सन्पूर्वमित्यर्थः । न केवलं नचिकेता एव नचिकेतोवदात्मविदु अध्यात्ममेव निरुपचरितं प्रत्यक-प्राप्य तत्त्वमेवेत्यभि-प्रायः; नान्यद्भूपमप्रत्यप्रपम् तदेवमध्यात्ममेवमुक्तप्रकारेण वेद विजानातीत्येवंवित्सोऽपि विरजः

मृत्युकी कही हुई इस पूर्वोक्त ब्रह्मविद्या और कृत्स्व—सम्पूर्ण योग-विधिको, उसके साधन और फलके सिहत, वरप्रदानके कारण मृत्युसे प्राप्त कर निचकेता, क्या हो गया ? [इसपर कहते हैं—] ब्रह्मभावको प्राप्त हो गया, अर्थात् मृक्त हो गया। सो किस प्रकार ? [इसपर कहते हैं—] विद्याकी प्राप्तिद्वारा पहले विरज—धर्माधर्मसे रहित और विमृत्यु—काम और अविद्यासे रहित होकर [मुक्त हो गया] ऐसा इसका तात्पर्य है।

केवल निकता ही नहीं, बिल्क निकताके समान जो दूसरा भी आत्मज्ञानी है अर्थात् जो अपने देहादिके अधिष्ठाता उपचारशून्य प्रत्यक्ष्यरूपको—यही तत्त्व है, अन्य अप्रत्यक्ष्य नहीं—ऐसा जानता है, जो उक्त प्रकारसे अपने उसी अध्यात्मरूपको जानता है अर्थात् जो उसी प्रकार जाननेवाला है वह भी विरज (धर्माधर्मसे

सन्ब्रह्मप्राप्त्या विमृत्युर्भवतीति

विमृत्युभेवतीति रहित ) होकर ब्रह्मप्राप्तिद्वारा मृत्यु-हीन हो जाता है—यह वाक्य-

वाक्यशेषः ॥ १८ ॥

शिष्याचार्ययोः प्रमादकृतान्यायेन विद्याग्रहणप्रतिपादननिमित्तदोषप्रशमनार्थेयं शान्तिः
उच्यते—

अब शिष्य और आचार्यके प्रमादकृत अन्यायसे विद्याके प्रहण और प्रतिपादनमें होनेवाले दोषोंकी निवृत्तिके लिये यह शान्ति कही जाती है—

शान्तिपाठ

ॐ सह नाववतु । सह नौ भुनक्तु । सह वीर्यं करवावहै । तेजस्वि नावधीतमस्तु । मा विद्विषावहै ॥ १९ ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

परमात्मा हम [ आचार्य और शिष्य ] दोनोंकी साथ-साथ रक्षा करे । हमारा साथ-साथ पालन करे । हम साथ-साथ विद्यासम्बन्धी सामर्थ्य प्राप्त करें । हमारा अध्ययन किया, हुआ तेजस्त्री हो । हम द्वेष न करें ॥ १९ ॥

सह नावावामवतु पालयतु विद्यास्त्ररूपप्रकाशनेन । कः ? स एव परमेश्वर उपनिषत्प्रका-शितः । किं च सह नौ भ्रनकु तत्फलप्रकाशनेन नौ पालयतु । सहैवावां विद्याकृतं वीर्यं सामर्थ्यं करवावहै निष्पादयावहै । किं विद्यांके खरूपका प्रकाशन कर हम दोनोंकी साथ-साथ रक्षा करें । कौन [ रक्षा करें ? इसपर कहते हैं—] वह उपनिष-द्यकाशित परमेश्वर ही [ हमारी रक्षा करें ] । तथा उसके फलको प्रकाशित कर वह हम दोनोंका साथ-साथ पालन करें । हम अपने विद्याकृत वीर्य-सामर्थको साथ-साथ ही सम्पादित करें—प्राप्त करें । और

च तेजिस्तिनौ तेजिस्तिनोरावयोर्यद्धीतं तत्स्वधीतमस्तु । अथवा
तेजिस्त्र नावावाभ्यां यद्धीतं
तदतीव तेजिस्त्र वीर्यवदस्त
इत्यर्थः । मा विद्विषावहै शिष्याचार्यावन्योन्यं प्रमादकृतान्यायाध्ययनाध्यापनदोषनिमित्तं द्वेषं
मा करवावहै इत्यर्थः । शान्तिः
शान्तिः शान्तिरिति त्रिर्वचनं
सर्वदोषोपशमनार्थमित्योमिति१९

हम तेजिखयोंका जो अध्ययन किया हुआ है वह सुपठित हो। अथवा तेजस्वी हो अर्थात् हमलोगों-का जो अध्ययन किया हुआ है वह अत्यन्त तेजस्वी यानी वीर्यवान् हो । हम शिष्य और आचार्य परस्पर विद्वेष न करें अर्थात् हम प्रमादकृत अन्यायसे अध्ययन और अध्यापनमें हुए दोषोंके कारण परस्पर एक दूसरेसे द्वेष न करें । 'शान्तिः शान्तिः शान्तिः ' प्रकार इस 'शान्तिः' तीन शब्दका उचारण [ आध्यात्मिकादि ] सम्पूर्ण दोषोंकी शान्तिके छिये किया गया है। इत्योम् ॥ १९ ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यगोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीराङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिषद्भाष्ये द्वितीयाध्याये तृतीया वल्ली समाप्ता ॥३॥ (६)

इति कठोपनिषदि द्वितीयोऽध्यायः समाप्तः ॥ २ ॥



श्रीहरिः मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

|                         |       | ×>>> |      |     |             |
|-------------------------|-------|------|------|-----|-------------|
| मन्त्रप्रतीकानि         |       | अ०   | व०   | मं० | <b>पृ</b> 0 |
| अग्निर्यथैको भुवनम्     |       | ર    | २    | 9   | १३५         |
| अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषः   | •••   | २    | 8    | १२  | 223         |
| " "                     | •••   | ,,   | , ,, | १३  | १२०         |
| "                       | •••   | ,,   | ३    | १७  | १७०         |
| अजीर्यताममृतानाम्       | •••   | १    | 8    | २८  | ४५          |
| अणोरणीयान्महतः          | •••   | १    | २    | २०  | ७३          |
| अनुपरय यथा पूर्वे       | •••   | 8    | . 8  | ६   | २१          |
| अन्यच्छ्रेयोऽन्यत्      | •••   | १    | २    | 8   | 88          |
| अन्यत्रधर्मादन्यत्र     | •••   | 8    | २    | १४  | ६ँ७         |
| अरण्योर्निहितः          | •••   | २    | 8    | 6   | ११५         |
| अविद्यायामन्तरे         | • • • | 8    | २    | ų   | 48          |
| अव्यक्तातु परः          | ,     | २    | ą    | 6   | १५६         |
| अशब्दमस्पर्शम्          |       | 8    | ३    | १५  | . 800       |
| अशरीर ५ शरी रेषु        | •••   | 8    | २    | २२  | ७७          |
| अस्तीत्येवोपलब्धव्य:    |       | २    | ą    | १३  | १६४         |
| अस्य विस्रंसमानस्य      |       | २    | २    | 8   | १३०         |
| आत्मान <u> </u>         | • • • | 8    | 3    | ą   | . 64        |
| आशाप्रतीक्षे संगतम्     | •••   | १    | 8    | 6   | २३          |
| आसीनो दूरं व्रजति       |       | १    | २    | २१  | ७५          |
| इन्द्रियाणां पृथग्भावम् | • • • | २    | ą    | Ę   | १५४         |
| इन्द्रियाणि हयानाहुः    | •••   | १    | ३    | 8   | ८६          |
| इन्द्रियेभ्यः परं मनः   | •••   | ٠ ٦  | . ३  | b   | १५६         |
| इन्द्रियेभ्यः परा       | •••   | . १  | , ą  | १०  | 98          |
| इह चेदशकद्बोद्धम्       | •••   | २    | ३    | 8   | १५२         |
| उत्तिष्ठत जाग्रत        | •••   | . 8  | , ३  | 88  | 96          |
| ॐ उशन्ह वे वाजश्रवसः    |       | 8    | 8    | 8   | १६          |
| कृष्वे प्राणमुन्नयति    | •••   | , २  | ٠ २  | . 7 | १२९         |
| ऊर्ध्वमूलोऽवाक्शाखः     |       | २    | ३    |     | १४६         |
| 4 .                     |       |      |      |     | I militaria |

## [ १७६ ]

| मन्त्रप्रतीकानि           |       | अ०   | व० | मं ॰ | पृ० |
|---------------------------|-------|------|----|------|-----|
| ऋतं पिवन्तौ सुकृतस्य      |       | 2    | ર  | 8    | ८२  |
| एको वशी सर्वभृतान्तरात्मा | •••   | २    | 2  | १२   | १३९ |
| एतच्छ्रवा संपरिगृह्य      | •••   | . لا | २  | १३   | ६६  |
| एतत्तुल्यं यदि मन्यसे     |       | १    | 8  | २४   | ४१  |
| एतदालम्बन ५ श्रेष्ठम्     | • • • | 8    | २  | १७   | ६९  |
| एतद्वयेवाक्षरं ब्रह्म     |       | . ?  | २  | १६   | ६९  |
| एष तेऽग्निर्नचिकेतः       |       | 8    | ?  | १९   | ३५  |
| एष सर्वेषु भूतेषु         | •••   | १    | ş  | १२   | 38  |
| कामस्याप्तिं जगतः         | •••   | 8    | २  | 88   | ६३  |
| जानाम्यह्×्रोवधिः         |       | 2    | २  | १०   | ६२  |
| तं इ कुमार सन्तम्         |       | ?    | 8  | २    | १७  |
| तदेतदिति मन्यन्ते         | • • • | २    | २  | १४   | १४२ |
| तमब्रवीत्प्रीयमाणः        | •••   | १    | १  | १६   | ३१  |
| तं दुर्दर्शे गूडम्        |       | 2    | २  | १२   | ६४  |
| तां योगमिति मन्यन्ते      | •••   | २    | ३  | 99   | १५९ |
| तिस्रो रात्रीर्यदवात्सीः  |       | १    | 8  | 9    | २४  |
| त्रिणाचिकेतस्त्रयम्       | •••   | ?    | 8  | १८   | ३४  |
| त्रिणाचिकेतस्त्रिभिः      | • • • | १    | 8  | १७   | ३२  |
| दूरमेते विपरीते           | •••   | 8    | २  | 8    | ५३  |
| देवैरत्रापि विचिकित्सितम् | •••   | 8    | 8  | २१   | ३८  |
| "                         | •••   | "    | "  | २२   | ३९  |
| न जायते म्रियते वा        | •••   | 8    | २  | १८   | 90  |
| न तत्र सूर्यो भाति        |       | २    | २  | १५   | १४३ |
| न नरेणावरेण               | •••   | १    | २  | 6    | 46  |
| न प्राणेन नापानेन         | •••   | २    | २  | ų    | १३१ |
| न वित्तेन तर्पणीयः        | •••   | १    | ?  | २७   | 88  |
| न संदशे तिष्ठति           | • • • | २    | ą  | 9    | १५७ |
| न सांपरायः प्रतिभाति      | •••   | १    | २  | Ę    | ५५  |
| नाचिकेतमुपाख्यानम्        | •••   | १    | ३  | १६   | १०२ |
| नायमात्मा प्रवचनेन        | •••   | 8    | २  | २३   | 50  |
| नाविरतो दुश्चरितात्       | •••   | 8    | २  | 28   | ७९  |
| नित्योऽनित्यानाम्         | •••   | २    | 7  | 83   | 888 |
|                           |       |      |    |      |     |

| <b>स</b> न्त्रप्रतीकानि   |      | अ० | व०       | मं० | वृ०        |
|---------------------------|------|----|----------|-----|------------|
| नैव वाचा न मनसा           |      | २  | 3        | १२  | १६२        |
| नैषा तर्केण मितः          |      | ?  | ą        | 9   | <b>ξ</b> 0 |
| पराचः कामाननुयन्ति        | /    | ?  | 8        | ą   | १०७        |
| पराञ्चि खानि व्यतृणत्     |      | 2  | 8        | 8   | 808        |
| पीतोदका जग्धतृणा          |      | 8  | . 8      | 3   | 1 86       |
| पुरमेकादशद्वारम्          |      | २  | ?        | 8   | १२४        |
| प्र ते व्रवीमि तदु        | •••  | 8  | 8        | 88  | 28         |
| बहूनामेमि प्रथमः          | •••  | 8  | 8        | ų   | 20         |
| भयादस्याग्निस्तपति        | •••  | 2  | ą        | ą   | १५१        |
| मनसैवेदमाप्तव्यम्         |      | २  | 8        | 28  | ११८        |
| महतः परमञ्यक्तम्          | •••  | 8  | 3        | 88  | 92         |
| मृत्युप्रोक्तां नाचिकेतः  | •••  | २  | · n      | 28  | १७१        |
| य इमं परमम्               | •••  | 8  | 3        | १७  | १०३        |
| य इमं मध्बदम्             | •••  | 2  | 8        | ų   | 222        |
| य एष सुप्तेषु जागर्ति     |      | 2  | २        | 6   | १३४        |
| यच्छेद्वाङ्मनसी           |      | 8  | <b>ą</b> | १३  | ९६         |
| यतश्चोदेति सूर्यः         | •••  | 2  | 8        | 9   | ११६        |
| यथादर्शे तथा              |      | 9  | ą        | -4  | १५३        |
| यथा पुरस्ताद्भविता        | •••  | 8  | 8        | 28  | २६         |
| यथोदकं दुर्गे वृष्टम्     | •••  | 2  | 8        | 88  | १२१        |
| वंथोदकं गुद्धे गुद्धम्    | •••  | 2  | *        | १५  | १२२        |
| यदा पञ्चावतिष्ठन्ते       |      | ?  | ą        | 90  | १५९        |
| यदा सर्वे प्रभिद्यन्ते    |      | २  | ३        | १५  | १६७        |
| यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते    | •••  | २  | 3        | 88  | १६५        |
| यदिदं किं च जगत्सर्वम्    | 1    | २  | ą        | २   | १५०        |
| यदेवेह तदमुत्र            | •••  | 2  | 8        | 80  | ११७        |
| यस्तु विज्ञानवान्         |      | 8  | ą        | Ę   | 66         |
| ,, ,,                     | •••  | 8  | ą        | 6   | 68         |
| यस्त्वविज्ञानवान्         | •••  | 8  | 3        | 4   | 60         |
| ,, ,,                     | 1100 | 8  | 3        | 9   | 68         |
| यस्मिन्निदं विचिकित्सन्ति | •••  | 8  | 8        | २९  | ४७         |
| यस्य ब्रह्म च क्षत्रं च   | •••  | 8  | 2        | २५  | 60         |
|                           |      |    |          |     |            |

| <b>मन्त्र</b> प्रतीकानि         |              | अ०  | व०  | मं ० | प्रु       |
|---------------------------------|--------------|-----|-----|------|------------|
| यः पूर्वे तपसः                  | 1            | २   | 8   | ξ    | ११३        |
| यः सेतुरीजानानाम्               | •••          | . 8 | ą   | २    | 68         |
| या प्राणेन संभवति               | •••          | 2   | . १ | હ    | ११४        |
| येन रूपं रसम्                   | •••          | २   | . 8 | ą    | १०९        |
| येयं प्रेते विचिकित्सा          |              | . 8 | 8   | २०   | ३७         |
| ये ये कामा दुर्लभाः             | •••          | 8   | . 8 | २५   | 88         |
| योनिमन्ये प्रपद्यन्ते           | •••          | ₹ . | २   | ૭    | १३३        |
| <b>छो</b> कादिमग्निम्           | •••          | १   | ٤ . | १५   | ३०         |
| वायुर्यथैको भुवनम्              |              | २   | ર   | १०   | १३७        |
| विज्ञानसारिथर्यस्तु             |              | १   | ą   | 9    | 90         |
| वैश्वानरः प्रविश्वति            |              | . 8 | ? . | હ    | २२         |
| शतं चैका च हृदयस्य              | •••          | २   | ३   | १६   | १६९        |
| शतायुषः पुत्रपौत्रान्           | •••          | 8   | 8   | २३   | , 80       |
| शान्तसंकरुपः सुमनाः             |              | १   | 8   | १०   | <b>३</b> ५ |
| श्रवणायापि बहुमिः               | •••          | १   | २   | હ    | ५७         |
| श्रेयश्च प्रेयश्च               | •••          | १   | २   | २    | ५१         |
| द्वोभावा मर्त्यस्य              | - 1          | 8   | 8   | २६   | ४३         |
| स त्वमिग्न ः स्वर्ग्यम्         | •••          | १   | 8   | 88   | २८         |
| ंस त्वं प्रियान्प्रियरूपा ५ श्र | •••          | 8   | २   | 3    | ५२         |
| सर्वे वेदा यत्पदम्              | •••          | 8   | २   | १५   | ६८         |
| सह नाववतु                       | •••          | 7   | 3   | 88   | १७३        |
| स होवाच पितरम्                  |              | 8   | 8   | 8    | 88         |
| सूर्यो यथा सर्वलोकस्य           |              | २   | २   | 88   | १३७        |
| स्वप्नान्तं जागरितान्तम्        | THE STATE OF | ?   | 8   | 8    | 888        |
| स्वर्गे लोके न भयम्             |              | 8   | . 8 | १२   | २७         |
| हर्सः शुचिषद्वसुः               |              | २   | 9   | 7    | १२६        |
| इन्त त इदं प्रवक्ष्यामि         |              | 2   | 7   | Ę    | १३२        |
| इन्ता चेन्मन्यते                |              |     | 2   | 88   | ७२         |

ž

# प्रश्लोपनिषद्

सानुवाद शाङ्करभाष्यसहित



गीतारेस, गोरखपुर

**经存款经存款** 

मुद्रक तथा प्रकाशक धनस्यामदास नालान मीतामेस, गोरखपुर

> सं० १९९२ से २००१ तक १३,२५० सं० २००४ पञ्चम संस्यः रिंग ३,००० सं० २००€ पष्ट संस्करण १०,००० कुळ २६,२५०

### प्रस्तावना

प्रश्नोपनिषद् अथर्ववेदीय ब्राह्मणभागके अन्तर्गत है। इसका बाप्य आरम्भ करते हुए भगवान भाष्यकार लिखते हैं—'अथर्ववेदके मन्त्रभागमें कही हुई [ मुण्डक ] उनिषद्के अर्थका ही विस्तारसे अनुवाद करनेवाली यह ब्राह्मणोपनिषद् आरम्भ की जाती है।' इससे विदित होता है कि प्रश्नोपनिषद् मुण्डकोपनिषद्में कहे हुए विषयकी ही पूर्तिके लिये है। मुण्डकके आरम्भमें विद्याके दो भेद परा और अपराका उल्लेख कर फिर समस्त बन्धमें उन्हींकी व्याख्या की गयी है। उसमें दोनों विद्याओंका सविस्तर वर्णन है और प्रश्नमें उनकी प्राप्तिके साधनखरूप प्राणोपासना आदिका निरूपण है। इसलिये इसे उसकी पूर्ति करनेवाली कहा जाय तो उचित ही है।

इस उपनिपद् के छः खण्ड हैं, जो छः प्रश्न कहे जाते हैं। प्रन्थके आरम्भमें सुकेशा आदि छः ऋिकुमार मुनियर पिप्पछाद के आश्रमपर आकर उनसे कुछ पूछना चाहते हैं। मुनि उन्हें आज्ञा करते हैं कि अभी एक वर्ष यहाँ संयमपूर्वक रहो, उसके पीछे जिले जो-जो प्रश्न करना हो पूछना। इससे दो बातें ज्ञात होतो हैं; एक तो यह कि शिष्यको कुछ दिन अच्छी तरह संयमपूर्वक गुहसेव में रहनेपर ही विद्याग्रहणकी योग्यता प्राप्त होती है, अकसात् प्रश्नोत्तर करके ही कोई यथार्थ तत्त्वको ग्रहण नहीं कर सकता; तथा दूसरी बात यह है कि गुरुको भी शिष्यकी बिना पूरी तरह परीक्षा किये विद्याका उपदेश नहीं करना चाहिये, क्योंकि अन्धिकारीको किया हुआ उपदेश निर्धक ही नहीं, कई बार हानिकर भी हो जाता है। इसिलिये शिष्यके अधिकारका पूरी तरह विद्यारकर उसकी योग्यताके अनुसार ही उपदेश करना चाहिये।

गुरुजीके आज्ञानुसार उन मुनिकुमारोंने वैसा ही किया और फिर एक एकने अलग अलग प्रश्न कर मुनिवरके समाधानसे छत- छत्यता लाभ की। उन छहोंके पृथक पृथक संवाद ही इस उपनिषद्के छः प्रश्न हैं। उनमेंसे पहले प्रश्नमें रिय और प्राणके द्वारा प्रजापित से ही सम्पूर्ण स्थावर जङ्गम जगत्की उत्पत्तिका निरूपण किया गया है। प्रायः यह देखा ही जाता है कि प्रत्येक पदार्थ दो संयोग धर्म वाली वस्तुओं के संसर्गसे उत्पन्न होता है। उनमें भोक्ता या प्रधानको प्राण कहा गया है तथा भोग्य या गौणको रिय। ये दोनों जिसके आश्रित हैं उसे प्रजापित कहा गया है। इसी सिद्धान्तको लेकर भिन्न-भिन्न पदार्थों में — जो कई प्रकारसे संसारके मूलतस्व माने जाते हैं — प्रजापित आदि दिएका निरूपण किया गया है।

दूसरे प्रश्नमं स्थूलदेहके प्रकाशक और धारण करनेवाले प्राणका निरूपण है तथा एक आख्यायिक।द्वारा समस्त इन्द्रियोंकी अपेक्षा उसकी श्रेष्ठता वतलायी है। तीसरे प्रश्नमं प्राणकी उत्पत्ति और स्थितिका विचार किया गया है। वहाँ वतलाया है कि जिस प्रकार पुरुषकी छाया होती है उसी प्रकार आत्मासे प्राणकी अभिन्यिक होती है और फिर जिस प्रकार सम्राट् भिन्न-भिन्न स्थानोंमें अधिकारियोंकी नियुक्ति कर उनके अधिपतिरूपसे स्वयं स्थित होता है, उसी प्रकार यह भी भिन्न-भिन्न अङ्गोंमें अपने ही अङ्गभूत अन्य प्राणोंको नियुक्त कर स्वयं उनका शासन करता है। वहीं यह भी बतलाया है कि मरणकालमें मनुष्यके सङ्गल्पानुसार यह प्राण ही उसे भिन्न-भिन्न लोकोंमें ले जाता है तथा जो लोग प्राणके रहस्यको जानकर उसकी उपासना करते हैं वे ब्रह्मलोकमें जाकर क्रममुक्तिके भागी होते हैं।

चौथे प्रश्नमें खप्तावस्थाका वर्णन करते हुए यह बतलाया गया है कि उस समय सूर्यकी किरणोंके समान सब इन्द्रियाँ मनमें ही लीन हो जाती हैं, केवल प्राण ही जागता रहता है। वहाँ उसके भिन्न-भिन्न भेदोंमें गाईपत्यादिकी कल्पना कर उसमें अग्निहोन्नकी भावना की गयी है। उस अवस्थामें जन्म-जन्मान्तरोंकी वासनाओंके अनुसार मन ही अपनी मिहमाका अनुभव करता है तथा जिस समय वह पित्तसंज्ञक सौर तेजसे अभिभूत होता है उस समय स्वप्नावस्थाने निवृत्त होकर सुषुप्तिमें प्रवेश करता है और आत्मामें ही लीन हो जाता है। आत्माका यह सोपाधिकस्वरूप ही दृष्टा, श्रोता, मन्ता और विज्ञाता आदि है; इसका अधिष्ठान परब्रह्म है। उसका ज्ञान प्राप्त होनेपर पुरुष उसीको प्राप्त हो जाता है।

पाँचवें प्रश्नमें ओङ्कारका पर और अपर ब्रह्मके प्रतीकरूपसे वर्णन कर उसके द्वारा अपर ब्रह्मकी उपासना करनेवालेको क्रममुक्ति और परब्रह्मकी उपासना करनेवालेको परब्रह्मकी प्राप्त बतलायी है तथा उसकी एक, दो या तीन मात्राओंकी उपासनासे प्राप्त होनेवाले भिन्न-भिन्न फलोंका निरूपण किया है। फिर छठे प्रश्नमें सुकेशाके प्रश्नका उत्तर देते हुए आचार्य पिष्पलादने मुक्तावस्थामें प्राप्त होनेवाले निरुपाधिक ब्रह्मका प्राणादि सोलह कलाओंके आरोपपूर्वक प्रत्यगात्मरूपसे निरूपण किया है। वहाँ भगवान् भाष्यकारने आत्माके सम्बन्धमें भिन्न-भिन्न मतावलम्बियोंकी कल्पनाओंका निरसन करते हुए बड़ा युक्तियुक्त विवेचन किया है। यही संक्षेपमें इस उपनिषद्का सार है।

इस प्रकार, हम देखते हैं कि इस उपनिषद्में प्रधानतया पर और अपर ब्रह्मविषयक उपासनाका ही वर्णन है तथा परब्रह्मकी अपेक्षा अपर ब्रह्मके स्वरूपका विशेष विवेचन किया गया है। परब्रह्मके स्वरूपका विशद और स्फुट निरूपण तो मुण्डकोपानषद्में हुआ है। अतः इस उपनिषद्का उद्देश्य उस तत्त्वज्ञानकी याग्यता प्राप्त कराना है; यह हृदयभूमिको इस योग्य बनाती है कि उसमें तत्त्वज्ञानरूपी अङ्कर जम सके। इसके अनुशोलनद्वारा हम वह योग्यता प्राप्त कर सकें—ऐसी भगवान्से प्रार्थना है।

अनुवादक

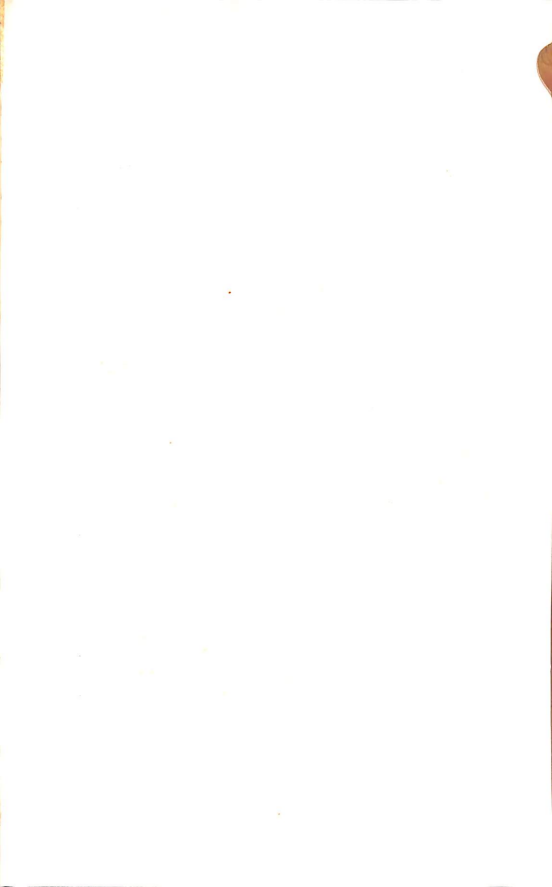
Market and the second s Macarline 1 2 2 2 1 1 1 1 2 2 1 2 2 2 

# <sub>भीहरिः</sub> विषय-सूची

हैं। इस अवस्था है। है। इस की स्टूडिस्ट्री किस इस असी सम्बद्धा असार

| east the second of the second |     | AB.    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--------|
| १. शान्तिग्राठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | 9      |
| प्रथम प्रश्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | ,      |
| २. सम्बन्धमाध्य ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     | 20     |
| <ul> <li>सुकेशा आदिकी गुरूपसित्त</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ••• | 80     |
| ४. कबन्धीका प्रश्न—प्रजा किससे उत्पन्न होती है ? •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     | 23     |
| ५. रिय और प्राणकी उत्पत्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     | 58     |
| ६. आदित्य और चन्द्रमामें प्राण और रिय-दृष्टि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | १५     |
| ७. संवत्सरादिमें प्रजापति आदि दृष्टि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     | 85     |
| ८. आदित्यका सर्वाधिष्ठानत्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     | 23     |
| ९. मासादिमें प्रजापति आदि दृष्टि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | 100.00 |
| १०. दिन रातका प्रजापितत्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     | २५     |
| ११. अन्नका प्रजापतित्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ••• | 56     |
| १२. मजापतिवतका फल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     | २७     |
| १३. उत्तरमार्गावलम्बर्योदी गति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | 58     |
| द्वितीय प्रश्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | 1.7    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |        |
| १४. मार्गवका प्रश्न-प्रजाके आधारभूत कीन-कीन देवगण हैं !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ••• | \$ {   |
| १५. शरीरके आधारभूत-आकाशादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ••• | ३२     |
| १६. प्राणका प्राधान्य बतळानेवाळी आख्या यका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ••• | ३३     |
| १७. प्राणका सर्वाश्रयत्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ••• | 38     |
| १८. माणकी स्तुति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ••• | 90     |
| हतीय प्रश्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |        |
| १९. कौसल्यका प्रथ— प्राणके उत्पत्ति, स्थित और लय आदि किस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |        |
| प्रकार होते हैं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | 84     |
| २०. पिप्पलाद मुनिका उत्तर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     | 88     |
| २१. प्राणकी उत्पत्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ••• | 89     |
| २२. प्राणका इन्द्रियाधिष्ठातत्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     | 86     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |        |

| २३. पञ्च प्राणोंकी स्थिति                   | 920.                         | •••           |     | YO       |
|---------------------------------------------|------------------------------|---------------|-----|----------|
| २४. लिङ्गदेहकी स्थिति                       | in A                         | •••           |     | 8E       |
| २५. प्राणोत्क्रमणका प्रकार                  | y                            |               | 000 | 40       |
| २६. बाह्य प्राणादिका निरूपण                 | •••                          | •••           |     | લ્ ફ     |
| २७. मरणकालीन संकल्पका फल                    | •••                          | •••           | 000 | ور بج    |
| चतुः                                        | र्थ प्रश्न                   |               |     |          |
| २८. गार्ग्यका प्रश्नसुपुतिमें कौन सोत       | है और कौन                    | नागता है !    |     | فراق     |
| २९. इन्द्रियोंका लयस्थान आत्मा है           | •••                          | •••           |     | Q.       |
| ३०. सुष्रिमें जागनेवाले प्राण-भेद गाईप      | ात्यादि अ <mark>शिर</mark> ू | प हैं         | ••• | 53       |
| ३१. प्राणामिके ऋत्विक्                      | •••                          |               | ••• | 88       |
| ३२. स्वप्नदर्शनका विवरण                     | •••                          | •••           |     | 88       |
| ३३. सुषुप्तिनिरूपण                          | •••                          | •••           | ••• | 50       |
| ३४. सुषुप्तिमें जीवकी परमात्मप्राप्ति       |                              |               |     | 96       |
| ३५. अक्षरब्रह्मके ज्ञानका फल                | •••                          | ,             |     | 98       |
| पश्चर                                       | म प्रश्न                     |               |     |          |
| ३६. सत्यकामका प्रश्न —ओङ्कारोपासकके         |                              | पादित होती है | 9 6 | 68       |
| ३७. ओङ्कारोपासनासे प्राप्तव्य पर अथव        |                              | and side      |     | 68       |
| ३८. एकमात्राविशिष्ट ओङ्कारोपासनाका          |                              | •••           |     | CY       |
| ३९. द्विमात्राविशिष्ट ओङ्कारोपासनाका प      |                              |               |     | 64       |
| ४०. त्रिमात्राविशिष्ट ओङ्कारोपासनाका प      |                              | •••           |     | 6        |
| ४१. ओङ्कारकी तीन मात्राओंकी विशेषत          |                              | •••           |     | 68       |
| ४२. ऋगादि वेद और ओङ्कारसे प्राप्त ह         |                              | • • •         | ••• | 68       |
| षष्ट                                        |                              |               |     |          |
| ४३. सुकेशाका प्रश्न—सोलह कलाओंवा            |                              | 20            |     | 53       |
| ४४. पिष्पलादका उत्तर—वह पुरुष शर्र          |                              |               | ••• |          |
| ४५. ईक्षणपूर्वक सृष्टि                      | •••                          |               | ••• | 308      |
| ४६. सृष्टिकम                                | •••                          |               |     | \$ \$ 80 |
| ४७. नदीके दृष्टान्तसे सम्पूर्ण जगत्का पु    | रुषाश्रयत्वप्रतिष            | ग्रदन         |     | 140      |
| ४८. मरण-दुःखकी निवृत्तिमें परमात्मज्ञा      |                              |               |     | 845      |
| ४९. उपदेशका उपसंहार                         |                              | 1. 1. 12 71   |     | १२३      |
| ५०. स्तुतिपूर्वक आचार्यकी वन्दना            | ••                           | "11/2-11      | 000 | 858      |
| Te Bull all all all all all all all all all |                              | Acres and a   |     | 4.40     |





तत्सद्रहाणे नमः

# **प्रशापानिपद्**

मन्त्रार्थ, ज्ञाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित

इतः पूर्णे ततः पूर्णे पूर्णात्पूर्णे परात्परम्। पूर्णानन्दं प्रपद्येऽहं सद्गुरुं शङ्करं स्वयम्॥

## गान्तिपाठ

ॐ भद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवाः भद्रं पश्येमाक्षभिर्यजत्राः । स्थिरेरङ्गेस्तुष्टुवारसम्तनूभिर्व्यशेम देवहितं यदायुः ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

हे देवगण ! हम कानोंसे कल्याणमय वचन सुनें । यज्ञकर्ममें समर्थ होकर नेत्रोंसे ग्रुम दर्शन करें । तथा स्थिर अङ्ग और शरीरोंसे स्तृति करनेवाले हमलोग देवताओंके लिये हितकर आयुक्त भोग करें । विविध तापकी शान्ति हो ।

स्वस्ति न इन्द्रो वृद्धश्रवाः स्विन्ति नः पूषा विश्ववेदाः । स्वस्ति नस्ताक्ष्यों अरिष्टनेमिः स्वस्ति नो बृहस्पतिर्दधातु ॥

🕉 शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

महान् कीर्तिमान् इन्द्र हमारा कल्याण करे, परम ज्ञानवान् [ अथवा परम धनवान् ] पूषा हमारा कल्याण करे, जो अरिष्टों ( आपत्तियों ) के लिये चक्रके समान [ घातक ] है वह गरुड हमारा कल्याण करे तथा बुहस्पतिजी हमारा कल्याण करें । त्रिविध तापकी शान्ति हो ।

## मधम मधम

सम्बन्धभाष्य

मन्त्रोक्तस्यार्थस्य विस्तरातुवादीदं ब्राह्मणमारम्यते ।
व्यपिप्रश्नप्रतिबचनाख्यायिका तु
विद्यास्तुतये । एवं संवत्सरबह्मचर्यसंवासादियुक्तैस्तपोयुक्तैग्रीद्या पिप्पलादादिवत्सर्वज्ञकल्पैराचार्थर्वक्तव्या च, न सा
येन केनचिदिति विद्यां स्तौति ।
ब्रह्मचर्यादिसाधनस्चनाच्च
सत्कर्तव्यता स्थात ।

अथर्वणमन्त्रोक्त मुण्डको-पनिषद्के ] अर्थका विस्तारपूर्वक अनुत्राद करनेवाली यह ब्राह्मण-भागीय उपनिषद् अत्र आरम्भ की जाती है \* । इसमें जो ऋषियों के प्रश्न और उत्तररूप आख्यायिका है वह विद्याकी स्तुतिके छिये है । यह विद्या आगे कहे प्रकारसे ब्रह्मचर्यपूर्वक गुरुक्लमें रहना तथा तप आदि साधनोंसे युक्त पुरुपोंद्वारा ही प्रहण की जानेयोग्य है तथा पिप्पलादके समान सर्वज्ञतुल्य आचार्योसे ही कथन की जा सकती है, जिस किसीसे नहीं—इस प्रकार विद्याकी स्तुति की जाती है ब्रह्मचर्यादि साधनोंकी सूचना देनेसे उनकी कर्तव्यता भी प्राप्त होती है।

सुकेशा आदिकी गुरूपसत्ति

ॐ सुकेशा च भारद्वाजः शैब्यश्च सत्यकामः सौर्या-यणी च गार्ग्यः कौसल्यश्चाश्वलायनो भार्गवो वैद्भिः कबन्शी कात्यायनस्ते हैते ब्रह्मपरा ब्रह्मनिष्ठाः परं ब्रह्मा-

क दश उपनिषदोंमें प्रश्न, मुण्डक और माण्ड्रक्य—ये तीन अथर्वदंदीय हैं। इनमें मुण्डक मन्त्रभागकी है तथा शेष दो ब्राह्मणभागकी हैं।

### न्वेषमाणा एष ह वै तत्सर्वं वक्ष्यतीति ते ह समित्पाण-यो भगवन्तं पिप्पलाद्मुपसन्नाः ॥ १ ॥

भरद्वाजनन्दन सुकेशा, शिबिकुमार सत्यकाम, गर्गगोत्रमें उत्पन्न हुआ सौर्यायणि (सूर्यका पोता), अश्वलकुमार कौसल्य, विदर्भदेशीय भार्गव और कत्यके पोतेका पुत्र कवन्धी—ये अपर ब्रह्मकी उपासना करनेवाले और तदनुकूल अनुष्ठानमें तत्पर छः ऋषिगण परब्रह्मके जिज्ञासु होकर मगवान् पिपलादके पास, यह सोचकर कि ये हमें उसके विषयमें सब कुछ बतला देंगे, हाथमें समिधा लेकर गये ॥ १॥

सुकेशा च नामतः, भरद्वाज-स्थापत्यं भारद्वाजः, शैव्यश्च शिवेः अपत्यं शैव्यः सत्यकामो नामतः; सौर्यायणी सूर्यस्तस्थापत्यं सौर्यः तस्थापत्यं सौर्यायणिञ्छान्दसः सौर्यायणीति, गाग्यों गर्गगोत्रो-त्पन्नः; कौसल्यश्च नामतोऽश्व-लस्थापत्यमाश्वलायनः; भागवो भृगोगीत्रापत्यं भागवो वैदिभिः विदर्भे भवः; कवन्धी नामतः, कत्यस्थापत्यं कात्यायनः, विद्य-मानः प्रिपतामहो यस्य सःः

भरद्वाजका पुत्र भारद्वाज जो नामसे सुकेशा था; शिविका पुत्र शैब्य जिसका नाम सत्यकाम था; सूर्यके पुत्रको 'सौर्य' कहते हैं उसका पुत्र सौर्यायणि जो गर्ग-गोत्रोत्पन्न होनेसे गार्ग्य कहलाता था-यहाँ 'सौर्यायणिः' के स्थानमें 'सौर्यायणी' [ ईकारान्त ] प्रयोग छान्दस है; अश्वलका पुत्र आश्व-लयन जो नामसे कौसल्यथा; भूगका गं,त्रज होनेसे भार्गव जो विदर्भदेशमें उत्पन्न होनेसे वैदर्भि कहळाता था तथा कबन्धी नामक कात्यायन--कत्यका ( युवसंज्ञक ) अपत्य (यानी कत्यका प्रपौत्र ) जिसका प्रपितामह अभी विद्यमान था । यहाँ 'युव' अर्थमें (गोत्रप्रत्ययान्त कात्य शब्दसे

१. 'जीवात तु वंदये युवा' (४।१।१६३) इस पाणिनि-सूत्रके अनुसार पितामहके जीवित रहते जो पोतेके सन्तान होती है उसकी 'युवा' संज्ञा है।

युवप्रत्ययः । ते हेते ब्रह्मपरा अपरं ब्रह्म परत्वेन गतास्तद्तु-व्रह्मनिष्ठाः ष्टाननिष्टाश्र परं ब्रह्मान्वेषमाणाः — किं तत यनित्यं विज्ञेयमिति तत्प्राप्त्यर्थं यथाकामं यतिष्याम इत्येवं तद-न्वेषणं कुर्वन्तस्तद्धिगमायैष ह वै तत्सर्व वक्ष्यतीत्याचार्यम्प-जग्मुः । कथम् ? ते ह समित्पा-णयः समिद्धारगृहीतहस्ताः सन्तो पिप्पलादमाचार्यमुप-सन्ना उपजग्मः ॥ १ ॥

'फक्' प्रत्यय होकर उसके स्थानमें 'आयन' आदेश ) हुआ है । ये सब ब्रह्मपर अर्थात् अपर ब्रह्मको ही परभावसे प्राप्त हुए और तदनुकूरु अनुष्ठानमें तत्पर अतएव ब्रह्मनिष्ठ ऋषिगण प्रब्रह्मका अन्वेषण करते हुए-वह ब्रह्म क्या है ? जो नित्य और विज्ञेय हैं: उसकी प्राप्तिके लिये ही हम यथेच्छ प्रयत करेंगे--इस प्रकार उसकी खोज करते हुए, उसे जाननेके लिये यह समझकर कि ·ये हमें सब कुछ बतला देंगे<sup>?</sup> आचार्यके पास गये। किस प्रकार गये ? ( इसपर कहते हैं -- ) वे सब समित्पाणि अर्थात् जिन्होंने अपने हाथोंमें समिधाके भार उठा रक्खे हैं ऐसे होकर पूज्य आचार्य भगवान् पिप्पलादके समीप गये ॥१॥

तान्ह स ऋषिरुवाच भूय एव तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया संवत्सरं संवत्स्यथ यथाकामं प्रश्नान्पृच्छत यदि विज्ञास्यामः सर्वं ह वो वक्ष्याम इति ॥ २ ॥

कहते हैं, उस ऋषिने उनसे कहा—'तुम तपस्या, ब्रह्मचर्य और श्रद्धासे युक्त होकर एक वर्ष और निवास करो; फिर अपनी इच्छानुसार प्रश्न करना, यदि मैं जानता होऊँगा तो तुम्हें सब बतला दूँगा' ॥ २ ॥

तानेवस्परातान्ह स किल ऋषिरुवाच भूयः पुनरेव यद्यपि युवं पूर्व तपस्त्रिन एव तपसे-न्द्रियसंयमेन तथापीह विशेषतो श्रद्धया चास्तिक्य-ब्रह्मचर्येण बुद्धचाद्रवन्तः संवत्सरं कालं संबत्स्यथ सम्यग्तुरुशुश्रुषापराः सन्तो वत्स्यथ । ततो यथाकामं कामस्तमनतिक्रम्य यथाकामं यद्विषये यस्य जिज्ञासा तद्विषयान्प्रश्नान्युच्छत । यदि तद्युष्मत्पृष्टं विज्ञास्यामः-अनुद्धत-त्वप्रदर्शनार्थी यदिशब्दो नाज्ञान-संशयार्थः प्रश्ननिर्णयादवसीयते-सर्वं ह वो वः पृष्टं वक्ष्याम इति ॥ २ ॥

इस प्रकार अपने समीप आये हुए उन लोगोंसे पिप्पलाद ऋषिने कहा-- 'यद्यपि तुमलोग पहलेसे ही तपस्त्री हो तो भी तप-ब्रह्मचर्यसे इन्द्रियसंयम्, विशेषतः तथा श्रद्धा यानी आस्तिकबुद्धिसे आदर्युक्त होकर गुरुशुश्रूषामें तत्पर रह एक वर्ष और भी निवास करो । फिर अपनी इच्छानुसार अर्थात् जिसकी जैसी इच्छा हो उसका अतिक्रमण न करते हुए— जिसकी जिस विषयमें जिज्ञासा हो उसी विषयमें प्रश्न करना । यदि मैं तुम्हारे पुछे हुए विषयको जानता होऊँगा तो तुम्हें तुम्हारी पूछी हुई सब बात बतला दुँगा । यहाँ 'यदि' शब्द अपनी नम्रता प्रकट करनेके लिये है अज्ञान या संशय प्रदर्शित करनेके लिये नहीं, जैसा कि आगे प्रश्नका निर्णय करनेसे स्पष्ट हो जाता है ॥ २ ॥

कवन्धीका प्रश्न-म्प्रजा किससे उत्पन्न होती है ? अथ कवन्धी कात्यायन उपेत्य पप्रच्छ । भगवन् कुतो ह वा इमाः प्रजाः प्रजायन्त इति ॥ ३ ॥

तदनन्तर (एक वर्ष गुरुकुळवास करनेके पश्चात्) कात्यायन कवन्धीने गुरुजीके पास जाकर पूछा—'भगवन् ! यह सारी प्रजा किससे उत्पन्न होती है ?' ॥ ३॥

अथ संवत्सराद्ध्वं कवन्धी कात्यायन उपेत्योपगम्य पप्रच्छ पृष्टवान् । हे भगवन् कुतः कसाद्ध वाइमा ब्राह्मणाद्याः प्रजाः प्रजा-यन्त उत्पद्यन्ते । अपरविद्या-कर्मणोः सम्चितयोर्यत्कार्यं या गतिस्तद्वक्तव्यमिति तदथोऽयं प्रकनः ॥ ३ ॥ तद्नन्तर एक वर्ष पीछे कात्यायन कबन्धीने [ गुरुजीके ] समीप जाकर पूछा—'भगवन् ! यह ब्राह्मणादि सम्पूर्ण प्रजा किससे उत्पन्न होती है ?' अर्थात् अपर-ब्रह्मविषयक ज्ञान एवं कर्मके समुञ्चयका जो कार्य है और उसकी जो गति है वह बतळानी चाहिये। उसीके छिये यह प्रश्न किया गया है।। ३॥

### रिय और प्राणकी उत्पत्ति

तस्मे स होवाच प्रजाकामो वै प्रजापितः स तपो-ऽतप्यत स तपस्तप्त्वा स मिथुनमुत्पादयते । रियं च प्राणं चेत्येतौ मे बहुधा प्रजाः करिष्यत इति ॥ ४ ॥

उससे उस पिप्पलाद मुनिने कहा—'प्रसिद्ध है कि प्रजा उत्पन्न करनेकी इच्छावाले प्रजापतिने तप किया । उसने तप करके रिव और प्राण यह जोड़ा उत्पन्न किया [ और सोचा—] ये दोनों ही मेरी अनेक प्रकारकी प्रजा उत्पन्न करेंगे' ॥ ४ ॥

तसा एवं पृष्टवते स होवाच विद्याकरणायाह । प्रजाकामः प्रजा आत्मनः सिस्ट सुर्वे प्रजा-पतिः सर्वात्मा सञ्जगत्स्रक्ष्यामि

अपनेसे इस प्रकार प्रश्न करने-वाले कवन्धीसे उसकी राङ्का निवृत्त करनेके लिये पिप्पलाद मुनिने कहा—प्रजाकाम अर्थात् अपनी प्रजा रचनेकी इच्छावाले प्रजापतिने भैं सर्वासा होकर जगत्की रचना इत्येवं विज्ञानवान्यथोक्तकारी तद्भावमावितः कल्पादौ निष्टत्तो हिरण्यगर्भः सृज्यमानानां प्रजानां स्थावरजङ्गमानां पतिः सङ्जन्मा-नतरमावितं ज्ञानं श्रुतिप्रकाशि-तार्थविषयं तपोऽन्वालोचयद-तप्यत।

अथ तु स एवं तपस्तप्त्या श्रीतं ज्ञानमन्वालोच्य सृष्टि-साधनभूतं मिथुनमुत्पादयते मिथुनं द्वन्द्वमुत्पादितवान् । रियं च सोममन्नं प्राणं चाप्रिमत्तारम् एतावत्रीपोमावत्त्रत्रभूतौ मे मम बहुधानेकधा प्रजाः करिष्यत इत्येवं संचिन्त्याण्डोत्पत्तिक्रमेण म्याचन्द्रमसावकल्पयत् ॥ ४॥ करूँ इस प्रकारके विज्ञानसे सम्पन्नः
यथोक्त कर्म करनेवाल्य ( जगद्धचनामें उपयुक्त ज्ञान और कर्मके
समुञ्चयका अनुष्ठान करनेवाल्य )
तद्भावभावित ( पूर्वकल्पीय प्रजापतित्वकी मावनासे सम्पन्न ) और
कल्पके आदिमें हिरण्यगर्भरूपसे
उत्पन्न होकर तथा रची जानेवाल्यी
सम्पूर्ण स्थावर-जङ्गम प्रजाका पति
होकर जन्मान्तरमें मावना किये
शुत्यर्थविषयक ज्ञानरूप तपको तपा
अर्थात् उस ज्ञानका स्मरण किया।

तदनन्तर इस प्रकार तपस्या कर अर्थात् श्रुतिप्रकाशित ज्ञानका स्मरण कर उसने सृिटके साधनभूत मिथुन—जोड़ेको उत्पन्न किया। उसने रिथ यानी सोमरूप अन्न और प्राण यानी भोक्ता अग्निको रचा, अर्थात् यह सोचकर कि ये भोक्ता और भोग्यरूप अग्नि और सोम मेरी नाना प्रकारकी प्रजा उत्पन्न करेंगे अण्डके उत्पत्तिक्रमसे सूर्य और चन्द्रमाको रचा॥ १॥

आदित्य और चन्द्रमामें प्राण और रिय-हिष्ट आदित्यों ह वै प्राणों रियरेव चन्द्रमा रियर्श एतत सर्वं यनमूर्तं चामूर्तं च तस्मानमूर्तिरेव रियः॥ ५॥ . निश्चय आदित्य ही प्राण है और रिय ही चन्द्रमा है। यह जो कुछ मूर्त्त (स्थूछ) और अमूर्त (सूक्ष्म) है सब रिय ही है; अतः मूर्ति ही रिय है॥ ५॥

तत्रादित्यो ह वै प्राणोऽत्ता
अग्निः। रियरेव चन्द्रमाः, रियः
एवान्नं सोम एव। तदेतदेकमत्ता
चान्नं च, प्रजापितरेकं तु मिथुनम्, गुणप्रधानकृतो भेदः।
कथम् १ रियर्व अन्नं वा एतत्
सर्वमः, किं तद्यन्मृतं च स्थुलं चामृतं
च सक्ष्मं च मूर्तामृतें अत्त्रन्नरूपे रियरेव। तसात्प्रविभक्ताद्
अमूर्ताद्यद्नयन्मृत्रेरूपं मूर्तिः सैव
रियरमूर्तेनाद्यमानत्वात्॥ ५॥

यहाँ निश्चयपूर्वक आदित्य ही प्राण अर्थात् भोक्ता अग्नि है और रिय ही चन्द्रमा है। रिय ही अन है और वह चन्द्रमा ही है। यह भोक्ता ( अग्नि ) ओर अन्न एक ही है। एक प्रजापति ही यह मिथुनरूप हो गया है, इसमें भेद केवल गौण और प्रधान भावका ही है किस प्रकार ? इसपर हैं— यह सब रिय—अन ही है। वह क्या है ? यह जो मूर्त्त यानी स्थूल है और जो अमूर्त्त यानी स्कम है वह मूर्त और अमूर्त भोक्ता-भोग्यरूप होनेपर भी रिय ही है। अतः इस प्रकार विभक्त हुए अमूर्त्तसे अन्य जो मूर्त्तरूप है वही रयि--अन है; क्योंकि वह अमूर्त्त भोक्तासे भोगा जाता है ॥ ५॥

तथामूर्तोऽपि त्राणोऽत्ता सर्व-

मेव यच्चाद्यम् । कथम्-

इसी प्रकार अमृत्ते प्राणरूप भोक्ता भी जो कुछ अन्न है वह सभी है। किस प्रकार—

अथादित्य उदयन्यत्प्राचीं दिशं प्रविशति तेन प्राच्यान् प्राणान् रिमषु संनिधत्ते । यद्दक्षिणां यत्प्रतीचीं यदुदीचीं यद्धो यदृध्वं यदन्तरा दिशो यत्सर्वं प्रकाशयति तेन सर्वान् प्राणान् रिमपु संनिधत्ते ॥ ६ ॥ जिस समय सूर्य उदित होकर पूर्व दिशामें प्रवेश करता है तो उसके द्वारा वह पूर्व दिशाके प्राणोंको अपनी किरणोंमें धारण करता है। इसी प्रकार जिस समय वह दक्षिण, पश्चिम, उत्तर, नीचे, उपर और अवान्तर दिशाओंको प्रकाशित करता है उससे भी वह उन सबके प्राणोंको अपनी किरणोंमें धारण करता है।। ६।।

अथादित्य उदयन्नुद्गच्छन् चक्षुर्गोचरमागच्छन यत्प्राचीं दिशं खप्रकाशेन विञ्चति व्यामोतिः तेन स्वात्म-सर्वास्तत्स्थान्प्राणानु व्याप्त्या प्राच्यानन्तर्भृतान् रिम्प स्वात्मावभासरूपेषु व्याप्तिमत्स व्याप्तत्वात्प्राणिनः संनिधत्ते संनिवेशयतिः आत्मभृतान्करोति । तथैव इत्यर्थः यत्प्रविशति दक्षिणां यत्प्रतीचीं यदुदीचीमध ऊर्घं यत्प्रविशति यचान्तरा दिशः कोणदिशोऽवान्तरदिशो यचान्यत सर्वे प्रकाशयति तेन स्वप्रकाश-सर्वान्सर्व दिक्स्थान् प्राणान् रिक्षषु सन्निधत्ते ।।६।।

सूर्य उदित समय जिस ओर होकर-ऊपरकी जाकर अर्थात् प्राणियोंके नेत्रोंका विषय होकर अपने प्रकाशसे पूर्व दिशामें प्रवेश करता है - उसे अपने तेजसे ] व्याप्त करता है; उसके द्वारा अपनी ब्याप्तिसे वह उस ( पूर्व दिशा ) में स्थित सम्पूर्ण अन्तर्भूत प्राच्य प्राणोंको अपने अवभासरूप और सर्वत्र व्याप्त किरणोंमें व्याप्त होनेके कारण वह सम्पूर्ण प्राणियोंको धारण करता यानी अपनेमें प्रविष्ट कर लेता है, अर्थात उन्हें आत्मभूत कर लेता है। इसी प्रकार जब वह दक्षिण, पश्चिम, उत्तर, नीचे और ऊपरकी ओर प्रवेश करता है अथवा दिशाओंको— कोणस्थ अवान्तर दिशाएँ अवान्तर दिशाएँ हैं उनको या अन्य सबको प्रकाशित करता है तो अपने प्रकाशकी व्याप्तिसे वह सम्पूर्ण—समस्त दिशाओंमें स्थित प्राणोंको अपनी किरणोंमें धारण कर लेता है ॥ ६ ॥

# स एव वैश्वानरां विश्वरूपः प्राणोऽग्निरुद्यते । तदेत-दृचाभ्युक्तम् ॥ ७ ॥

वह यह ( भोक्ता ) वैश्वानर विश्वरूप प्राण अग्नि ही प्रकट होता है। यही बात ऋक्ने भी कही है।। ७।।

स एषोऽत्ता प्राणो वैश्वानरः
सर्वात्मा विश्वरूपो विश्वात्मत्वाच
प्राणोऽप्रिश्व स एवात्तोदयत
उद्भच्छति प्रत्यहं सर्वा दिश आत्मसात्कुर्वन् । तदेतदुक्तं
वस्तु ऋचा मन्त्रेणाप्यभ्युक्तम्
॥ ७॥

वह यह भोक्ता प्राण वैश्वानर (समिष्ट जीवरूप), सर्वात्मा और सर्वरूप है तथा सर्वमय होनेके कारण ही प्राण और अग्निरूप है। वह भोक्ता ही प्रतिदिन सम्पूर्ण दिशाओंको आत्मभूत करता हुआ उदित होता अर्थात ऊपरकी ओर जाता है। यह ऊपर कही बात ही ऋक् अर्थात् मन्त्रद्वारा भी कही गयी है॥ ७॥

विश्वरूपं हरिणं जातवेदसं
परायणं ज्योतिरेकं तपन्तम्।
सहस्ररिमः शतधा वर्तमानः

प्राणः प्रजानामुद्यत्येष सूर्यः ॥ ८॥

सर्वरूप, रिमवान्, ज्ञानसम्पन्न, सबके आश्रय, ज्योतिर्मय, अदितीय और तपते हुए सूर्यको [ विद्वानोंने अपने आत्मारूपसे ज्ञाना है ] । यह सूर्य सहन्नों किरगांवाला, सैकड़ों प्रकारसे वर्तमान और प्रजाओंके प्राणरूपसे उदित होता है ॥ ८ ॥

विश्वरूपं सर्वरूपं हरिणं
रिश्मवन्तं जातवेदसं जातप्रज्ञानं
परायणं सर्वप्राणाश्रयं ज्योतिरेकं
सर्वप्राणिनां चक्षुर्भृतमद्वितीयं
तपन्तं तापिक्रयां कुर्वाणं स्वातमानं सर्यं सरयो विज्ञातवन्तो
ब्रह्मविदः । कोऽसौ यं विज्ञातवन्तः ? सहस्ररिश्मरनेकरिशः
श्वातघानेकथा प्राणिभेदेन वर्तमानः प्राणः प्रजानामुद्यत्येष
सर्यः ॥ ८ ॥

विश्वरूप—सर्वरूप, हरिण-किरणवान्, जातवेदम् — जिसे ज्ञान प्राप्त हो गया है, परायण-सम्पूर्ण प्राणोंके आश्रय, ज्योति:— सम्पूर्ण प्राणियोंके नेत्रखरूप. एक--अद्वितीय और तपते हुए यानी तपन-क्रिया करते हुए सूर्यको ब्रह्मवेत्ताओंने अपने आत्मखरूपसे जाना है। जिसे इस प्रकार जाना कौन है है वह सहस्ररहिम-अनेकों किरणोंवाला और सैकडों यानी अनेक प्रकारके प्राणिभेदसे वर्तमान तथा प्रजाओंका प्राणरूप सूर्य उदित होता है ॥८॥

संवत्सरादिमें प्रजापति आदि दृष्टि

यश्वासौ चन्द्रमा मृर्तिरन्नम् |
अमृर्तिश्व प्राणोऽत्तादित्यस्तदेकम्

एतन्मिथुनं सर्वं कथं प्रजाः

करिष्यत इति उच्यते—

यह जो चन्द्रमा—मूर्ति अर्थात् अन्न है और प्राण—भोक्ता अथवा सूर्य है यह एक ही जोड़ा सम्पूर्ण प्रजाको किस प्रकार उत्पन्न कर देगा ? इसपर कहते हैं—

संत्रत्सरो वे प्रजापितस्तस्यायने दक्षिणं चोत्तरं च। तद्ये ह वे तिद्दिष्टापूर्ते कृतिमित्युपासते ते चान्द्रमसमेव छोकमभिजयन्ते । त एव पुनरावर्तन्ते तस्मादेत ऋषयः प्रजाकामा दक्षिणं प्रतिपद्यन्ते । एष ह वे रियर्थः पितृयाणः ॥ ६ ॥ संबत्सर ही प्रजापित है; उसके दक्षिण और उत्तर दो अयन हैं। जो छोग इष्टापूर्तरूप कर्ममार्गका अवलम्बन करते हैं वे चन्द्रलोकपर ही विजय पाते हैं और वे ही पुनः आवागमनको प्राप्त होते हैं; अतः ये सन्तानेच्छु ऋषिलोग दक्षिण मार्गको ही प्राप्त होते हैं। [इस प्रकार] जो पित्रयाण है वही रिय है।। ९।।

्रतदेव कालः संवत्सरो वै प्रजापतिस्ति जिर्दे त्र्यत्वात्संवत्सर-स्य । चन्द्रादित्यनिर्वर्त्यतिथ्यहो-रात्रसम्रदायो हि संवत्सर: तदनन्यत्वाद्वयिप्राणमिथुनात्मक एवेत्युच्यते । तत्कथम् ? तस्य संबत्सरस्य प्रजापतेरयने मार्गी ही दक्षिणं चोत्तरं च हे प्रसिद्धे **बण्मासलक्षणे** याभ्यां दक्षिणेनोत्तरेण च याति सविता कैवलकर्मिणां ज्ञानसंयुक्तकर्म-वतां च लोकान् विद्धत्।

कथम् १ तत् तत्र च ब्राह्मणा-दिषु ये ह वै तदुपासत इति,

वह मिथ्रन ही संवत्सररूप काल है और वही प्रजापति है, क्योंकि संवत्सर उस मिथुनसे ही निष्पन्न हुआ है । चन्द्रमा और सूर्यसे निष्पन्न होनेवाली तिथि और दिन-रात्रिके समुदायका नाम ही संवत्सर है; अतः वह ( संवत्सर ) रयि और प्राणसे अभिन होनेके मिथुनरूप ही कहा जाता है। सो किस प्रकार ? उस संवत्सर-प्रजापतिके दक्षिण और उत्तर दो अयन--मार्ग हैं। ये छ:-छ: मासवाले दो अयन प्रसिद्ध ही हैं, जिनसे कि सूर्य केवल कर्मपरायण और ज्ञानसंयुक्त कर्म-परायण पुरुषोंके पुण्यलोकोंका विधान करता हुआ दक्षिण तथा उत्तर मार्गीसे गमन करता है।

सो किस प्रकार ? इसपर कहते हैं—उन ब्राह्मणादिमें जो ऋषिलोग कियाविशेषणो दितीयस्तच्छच्दः, इष्टं च पूर्तं चेष्टापूर्ते इत्यादि कृतमेवोपासते नाकृतं नित्यं ते चान्द्रमसं चन्द्रमसि भवं प्रजा-षतेर्मिथुनात्मकस्यांशं रियमन्न-भूतं लोकमिभजयन्ते कृतरूप-त्वाच्चान्द्रमसस्य। ते तत्रैंच च कृतक्षयात्पुनरावर्तन्ते ''इमं लोकं हीनतरं वा विश्वन्ति'' ( मु० उ० १ । २ । १० ) इति ह्युक्तम्।

यसादेवं प्रजापितमन्नात्मकं फलत्वेनामिनिर्वर्तयन्ति चन्द्रम् इष्टापूर्तकर्मणैत ऋषयः स्वर्ग-द्रष्टारः प्रजाकामाः प्रजाधिनो गृहस्थास्तसात्स्वकृतमेव दक्षिणं दक्षिणायनोपलक्षितं चन्द्रं प्रति-पद्यन्ते । एष ह वै रियरन्नं यः पितृयाणः पितृयाणोपलक्षितः चन्द्रः ॥ ९ ॥

निश्चयपूर्वक उस इष्ट और पूर्त यानी इष्टापूर्त इत्यादि कृतकी ही उपासना करते हैं —अकृतकी नहीं करते । वे सर्वदा चान्द्रमस---चन्द्रमामें ही होनेवाले मिथुनात्मक प्रजापतिके अंश रिय अर्थात् अनमूत लोकको ही जीतते हैं, क्योंकि चन्द्रलोक कृत (कर्म) रूप है। श्रुतिमें दूसरा 'तत्' राब्द क्रियाविशेषण है। वे वहाँ ही अपने कर्मका क्षय होनेपर फिर लौट आते हैं, जैसा कि 'इस (मनुष्य) लोक अथवा इससे भी निकृष्ट ( तिर्यगादि ) लोकमें प्रवेश करते हैं" [ मुण्डक श्रुति ] में कहा है।

क्योंकि ऐसा है इसिल्ये ये सन्तानार्थां ऋषि—खर्गद्रष्टा गृहस्थ-लेग इष्ट और पूर्त कमेंद्वारा उनके फल्रूपसे अन्नात्मक प्रजापित यानी चन्द्रलोकका ही निर्माण करते हैं; अतः वे अपने कमोंद्वारा उपार्जित दक्षिण यानी दक्षिणायनमार्गसे उपल-क्षित चन्द्रलोकको ही प्राप्त होते हैं। यह जो पितृयाण अर्थात् पितृयाणसे उपलक्षित चन्द्रलोक है वह निश्चय रिये अन ही है॥ ९॥ अथोत्तरेण तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया विद्ययात्मान-मन्विष्यादित्यमभिजयन्ते । एतद्वै प्राणानामायतनमेतद-मृतमभयमेतत्परायणमेतस्मान्न पुनरौवर्तन्त इत्येष निरोध-स्तदेष इलोकः ॥ १०॥

तथा तप, ब्रह्मचर्य, श्रद्धा और विद्याद्वारा आत्माकी खोज करते हुए वे उत्तरमार्गद्वारा सूर्यलोकको प्राप्त होते हैं। यही प्राणोंका आश्रय है, यही अमृत है, यही अभय है और यही परा गित है। इससे फिर नहीं लौटते; अतः यही निरोधस्थान है। इस विषयमें यह [अगला] मन्त्र है—॥ १०॥

अथोत्तरेणायनेन प्रजापतेः प्राणमत्तारमादित्यमभि-जयन्तेः केन ? तपसेन्द्रियजयेन विशेषतो ब्रह्मचर्येण श्रद्धया विद्यया च प्रजापत्यात्मविषयया आत्मानं प्राणं सर्यं जगतस्तस्थुष-श्वान्विष्याहमसीति विदित्वा-दित्यमभिजयन्तेऽभिप्राप्नुवन्ति । एतद्वा आयतनं सर्वप्राणानां सामान्यमायतनमाश्रयमेतदमृत-मविनाशि । अभयमत एव भय-वर्जितं न चन्द्रवत्क्षयवृद्धिभय- तथा उत्तरायणसे वे प्रजापितके अंश भोक्ता प्राणको यानी आदित्य-को प्राप्त होते हैं। किस साधनसे अर्था, श्रद्धा और प्रजापिततादाल्यिविषयक विद्यासे अर्थात् अपनेको स्थावर-जङ्गम जगत्के प्राण सूर्यरूपसे अनुसन्धानकर यानी यह समझकर कि यह [सूर्य] ही मैं हूँ आदित्य-लोकपर विजय पाते अर्थात् उसे प्राप्त होते हैं।

निश्चय यही आयतन—सम्पूर्ण प्राणोंका सामान्य आयतन यानी आश्रय है । यही अमृत— अविनाशी है, अतः यह अभय— भयरहित है, चन्द्रमाके समान क्षय-वृद्धिरूप भययुक्त नहीं है तथा यही वत् । एतत्परायणं परा गतिः विद्यावतां कर्मिणां च ज्ञान-वताम् । एतसान्न पुनरावर्तन्ते यथेतरे केवलकर्मिण इति । यसादेषोऽविदुषां निरोधः । आदित्याद्धि निरुद्धा अविद्धांसो नैते संवत्सरमादित्यमात्मानं प्राणमभिप्राप्नुवन्ति । स हि संवत्सरः कालात्माविदुषां निरोधः । तत्तन्नासिन्नर्थ एष इलोको मन्त्रः ॥ १०॥ उपासकोंकी और उपासनासहित कर्मानुष्ठान करनेवालोंकी परा गति है। इस पदको प्राप्त होकर अन्य केवल कर्मपरायणोंके समान फिर नहीं लौटते, क्योंकि यह अविद्वानों-के लिये निरोध है, क्योंकि उपासना-हीन पुरुष आदित्यसे रुके हुए हैं;\* ये लोग आदित्यरूप संवत्सर यानी अपने आत्मा प्राणको प्राप्त नहीं होते। वह कालरूप संवत्सर ही अविद्वानों-का निरोधस्थान है। तहाँ इस विषयमें यह श्लोक यानी मन्त्र प्रसिद्ध है।।१०।।

### आदित्यका सर्वाधिष्ठानत्व

पञ्चपादं पितरं द्वादशाकृतिं दिव आहुः परे अर्धे पुरीषिणम् । अथेमे अन्य उ परे विचक्षणं सप्तचके षडर आहुरपितमिति ॥ ११ ॥

अन्यं कालवेत्तागण इस आदित्यको पाँच पैरोंवाला, सबका पिता, बारह आकृतियोंवाला, पुरीषी (जलवाला) और द्युलोकके पराई में स्थित बतलाते हैं तथा ये अन्य लोग उसे सर्वज्ञ और उस सात चक्र और छः अरेवालेमें ही इस जगतको अर्पित बतलाते हैं ॥ ११ ॥

पश्चपादं पश्चर्तवः पादा | इदास्य संवत्सरात्मन आदित्यस्य तैरसौ पादैरिवर्तुभिरावर्तते ।

पाँच ऋतुएँ इस संवत्सररूप आदित्यके मानो चरण हैं; इसलिये यह पञ्चपाद है, क्योंकि उन ऋतुओंसे यह चरणोंके समान

<sup>#</sup> अर्थात् वे आदित्यमण्डलको वेधकर नहीं जा सकते।

हेमन्तिशिश्तिरावेकीकृत्येयं करप-ना । पितरं सर्वस्य जनियत्-त्वात्पितृत्वं तस्य । तं द्वादशा-कृतिं द्वादश मासा आकृतयो-ऽवयवा आकरणं वावयविकरणम् अस्य द्वादशमासेस्तं द्वादशाकृतिं दिवो द्युलोकात्पर ऊर्ध्वेऽधे स्थाने तृतीयस्यां दिवीत्यर्थः पुरीषिणं पुरीषवन्तमुदकवन्तमाहुः काल-

अथ तमेवान्य इम उ परे कालविदो विचक्षणं निपुणं सर्वज्ञं सप्तचक्रे सप्तहयरूपेण चक्रे सततं गतिमति कालात्मनि षडरे षडृतुमत्याहुः सर्वमिदं जगत्कथयन्तिः अपितमरा इव स्थनामौ निविष्टमिति ।

यदि पश्चपादो द्वादशाकृति-र्यदि वा सप्तचकः पडरः सर्वथापि

रहता है । यह पिँच घूमता ऋतुओंकी ] कल्पना हेमन्त और शिशिरको एक मानकर की है। सबका उत्पत्तिकर्ता होनेके कारण उसका पितृत्व है, इसलिये उसे पिता कहा है । बारह महीने उसकी आकृतियाँ, अवयव या आकार हैं अथवा बारह महीनोंद्वारा उसका अवयवीकरण (विभाग) किया जाता है, इसलिये उसे द्वादशाकृति कहा है, तथा वह चुलोक यानी अन्तरिक्षसे परे--- ऊपरके स्थानरूप तीसरे खर्गलोकमें स्थित है और पुरीषी—पुरीषवान् अर्थात् जलवाला है—ऐसा कालज्ञ पुरुष कहते हैं।

तथा ये अन्य कालवेता पुरुष
उसीको विचक्षण—निपुण यानी
सर्वज्ञ बतलाते हैं तथा सप्त अश्वरूप
सात चक्र और षडृतुरूप छः
अरोंवाले उस निरन्तर गतिशील
कालात्मामें ही स्थकी नाभिमें
अरोंके समान इस सम्पूर्ण जगत्को
अर्पित—निविष्ट बतलाते हैं।

चाहे पञ्चपाद और द्वादश आकृतियोंवाळा हो अथवा सात चक्र और छः अरोंवाळा हो सभी प्रकार चन्द्रादित्यलक्षणोऽपि जगतः कारणम् ॥ ११ ॥

संवत्सरः कालात्मा प्रजापतिः | चन्द्रमा और सूर्यरूपसे भी काल-खरूप संवत्सरात्मक प्रजापति ही जगत्का कारण है ॥ ११ ॥

मासादिमें प्रजापति आदि दृष्टि

अजापतिः संवत्सराख्यः स्वाव-यवे मासे कृत्साः परिसमाप्यते । पूर्णतया परिसमाप्त हो जाता है —

यसिनिदं श्रितं विश्वं स एव जिसमें यह सम्पूर्ण जगत आश्रित है वह संवत्सरनामक प्रजापति ही अपने अवयवहूप मासमें

मासो वै प्रजापतिस्तस्य कृष्णपक्ष एव रिवः शुक्तः प्राणस्तस्मादेत ऋषयः शुक्क इष्टं कुर्वन्तीतर इतरस्मिन्॥१२॥

मास ही प्रजापति है । उसका कृष्णपक्ष ही र्यि है और शुक्रपक्ष प्राण है । इसलिये ये [प्राणोपासक ] ऋषिगण शुक्रपक्षमें ही -यज्ञ किया करते हैं तथा दूसरे [अन्नोपासक] दूसरे पक्षमें यज्ञ करते 意11 83 11

मासो वै प्रजापतिर्यथोक्त-लक्षण एव मिथुनात्मकः । तस्य मासात्मनः प्रजापतेरेको भागः कष्णपक्षो रियरननं चन्द्रमाः। अपरो भागः गुक्रपक्षः आदित्योऽत्ताग्निः । यसाच्छक्क-पक्षात्मानं प्राणं सर्वमेव पश्यन्ति तसात्प्राणदर्शिन एत ऋषयः

मास ही उपर्युक्त लक्षणोंवाला मिथुनात्मक प्रजापति है । उस मास्रस्वरूप प्रजापतिका एक भाग - कृष्णपक्ष तो रयि-अन अथवा चन्द्रमा है तथा दूसरा भाग--- शुक्रपक्ष ही प्राण-आदित्य अर्थात् भोक्ता अग्नि है। क्योंकि वे शुक्रपक्षस्वरूप प्राणको सर्वात्मक देखते हैं और उन्हें कृष्णपक्ष भी प्राणसे भिन्न दिखलायी नहीं देता इसलिये ये प्राणदर्शी कृष्णपक्षेऽपीष्टं यागं कुर्वन्ति प्राणव्यतिरेकेण कृष्णपक्षस्तैर्न दृश्यते यसात् । इतरे तु प्राणं न पश्यन्तीत्यदर्शनलक्षणं कृष्णा-त्मानमेत्र पश्यन्ति । इतरसिन् कृष्णपक्ष एव कुर्वन्ति शुक्ले कुर्वन्तोऽपि ।। १२ ।। ऋषिलोग कृष्णपक्षमें भी [ उसे शुक्रपक्षरूप समझकर ही ] अपना इष्ट—याग किया करते हैं । तथा दूसरे ऋषि प्राणका दर्शन नहीं करते; इसलिये वे सबको अदर्श-नात्मक कृष्णपक्षरूप ही देखते हैं और शुक्रपक्षमें यागानुष्ठान करते हुए भी इतर यानी कृष्णपक्षमें ही करते हैं ॥ १२ ॥

दिन-रातका प्रजापतित्व

अहोरात्रो वै प्रजापितस्तस्याहरेव प्राणो रात्रिरेक रियः प्राणं वा एते प्रस्कन्दन्ति ये दिवा रत्या संयुज्यन्ते ब्रह्मचर्यमेव तद्यद्रात्रो रत्या संयुज्यन्ते ॥ १३ ॥

दिन-रात भी प्रजापित हैं। उनमें दिन ही प्राण है और रात्रि ही रिय है। जो छोग दिनके समय रितके छिये [ श्लीसे ] संयुक्त होते हैं के प्राणकी ही हानि करते हैं और जो रात्रिके समय रितके छिये [ श्लीसे ] संयोग करते हैं वह तो ब्रह्मचर्य ही है।। १३॥

सोऽपि मासात्मा प्रजापतिः स्वादयवेऽहोरात्रे परिसमाप्यते। अहोरात्रो वे प्रजापतिः पूर्ववत्। तस्याप्यहरेव प्राणोऽत्ताग्नी रात्रिरेव रियः पूर्ववत्। प्राणमहरात्मानं वा एते प्रस्क-

वह मासात्मक प्रजापित भी
अपने अवयवरूप दिन-रात्रिमें
समाप्त हो जाता है। पहलेकी तरह
अहोरात्र भी प्रजापित है—उसका
भी दिन ही प्राण—भोक्ता यानी
अग्नि है और पूर्ववत रात्रि ही रिष्
है। वे लोग दिनरूप प्राणको
ही क्षीण करते—निकालते—
सुखाते अथवा अपनेसे पृथक् करके

वा स्वात्मनो विच्छिद्यापनयन्तिः के ? ये दिवाहिन रत्या रित-कारणभूतया सह स्त्रिया संयुज्यन्ते मिथुनं मैथुनमाचरन्ति मृढाः। यत एवं तसात्तन कर्तव्यमिति प्रतिषेधः प्रासङ्गिकः । यद्वात्रौ संयुज्यन्ते रत्या ऋतौ ब्रह्मचर्य-तदिति प्रशस्तत्वाहतौ कर्तव्यामित्यय-भायीगमनं मपि प्रासङ्गिको विधिः । प्रकृतं तुच्यते--सोऽहोरात्रात्मकः प्रजापतिर्वीहियवाद्यनात्मना व्य-वस्थितः ॥१३॥

नष्ट करते हैं। कौन ? जो कि मूढ़ होकर दिनके समय रति— रतिकी कारणखरूपा स्रीसे संयुक्त होते हैं, अर्थात् मिथन यानी मैथुन करते हैं । क्योंकि ऐसी बात है इसलिये ऐसा नहीं करना चाहिये-यह प्रासङ्गिक प्रतिषेध प्राप्त होता है। तथा ऋतुकालमें जो रात्रिके समय रतिसे संयुक्त होते हैं वह तो ब्रह्मचर्य ही है: अतः प्रशस्त होनेके कारण ऋत-कालमें ही स्नीगमन करना चाहिये-ऐसी यह प्रासङ्गिकी विधि है, अब प्रकृत विषय [ अगले मन्त्रसे ] कहा जाता है । वह अहोरात्रात्मक प्रजापति इस प्रकार परिणामको प्राप्त होकर ] ब्रीहि और यव आदि अन्नरूपसे हुआ है ॥ १३॥

अवका प्रजापतित्व

एवं क्रमेण परिणम्य तत्— | इस प्रकार क्रमशः परिणामको प्राप्त होकर वह—

अन्नं वे प्रजापतिस्ततो ह वे तद्रेतस्तस्मादिमाः प्रजाः प्रजायन्त इति ॥ १४ ॥

अन्न ही प्रजापित है; उसीसे वह वीर्य होता है और उस वीर्य-हीसे यह सम्पूर्ण प्रजा उत्पन्न होती है ॥ १४ ॥ अन्तं वै प्रजापितः । कथम् ?

ततस्तसाद्ध वै रेतो नृवीजं

तत्प्रजाकारणं तसाद्योपिति

सिक्तादिमा मनुष्यादिलक्षणाः

प्रजाः प्रजायन्ते ।

यत्पृष्टं कुतो ह वै प्रजाः प्रजा-यन्त इति । तदेवं चन्द्रादित्य-मिथुनादिक्रमेणाहोरात्रान्तेनान्ना-सृग्रेतोद्वारेणेमाः प्रजाः प्रजायन्त इति निर्णातम् ॥ १४ ॥ अन्न ही प्रजापित है। किस प्रकार ? [सो बतळाते हैं—] उस अन्नसे ही प्रजाका कारणरूप रेत—पुरुषका वीर्य उत्पन्न होता है; और स्त्रीकी योनिमें सींचे गये उस वीर्यसे ही यह मनुष्यादिरूप प्रजा उत्पन्न होती है।

हे कवन्धिन् ! त्ने जो पूछा था कि यह सम्पूर्ण प्रजा कहाँसे उत्पन्न होती है ? सो चन्द्रमा और आदित्यरूप मिथुनसे लेकर अहोरात्र-पर्यन्त क्रमसे अन्न, रक्त एवं वीर्यके द्वारा ही यह सारी प्रजा उत्पन्न होती है—ऐसा निर्णय हुआ ॥१४॥

#### प्रजापतित्रतका फल

तचे ह वै तत्प्रजापितव्रतं चरन्ति ते मिथुनमुत्पा-द्यन्ते । तेषामेवैष ब्रह्मलोको येषां तपो ब्रह्मचर्यं येषु सत्यं प्रतिष्ठितम् ॥ १५ ॥

इस प्रकार जो भी उस प्रजापतिव्रतका आचरण करते हैं वे [कन्या-पुत्ररूप] मिथुनको उत्पन्न करते हैं। जिनमें कि तप और ब्रह्मचर्य है तथा जिनमें सत्य स्थित है उन्हींको यह ब्रह्मलोक प्राप्त होता है॥ १५॥

तत्तत्रैवं सित ये गृहस्थाः— ऐसी स्थिति होनेके कारण जो गृहस्थ उस प्रजापतिवत—प्रजापित-के व्रतका आचरण करते हैं, यानी

निपातो—तत्प्रजापतेर्वतं प्रजा-पतिव्रतमृतौ भार्यागमनं चरन्ति क्वंन्ति तेषां दृष्टफलमिदम् । किम् १ ते मिथुनं पुत्रं दुहितरं चोत्पादयन्ते अदृष्टं फलमिष्टापूर्तदत्तकारिणां तेषामेव ब्रह्मलोक: एष यश्चान्द्रमसो पित्रयाणलक्षणो येषां तपः स्नातक-व्रतादीनि, ब्रह्मचर्यम् ऋतौ अन्यत्र मैथुनासमाचरणं ब्रह्म-चर्यम्, येषु च सत्यमनृतवर्जनं प्रतिष्टितमव्यभिचारितया नित्यमेव ॥ १५ ॥

ऋतुकालमें स्रीगमन करते हैं-यहाँ 'ह' और 'वै' ये निपात प्रसिद्धका समरण दिलानेके हैं—उन ( ऋतुकालाभिगामियों ) को यह दृष्ट फल मिलता है। क्या फल मिलता है ? वे मिथन यानी पत्र और कन्या उत्पन्न करते हैं। [ इस दृष्ट फलके सिवा ] उन इष्ट, पूर्त और दत्त कर्मकर्ताओंको, जिनमें कि स्नातकव्रतादि तप, ऋतकालसे अन्य समय स्त्रीगमन न करनारूप ब्रह्मचर्य और असत्यत्यागरूप सत्य अव्यभिचरितरूपसे प्रतिष्ठित है यह अदृश्य फल मिलता है जो कि स्थित पितृयाणरूप चन्द्रलोकमें ब्रह्मलोक है।। १५॥

यस्तु पुनरादित्योपलिशत उत्तरायणः प्राणात्मभावो विरजः शुद्धो न चन्द्रब्रह्मलोकवद्रज-खलो वृद्धिश्वयादियुक्तोऽसौ तेषां केषामित्युच्यते—

किन्तु जो चन्द्रलोकसम्बन्धी ब्रह्म-लोकके समान मलयुक्त और दृद्धिक्षय आदिसे युक्त नहीं है, बल्कि सूर्यसे उपलक्षित उत्तरायणसंज्ञक विरज— विशुद्ध प्राणात्मभाव है वह उन्हें प्राप्त होता है; किन्हें प्राप्त होता है ? इसपर कहा जाता है—

उत्तरमार्गावलम्बियोंकी गति

तेषामसौ विरजो ब्रह्मलोको न येषु जिह्ममनृतं ना माया चेति ॥ १६॥

प्रश्न १

जिनमें कुटिल्ता, अनृत और माया (कपट) नहीं है उन्हें यह विशुद्ध ब्रह्मलोक प्राप्त होता है ॥ १६॥

यथा गृहस्थानामनेकविरुद्ध-*सं*च्यवहारप्रयोजनवत्त्वाञ्जिह्यं कौटिल्यं वक्रभावोऽवस्यंभावि तथान येषु जिह्मम् । यथा च गृहस्थानां क्रीडानमीदिनिमित्त-मन्तमवर्जनीयं तथा येषु न तत । तथा माया गृहस्था-येषु नासिव विद्यते । न वहिरन्यथा-नाम माया प्रकाश्यान्यथैव करोति सा माया मिथ्याचार-रूपा । मायेत्येवमादयो दोषा येष्वधिकारिषु ब्रह्मचारिवानप्रस्य-भिक्षप निमित्ताभावात्र विद्यन्ते तत्साधनानुरूपेणैव तेषा-मसौ विरजो ब्रह्मलोक इत्येषा ज्ञानयुक्तकर्मवतां गतिः। पूर्वेक्त-त्रह्मलोकः केवलक मिंणां चन्द्रलक्षण इति ॥ १६ ॥

जिस प्रकार अनेकों प्रयोजनवाला व्यवहाररूप गृहस्थमें जिह्न - कुटिलता वक्रता होना निश्चित है उस जिनमें जिह्न नहीं है, गृहस्थोंमें क्रीडादि-निमित्तसे जिस 🐧 प्रकार होनेवाला अनृत अनिवार्य है वैसा जिनमें अनृत नहीं है तथा जिनमें गृहस्थोंके समान मायाका अभाव है । अपने-आपको बाहरसे अन्य प्रकार प्रकट करते हुए जो कार्य करना मिथ्याचाररूपा माया है प्रकार जिन एकान्तनिष्ठ ब्रह्मचारी, वानप्रस्थ और भिक्षुओंमें, निमित्त न रहनेके कारण, माया आदि दोष नहीं हैं उन्हें उनके साधनोंकी अनुरूपतासे ही विश्रद्ध ब्रह्मलोक प्राप्त होता है। इस प्रकार यह ज्ञान ( उपासना ) सहित कर्मानुष्ठान करनेवालोंकी गति कही । पूर्वोक्त चन्द्रमाख्य ब्रह्मलोक तो केवल कर्मठोंके लिये ही कहा है ॥ १६॥

—**⇔∋@e**→—

इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यश्रीमद्गोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमच्छङ्करभगवतः कृतौ प्रश्नोपनिषद्गाष्ये प्रथमः प्रश्नः ॥१॥

## हितिष्य पश्च

भार्गवका प्रश्न-प्रजाके आधारभूत कौन-कौन देवगण हैं ?

प्राणोऽत्ता प्रजापतिरित्युक्तम्। तस्य प्रजापतित्वमत्तृत्वं च अस्सिञ्शरीरेऽवधारयितव्यमिति अयं प्रश्न आरम्यते—

प्राण भोक्ता प्रजापित है—यह पहले कहा । उसका प्रजापितत्व और भोक्तृत्व इस शरीरमें ही निश्चित करना चाहिये—इसीलिये यह प्रश्न आरम्भ किया जाता है—

अथ हैनं भार्गत्रो वैदर्भिः पप्रच्छ । भगवन्कत्येव देवाः प्रजा विधारयन्ते कतर एतत्प्रकाशयन्ते कः पुन-रेषां वरिष्ठ इति ॥ १ ॥

तदनन्तर उन पिप्पलाद मुनिसे विदर्भदेशीय भार्गवने पूछा— 'भगवन् ! इस प्रजाको कितने देवता धारण करते हैं ? उनमेंसे कौन-कौन इसे प्रकाशित करते हैं ? और कौन उनमें सर्वश्रेष्ठ है ? ॥ १ ॥

अथानन्तरं ह किउनं भागे शो वैदिभिः पप्रच्छ । हे भगवन् कत्येव देवाः प्रजां शरीरलक्षणां विधारयन्ते विशेषेण धारयन्ते । कतरे बुद्धीन्द्रियकमेन्द्रियवि-भक्तानामेतत्प्रकाशनं स्वमाहात्म्य-प्रस्थापनं प्रकाशयन्ते । कोऽसौ पुनरेषां वरिष्ठः प्रधानः कार्य-करणलक्षणानामिति ॥ १ ॥

तदनन्तर उनसे विदर्भदेशीय
भागवने पूछा—'हे भगवन् ! इस
शरीररूप प्रजाको कितने देवता
विधारण करते यानी विशेषरूपसे
धारण करते हैं, तथा ज्ञानेन्द्रिय
और कर्मेन्द्रियोंमें विभक्त हुए उन
देवताओंमेंसे कौन इसे प्रकाशित
करते हैं—अपने माहाल्यको
प्रकट करना ही प्रकाशन है—और
इन भूत एवं इन्द्रिय देवताओंमेंसे
कौन सर्वश्रेष्ठ यानी प्रधान है ?'॥१॥

शरीरके आधारभूत-अाकाशादि

तस्मै स होवाचाकाशो ह वा एष देवो वायुरग्निरापः
पृथिवी वाड्यनश्रक्षः श्रोत्रं च । ते प्रकाश्याभिवदन्ति
वयमेतद्बाणमवष्टभ्य विधारयामः॥ २ ॥

तब उससे आचार्य पिप्पठादने कहा—वह देव आकाश है। वायु, अग्नि, जल, पृथिवी, वाक् (सम्पूर्ण कर्मेन्द्रियाँ), मन (अन्तः-करण) और चक्षु (ज्ञानेन्द्रियसमृह) [ये भी देव ही हैं]। वे सभी अपनी महिमाको प्रकट करते हुए कहते हैं —'हम ही इस शरीरको आश्रय देकर धारण करते हैं'।। २।।

एवं पृष्टवते तस्मै स होवाच
आकाशो ह वा एव देवो वायुः
अग्निः आपः पृथिवीत्येतानि पश्च
महाभूतानि शरीरारम्भकाणि
वाङ्मनश्रक्षःश्रोत्रमित्यादीनि
कर्मेन्द्रियबुद्धीन्द्रियाणि च। कार्यलक्षणाः करणलक्षणाश्च ते देवा
आत्मनो माहात्म्यं प्रकाश्याभिवदन्ति स्पर्धमाना अहं श्रेष्ठतायै।

कथं वदन्ति ? वयमेतद्वाणं

कार्यकरणसंघातमवष्टभ्य प्रासादम्

इस प्रकार 'पूछते हुए उसा भागवसे पिप्पलादने कहा— निश्चय आकाश ही वह देव है तथा ( उसके सहित ) वायु, अग्नि, जल और पृथिवी—ये शरीरको आरम्भ करनेवाले पाँच भूत एवं वाक्, मन, चक्षु और श्रोत्रादि कर्मेन्द्रिय और ज्ञानेन्द्रियाँ—ये कार्य (पञ्चभूत) और करण (इन्द्रिय) रूप देव अपनी महिमाको प्रकट करते हुए अपनी-अपनी श्रेष्ठताके लिये प्रस्पर स्पर्धापूर्वक कहते हैं।

किस प्रकार कहते हैं ? [सो बतलाते हैं— ] इस कार्यकरणके संघातरूप शरीरको, जिस प्रकार इव स्तम्भादयोऽविशिथिलीकृत्य विधारयामो विस्पेष्टं धारयामः । मयैवैकेनायं संघातो ध्रियत इत्येकैकस्याभिप्रायः ॥ २ ॥ महलको स्तम्भ धारण करते हैं उसी प्रकार, आश्रय देकर उसे शिथिल न होने देकर हम स्पष्टरूपसे धारण करते हैं। उनमेंसे प्रत्येकका यही अभिप्राय रहता है कि इस संघातको अकेले मैंने ही धारण किया है ॥२॥

प्राणका प्राधान्य बतलानेवाली आख्यायिका

तान्वरिष्ठः प्राण उन्नाच । मा मोहमापद्यथाहमेवैत-रणञ्चधात्मानं प्रविभज्यैतद्बाणमवष्टभ्य विधारयामीति तेऽश्रद्दधाना बभूवुः ॥ ३ ॥

[ एक बार ] उनसे सर्वश्रेष्ठ प्राणने कहा—'तुम मोहको प्राप्त मत होओ; मैं ही अपनेको पाँच प्रकारसे विभक्त कर इस शरीरको आश्रय देकर धारण करता हूँ।' किन्तु उन्होंने उसका विश्वास न किया।। ३॥

तानेवमिममानवतो वरिष्ठो

हुन्द्यः प्राण उवाचोक्तवान् ।

मा मैवं मोहमापद्यथ अविवेकितया

अमिमानं मा क्रुरुत यसादहमेव

एतद्वाणमवष्टभ्य विधारयामि

पश्चघात्मानं प्रविमज्य प्राणादि
वृत्तिभेदं खस्य कृत्वा विधार
यामीत्युक्तवति च तस्मिस्ते
ऽश्रद्धाना अप्रत्ययवन्तो वभुवुः

कथमेतदेवमिति ॥ ३ ॥

इस प्रकार अभिमानयुक्त हुए उन देवोंसे वरिष्ठ—मुख्य प्राणने कहा—'इस प्रकार मोहको प्राप्त मत होओ अर्थात् अविवेकके कारण अभिमान मत करो, क्योंकि अपनेको पाँच भागोंमें विभक्त कर—अपने प्राणादि पाँच वृत्तिभेद कर में ही इस शरीरको आश्रय देकर धारण करता हूँ।' उसके ऐसा कहनेपर वे उसके कथनमें अश्रद्धालु—अविश्वासी ही रहे कि ऐसा कैसे हो सकता है ? ॥ ३ ॥

सोऽभिमानादूर्ध्वमुत्क्रमत इव तस्मिन्नुत्क्रामत्यथेतरे सर्व एवोत्क्रामन्ते तस्मिश्थ प्रतिष्ठमाने सर्व एव प्रा-तिष्ठन्ते। तद्यथा मक्षिका मधुकरराजानमुत्क्रामन्तं सर्वी एवोत्क्रामन्ते तस्मिश्थ प्रतिष्ठमाने सर्वा एव प्रातिष्ठन्त एवं वाद्यनश्रञ्जात्रं च ते प्रीताः प्राणं स्तुन्वन्ति ॥ ४ ॥

तब वह अभिमानपूर्वक मानो जगरको उठने लगा। उसके जगर उठनेके साथ और सब भी उठने लो, तथा उसके स्थित होनेपर सब स्थित हो जाते। जिस प्रकार मधुकरराजके ऊपर उठनेपर सभी मिन्ख्याँ ऊपर चढ़ने लगती हैं और उसके बैठ जानेपर सभी बैठ जाती हैं उसी प्रकार वाक, मन, चक्षु और श्रोत्रादि भी [ प्राणके साथ उठने और प्रतिष्ठित होने लगे । तब वे सन्तुर होकर प्राणकी स्तुति करने लगे।। ४॥

स च प्राणस्तेपामश्रद्धानतामा उक्ष्याभिमाना दूर्ध्य सुत्क्रमत

हवेद मुत्कान्त यानिय सरोपा निरपेस स्ति सिन्तुत्का मति यद्दृत्तं वद्दृद्दान्तेन प्रत्यक्षी करोति ।

तसिन्तुत्का मति सत्यथानन्तरस्

एवेतरे सर्य प्राणा श्रञ्जरादय

उत्कामन्त उच्चक्रमिरे । तसिश्र्य

प्राणे प्रतिष्ठमाने तृष्णीं मयति

अनुत्का मति सति सर्य एय प्राति
एनेत तृष्णीं व्यवस्थिता अभ्यन् ।

वह प्राण अश्रद्धालुताको देखकर क्रोधवश निर्पेक्ष हो अभिमानपूर्वक मानो जपरको उठने लगा । उसके जपर जो कुछ हुआ उठनेपर दशन्तमे स्पष्ट करते हैं - उसके ऊपर उठनेके अनन्तर ही चन्न आदि अन्य सभी प्राण (इन्द्रियाँ ) उन्क्रमण करने यानी उठने छते। तथा उस प्राणके ही स्थित होने-चुप होने यानी उन्क्रमग न करनेपर वे सभी स्थित हो जाते —चुपचाप बैठ जाते थे, जैसे कि इस छोकर्ने तत्तत्र यथा लोके मिक्षका मधु-कराः स्वराजानं मधुकरराजानम् उरकामन्तं प्रति सर्वा एवोत्का-मन्ते तिस्मिश्च प्रतिष्ठमाने सर्वा एव प्रातिष्ठनते प्रतितिष्ठन्ति । यथायं दृष्टान्त एवं वाङ्मन-श्रक्षानतां बुद्ध्या प्राणमाहात्म्यं प्रीताः प्राणं स्तुन्यन्ति स्तुवन्ति ४ मधुमिक्षिकाएँ अपने सरदार मधुकरराजके उठनेके साथ ही सब-की-सब उठ जाती हैं और उसके बैठनेपर सब-की-सब बैठ जाती हैं। जैसा यह दृष्टान्त है। वैसे ही वाक्, मन, चञ्ज और श्रोत्रादि भी हो गये। तब वे वागादि अपने अविश्वासको छोड़कर और प्राणकी महिमाको जानकर सन्तुष्ट हो प्राणकी स्तुति करने छमे॥ ॥

क्यम्—

किस प्रकार [ स्तुति करने छगे, सो बतछाते हैं —]

एषोऽग्निस्तपत्येष सूर्य एष पर्जन्यो मघवानेष वायुः। एष पृथिवी रियर्देवः सदसचामृतं च यत्॥५॥

यह प्राण अग्नि होकर तपता है, यह सूर्य है, यह मेघ है, यही इन्द्र और वायु है तथा यह देव ही पृथिवी, रिय और जो कुछ सत्, असत् एवं अमृत है, वह सब कुछ है ॥ ५॥

एप प्राणोऽग्निः संस्तपति

न्वलिति । तथैष सर्यःसन् प्रकाशते,

तथैप पर्जन्यः सन् वर्षति । किः च

मधवानिनद्रः सन् प्रजाः पालयति,

जिधांसत्यसुररक्षांसि । एप वायुः

यह प्राण अग्नि होकर तपता— प्रज्वित होता है। तथा यह सूर्य होकर प्रकाशित होता है और मेघ होकर बरसता है। यही मववा— इन्द्र होकर प्रजाका पाठन करता तथा असुर और राक्षसोंका वध करना चाहता है। यही आवह-

<mark>आवहप्रवहादिभेदः । किं चैष</mark> प्रवह आदि भेदोंवाला वायु है। प्रथिवी रचिर्देवः सर्वस्य जगतः सन्मूर्तमसदम्र वामृतं च यहे-वानां स्थितिकारणं किं बहुना ।५। अमृत भी यही है ॥ ५ ॥

अधिक क्या यह देव ही पृथिवी और रिय ( चन्द्रमा ) रूपसे सम्पूर्ण जगत्का धारक और पोषक है। सत्—स्थूल, असत्—सूक्ष्म और देवताओंकी स्थितिका

#### प्राणका मर्वाश्रयत्व

अरा इव रथनाभौ प्राणे सर्वं प्रतिष्ठितम् । ऋचो यजुःषि सामानि यज्ञः क्षत्रं ब्रह्म च ॥ ६ ॥

जैसे रथकी नाभिमें अरे लगे रहते हैं उसी तरह ऋक्, यजुः, साम, यज्ञ तथा क्षत्रिय और ब्राह्मण—ये सब प्राणमें ही स्थित हैं ॥ ६ ॥

अरा इव रथनाभौ श्रद्धादि नामान्तं सर्वं स्थितिकाले प्राण एव प्रतिष्ठितम् । तथर्चो यज्रंपि सामानीति त्रिविधा मन्त्राः तत्साध्यश्च यज्ञः क्षत्रं च सर्वस्य पालियत ब्रह्म च यज्ञादिकर्भ-कर्तृत्वेऽधिकृतं चैवेष प्राणः सर्वम् ॥ ६ ॥

जिस प्रकार रथकी नाभिमें अरे लगे होते हैं उसी प्रकार जगत्के स्थितिकालमें प्रश्न० ६। ४ में बतलाये जानेवाले । श्रद्धासे लेकर नामपर्यन्त सम्पूर्ण पदार्थ प्राणमें ही स्थित हैं। तथा ऋक्, यजुः और साम-तीन प्रकारके मन्त्र, उनसे होनेवाला निष्पन्न यज्ञ, पालन करनेवाले क्षत्रिय और यज्ञादि कर्मोंके अधिकारी ब्राह्मण— ये सब भी प्राण ही हैं ॥ ६ ॥



किं च—

तथा—

प्राणकी स्तुति

प्रजापतिश्चरिस गर्भे त्वमेव प्रतिजायसे । तुभ्यं प्राण प्रजास्त्विमा बलिं हरन्ति यः प्राणैः प्रतितिष्ठसि ॥ ७ ॥

हे प्राण ! त् ही प्रजापित है, त् ही गर्भमें सञ्चार करता है, और त् ही जन्म ग्रहण करता है। यह [मनुष्यादि ] सम्पूर्ण प्रजा तुझे ही बिल समर्पण करती है। क्योंकि त् समस्त इन्द्रियोंके साथ स्थित रहता है॥ ७॥

यः प्रजापतिरपि स त्वमेव गर्भे चरसि, पितुर्मातुश्र प्रतिरूपः सन्प्रतिजायसे; प्रजापतित्वादेव प्रागेव सिद्धं तव मातृपितृत्वम् । सर्वदेहदेह्याकृतिच्छबनैकः प्राणः सर्वात्मासीत्यर्थः । तुभ्यं त्वद्रथे या इमा मनुष्याद्याः प्रजास्तु हे प्राण चक्षुरादिद्वारैं वेलिं हरन्ति। यस्त्वं प्राणैश्रक्षुरादिभिः सह प्रतितिष्ठसि सर्वशरीरेष्वतस्तुभ्यं बलिं हरन्तीति युक्तम्; भोक्ता तवैवान्यत्सर्व यतस्त्वं भोज्यम् ॥ ७॥

जो प्रजापति है वह भी तू ही है; तू ही गर्भमें सञ्चार करता है और माता-पिताके अनुरूप होकर त् ही जन्म लेता है। प्रजापति होनेके कारण तेरा माता-पितारूप होना तो पहलेसे ही सिद्ध है। तात्पर्य यह है कि सम्पूर्ण देह और देहीके मिषसे एक तू प्राण ही सर्वात्मा है । ये जो मनुष्यादि प्रजाएँ हैं, हे प्राण ! वे चक्षु आदि इन्द्रियोंके द्वारा तुझे ही बलि समर्पण करती हैं, जो तू कि चक्ष आदि इन्द्रियोंके साथ समस्त शरीरों-में स्थित है; अतः वे तुझे ही बिल समर्पण करती हैं, उनका ऐसा करना उचित ही है, क्योंकि भोका त् ही है, और अन्य सब तेरा ही भोज्य है ॥ ७ ॥

किंच-

तथा--

देवानामसि बह्धितमः पितृणां प्रथमा स्वघा । ऋषीणां चरितं सत्यमथर्वाङ्गिरसामसि ॥ ८ ॥

त् देवताओं के छिये बिह्नतम है, पितृगणके छिये प्रथम खधा है और अथर्गिङ्गिरस ऋषियों [यानी चक्षु आदि प्राणों ] के छिये सत्य आचरण है ॥ ८॥

देशनामिन्द्रादीनामसि भवसि त्वं विह्विमो हिंदिषां प्रापयित्-तमः। पितृणां नान्दीमुखे श्राद्धे या पितृम्यो दीयते स्वधान्नं सा देवप्रधानमपेक्ष्य प्रथमा भवति। तस्या आपि पितृम्यः प्रापयिता त्वमेवेत्यर्थः किं चपीणां चक्ष-रादीनां प्राणानाम क्रिस्सामिक्षरस-भृतानामथर्दणां तेपामेव ''प्राणो वाथर्वा'' इति श्रुतेः, चरितं चेष्टितं सत्यमित्त्यथं देहधारणाद्यपद्यार-स्थ्रणं त्वमेवासि॥ ८॥

त इन्द्रादि देवताओंके लिये वह्रितम—हिवयोंको पहुँचानेवाळों-में श्रेष्ठ है, पितृगणकी प्रथम स्वधा है—नान्दीनुख श्राद्धमें पितरोंको जो अन्नमयी खधा दी जाती है वह देवप्रधान कर्मकी अपेक्षाते प्रथम है, उस प्रथम खधाको भी वितरी-को प्राप्त करानेवाला त ही है-ऐसा इसका भावार्थ है । तथा ऋषियों यानी चुझु आदि प्राणोंका, जो कि 'प्राणो वाथर्वा'' श्रुतिके अनुसार अङ्गिरस्--अङ्ग के रसखरूप अथर्वा है, उनका सत्य--अवितथ अर्थात देह. धारणादिमें उपकारी चरित-आचरण भी तू ही है ॥ ८॥

<sup>-----</sup>

श्र प्राणोंके अभावमें शर्रारका स्वत देखा गया है; अतः उन्हें अङ्गका
 रस कहते हैं।

इन्द्रस्त्वं प्राण तेजसा रुद्रोऽसि परिरक्षिता। त्वमन्तिरक्षे चरिस सूर्यस्त्वं ज्योतिषां पतिः ॥ ९ ॥

हे प्राण ! त् इन्द्र है, अपने [ संहारक ] तेजके कारण रुद्र है, बौरं (सौम्यरूपसे) सब ओरसे रक्षा करनेवाला है। त ज्योतिर्गणका अधिपति सूर्य है और अन्तरिक्षमें सञ्चार करता है ॥ ९ ॥

इन्द्रः परमेश्वरस्त्वं हे प्राग्। तेज्ञा धीरेण रुद्रोऽसि संहर-ञ्जगत् । स्थितौ च परि समन्ता-द्वक्षिता पालियता परिरक्षिता न्त्रमन्तरिक्षेऽजसं चरिस उदया-स्तमयाभ्यां सूर्यस्त्दमेव च सर्वेषां च्योतिपां पतिः ॥ ९॥

हे प्राण ! त् इन्द्र--परमेश्वर है; त् अपने तेज-वीर्यसे जगत्का संहार करनेवाला रह है तथा स्थि.तेके समय अपने सौम्यरूपसे त् ही सब ओरसे संसारकी रक्षा— स्वमेत्र जगतः सौम्येन रूपेण । पालन करनेवाला है। तू ही उदय और अस्तके क्रमसे निरन्तर आकारामें गमन करता है और त् ही समस्त ज्योतिर्गणोंका अधिपति सूर्य है।। ९॥

यदा त्वमभिवर्षस्यथेमाः प्राण ते प्रजाः। आनन्द्रूपास्तिष्ठन्ति कामायान्नं भविष्यतीति ॥१०॥

हे प्राण ! जिस समय तू भेघरूप होकर बरसता है उस समय तेरी यह सम्पूर्ण प्रजा यह समझकर कि 'अव यथेच्छ अन होगा' क्षानन्दरूपसे स्थित होती है ॥ १०॥

यदा पर्जन्यो भूत्वाभिवर्धस | जिस समय तू भेघ होकर त्वमथ तदान्नं प्राप्येमाः प्रजाः प्रजा अन्न पाकर प्राणन यानी प्राणते प्राणचेष्टां कुर्दन्तीत्यर्थः । प्राणिकया करती है-यह इसका

अथवा प्राण ते तवेमाः प्रजाः खात्मभृतास्त्वद न्नसं वर्धितास्त्व-दिभवर्षणदर्शनमात्रेण चानन्द-रूपाः सुखं प्राप्ता इव सत्यः कामायेच्छातोऽन्नं मविष्यतीत्येवमिष्रायः ॥ १०॥ होगाः ॥ १०॥

भावार्थ है। अथवा ( यों समझो कि ) हे प्राण ! 'ते'—तेरा खात्मभूत यह प्रजावर्ग तेरे ( दिये हुए ) अनसे वृद्धिको प्राप्त होकर तेरी वृष्टिके दर्शनमात्रसे आनन्दरूप सुखको प्राप्त हुएके समान स्थित है । उसके आनन्दरूप होनेमें यह अभिप्राय है कि ( उस वृष्टिसे उसे ऐसी आशा हो जाती है कि ) 'अब यथेच्छ अन उत्पन

कि च-इसके सिवा-व्रात्यस्त्वं प्राणैकर्षिरत्ता विश्वस्य सत्पतिः। वयमाद्यस्य दातारः पिता त्वं मातरिश्व नः ॥११॥

हे प्राण ! तू त्रात्य, ( संस्कारहीन ) एकर्षिनामक अग्नि, भोका और विश्वका सत्पति है, हम तेरा भक्ष्य देनेवाले हैं। हे वायो ! तू हमारा पिता है ॥ ११ ॥

प्रथमजत्वादन्यस्य संस्कर्तः अमावादसंस्कृतो वात्यस्त्वं ख-भावत एव गुद्ध इत्यभिप्रायः । हे प्राणैकपिंस्त्वमाथर्यणानां प्रसिद्ध एकपिनामाग्निः सन्नता सर्वहवि-षाम्। त्वमेव विश्वस्य सर्वस्य सम्पूर्ण हिवयोंका भोक्ता है। तथा

हे प्राण ! सबसे पहले उत्पन होनेवाला होनेसे किसी अन्य संस्कारकर्ताका अभाव कारण त् ब्रात्य ( संस्कारहीन ) है, तात्पर्य यह है कि तू खभावसे ही शुद्ध है। तु आधर्वणोंका एकर्षि यानी एकर्षिनामक प्रसिद्ध अग्नि होकर सतो विद्यमानस्य पतिः सत्पतिः। साधुर्वा पतिः सत्पतिः।

वयं पुनराद्यस्य तवादनीयस्य हिवेषो दातारः । त्वं पिता मातिरिश्च हे मातिरिश्चन्नोऽसा-कम् । अथ वा मातिरिश्चनो वायोस्त्वम् । अतश्च सर्वस्यैव जगतः पितृत्वं सिद्धम् ॥११॥

त् ही समस्त विद्यमान जगत्का पति
है इसिलिये, अथवा [सबका] साधु
पति होनेके कारण त् सत्पति है ।
हम तो तेरे आद्य—भक्ष्य
हिवके देनेवाले हैं । हे मातिरिश्चन् !
त्र हमारा पिता है । अथवा [यों
समझो कि ] त् 'मातिरिश्चनः'—
वायुका पिता है । अतः तुझमें
सम्पूर्ण जगत्का पितृत्व सिद्ध
होता है ॥ ११ ॥

किं बहुना-

अधिक क्या-

या ते तन्त्रीचि प्रतिष्ठिता या श्रोत्रे या च चक्षुषि। या च मनिस सन्तता शिवां तां कुरु मोत्क्रमीः॥१२॥

तेरा जो खरूप वाणीमें स्थित है तथा जो श्रोत्र, नेत्र और मनमें ज्याप्त है उसे तू शान्त कर । तू उत्क्रमण न कर ॥ १२ ॥

या ते त्वदीया तन्त्रीचि प्रतिष्ठिता वक्तृत्वेन वदनचेष्टां क्वर्वती, या श्रोत्रे या च चक्षुषि या च मनसि सङ्कल्पादिच्यापारेण सन्तता समनुगता तन्त्रतां शिवां शान्तां कुरु मोत्क्रमीरुत्क्रमणेन अशिवां मा कार्षीरित्यर्थः ॥१२॥

तेरा जो खरूप क्कारूपसे बोलनेकी चेष्टा करता हुआ वाणीमें स्थित है तथा जो श्रोत्र, नेत्र और सङ्कल्पादि व्यापारसे मनमें व्याप्त है उसे शिव—शान्त कर । उत्क्रमण न कर, अर्थात् उत्क्रमण करके उसे अशिव—अमङ्गल्णमय न कर ॥ १२ ॥

बहुत क्या-किं बहुना-प्राणस्येदं वदो सर्वं त्रिदिवे यत्प्रतिष्टितम्। मातेव पुत्रान् रक्षस्वश्रीश्र प्रज्ञां च विधेहि न इति ॥ १ ३॥

यह सत्र तथा खर्गठोकमें जो कुछ स्थित है वह प्राणके ही अधीन है। जिस प्रकार माता पुत्रकी रक्षा करती है उसी प्रकार तू हमारी रक्षा कर तथा हमें श्री और बुद्धि प्रदान कर ॥ १३॥

अस्मिँल्लोके प्राणस्यैच वही सर्वमिदं यत्किश्चिदुपभोगजातं त्रिदिवे त्रवीयस्यां दिवि यत्प्रतिष्टितं देवाद्यपभोगजातं तसापि प्राण एवेशिता रक्षिता। अतो मातेव पुत्रानसान् रक्षस त्वित्रिमित्ता हि पालयख ब्राह्मचः क्षात्रियाश्च श्रियस्तास्त्वं श्रीश्र श्रियश्र प्रज्ञां च त्विस्थिति-निमित्तां विधेहि नो विधरस्व इत्यर्थः ।

इत्येवं सर्वात्मतया वागा दिभिः

प्राणैः स्तुत्या गमितमहिमा

प्राणः प्रजापितरत्तेत्यवधृतम्।१३। हि यह निश्चय हुआ ॥ १३ ॥

इस लोकमें यह जो कुछ उपभोगकी सामग्री है वह प्राणके ही अधीन है तथा त्रिदिव अर्थात तीसरे घुळोक ( खर्ग ) में भी देवता आदिका उपभागरूप जो कुछ वैभव है उसका भी ईश्वर— रक्षक प्राण ही है। अतः माता जिस प्रकार प्रज्ञोंकी रक्षा करती है उसी प्रकार त् हमारा पालन कर । ब्राह्मण और क्षत्रियोंकी श्री — विभूतियाँ भी तेरे ही निमित्त-से है। वह श्री तथा अपनी स्थितिके निमित्तसे ही होनेवाली प्रज्ञा तू हमें प्रदान कर-ऐसा इसका भावार्थ है।

इस प्रकार वागादि प्राणोंके स्तुति करनेसे जिसकी महिमा सर्वात्मरूपसे वतलायी गयी है वह प्राण ही प्रजापति और भोका

**←⊃@c-**→

इति श्रीमत्परमहं सपरित्राजकाचार्यश्रीमद्गोविन्दभगवत्पू चपादशिष्य-श्रीमच्छङ्करभगवतः कृतौ प्रश्लोपनिषद्भाप्ये द्वितीयः प्रश्नः ॥२॥

# हतिष्य पश्च

क्रीप्तस्यका प्रश्न—प्राणके उत्पत्ति, स्थिति और लय सादि किम प्रकार होते हैं ?

अथ हैनं कोसल्यश्राश्वलायनः पप्रच्छ । भगवन्कुत एष प्राणो जायते कथमायात्यस्मिञ्हारीर आत्मानं वा प्रविभज्य कथं प्रातिष्ठते केनोत्क्रमते कथं बाह्यमिधचे कथमध्यात्मिति ॥ १॥

तदनन्तर, उन ( पिप्पछाद मुनि ) से अश्वलके पुत्र कौसल्यने पूछा—'भगवन् ! यह प्राण कहाँसे उत्पन्न होता है ? किस प्रकार इस शरीरमें आता है ? तथा अपना विभाग करके किस प्रकार स्थित होता है ? फिर किस कारण शरीरसे उत्क्रमण करता है और किस तरह बाह्य एवं आभ्यन्तर शरीरको धारण करता है ? ॥ १॥

अथ हैनं कौसन्यश्राश्वलायनः पप्रच्छ । प्राणो होवं प्राणै-निर्धारिततन्दौरुपलच्धमहिमापि संहतत्वात्स्यादस्य कार्यत्वमतः पृच्छामि भगदन्कुतः कसात्कार-णादेप यथावध्तः प्राणो जायते । जातश्च कथं केन वृत्तिविद्येषेण तदनन्तर, उन (पिप्पठाद मुनि) से अश्वलके पुत्र कौसल्यने पूछा—'पूर्वोक्त प्रकार से चशु आदि प्राणों (इन्द्रियों) के द्वारा जिसका तत्व निश्चय हो गया है तथा जिसकी महिमाका भी अनुभन्न हो गया है वह प्राण संहत (सावयन) होनेके कारण कार्यरूप होना चाहिये। इसलिये हे भगवन्! मैं पूछता हूँ कि जिस प्रकारका पहले निश्चय किया गया है वैसा यह प्राण किससे—किस कारणविदेत्परे आयात्यसिञ्शिरो । किनिमित्तकमस्य शरीरग्रहणमित्यर्थः । प्रविष्टश्च शरीर आत्मानं वा प्रविभज्य प्रविभागं कृत्वा कथं केन
प्रकारेण प्रातिष्ठते प्रतितिष्ठति
केन वा द्वत्तिविशेषेणासाच्छरीरादुतकमत उत्कामति । कथं
बाह्यमधिभूतमधिदैवतं चामिधत्ते धारयति कथमध्यात्मम्
इति, धारयतीति शेषः ॥ १ ॥

उत्पन्न होता है ? तथा उत्पन्न होनेपर किस वृत्तिविशेषसे शरीरमें आता है ? अर्थात् इसका शरीरग्रहण किस कारणसे होता है ? और शरीरमें प्रविष्ट होकर अपनेको विभक्त कर--अपने अनेकों विभाग कर किस प्रकार उसमें स्थित होता है ? फिर किस वृत्तिविशेषसे इस शरीरसे उत्क्रमण करता है ? और किस प्रकार बाह्य यानी अधिभूत और अधिदैव विषयोंको धारण करता है ? तथा किस प्रकार अध्यात्म ( देहेन्द्रियादि ) को [ धारण करता है ? ] धारण करता है। यह वाक्य शेष है ॥१॥

एवं पृष्टः—

[ कौसल्यद्वारा ] इस प्रकार पूछे जानेपर—

#### षिप्पलाद मुनिका उत्तर

तस्मै स होवाचातिप्रश्नानपृच्छिस ब्रह्मिष्ठोऽसीति तस्माचेऽहं ब्रवीमि॥ २॥

उससे पिप्पलाद आचार्यने कहा—'त् बड़े कठिन प्रश्न पूछता है। परन्तु त् [बड़ा ] ब्रह्मवेत्ता है; अतः मैं तेरे प्रश्नोंका उत्तर देता हूँ॥ २॥ तस्मै स होवाचाचार्यः, प्राण एव तावद्दुविंज्ञेयत्वाद्विषम-प्रश्नाहस्तस्यापि जन्मादि त्वं पृच्छस्यतोऽतिप्रश्नान्पृच्छसि । ब्रक्षिष्ठोऽसीत्यतिशयेन त्वं ब्रह्म-विदतस्तुष्टोऽहं तस्मान्ते तुभ्यं ब्रवीमि यत्पृष्टं शृणु ॥ २ ॥

उससे उस आचार्यने कहा— 'प्रथम तो प्राण ही दुर्विज्ञेय होनेके कारण विषम प्रश्नका विषय है; तिसपर भी त् तो उसके भी जन्मादि पूछता है। अतः त् बड़े ही कड़े प्रश्न पूछ रहा है। परन्तु त् ब्रक्षिष्ट—अत्यन्त ब्रह्मवेत्ता है, अतः मैं तुझसे प्रसन्न हूँ सो त्ने जो कुछ पूछा है वह तुझसे कहता हूँ, सुन॥ र॥

प्राणकी उत्पत्ति

## आत्मन एष प्राणो जायते यथैषा पुरुषे छायैतस्मि-न्नेतदाततं मनोकृतेनायात्यस्मिञ्शरीरे ॥ ३ ॥

यह प्राण आत्मासे उत्पन्न होता है। जिस प्रकार मनुष्य-शरीरसे यह छाया उत्पन्न होती है उसी प्रकार इस आत्मामें प्राण न्याप्त है तथा यह मनोकृत सङ्कल्पादिसे इस शरीरमें आ जाता है ॥ ३ ॥

आत्मनः परसात्पुरुषादश्व-रात्सत्यादेष उक्तः प्राणो जायते । कथमित्यत्र दृष्टान्तः । यथा लोक एषा पुरुषे शिरःपाण्यादि-लक्षणे निमित्ते लाया नैमित्तिकी जायते तद्वदेतस्मिन्ब्रह्मण्येतत् प्राणाख्यं लायास्थानीयमनृतस्त्पं तत्त्वं सत्ये पुरुष आततं समर्पितम् यह उपर्युक्त प्राण आत्मा— परम पुरुष—अक्षर यानी सत्यसे उत्पन्न होता है । किस प्रकार उत्पन्न होता है ? इसमें यह दृष्टान्त देते हैं—जिस प्रकार छोकमें शिर तथा हाथ-पाँववाले पुरुषरूप निमित्तके रहते हुए ही उससे होने-वाली छाया उत्पन्न होती है उसी प्रकार इस ब्रह्म यानी सत्य पुरुषमें यह छायास्थानीय मिथ्या तत्त्व इत्येतत् । छायेत्र देहे मनोकृतेन मनःसङ्कल्पेच्छादिनिष्पनकर्मनिमित्तेनेत्येतत्—वस्यति हि
"पुण्येन पुण्यम्" (प्र०उ०३।७)
इत्यादिः, तदेव "सक्तः सह
कर्मणा" (चृ० उ० ४।४।६)
इति च श्रुत्यन्तरात्—आयाति
आगच्छत्यसिञ्ज्ञारीरे ॥३॥

व्यात—समर्पित है । देहमें छायाके समान यह मनके कार्यसे यानी मनके सङ्गल्प और इच्छादिसे होने-वाले कर्मसे इस शरीरमें आता है; जैसा कि आगे "पुण्यसे पुण्यलोकको ले जाता है" आदि श्रुतिसे कर्हेंगे और यही बात "कर्मफलमें आसक्त हुआ पुरुष अपने कर्मके सहित [ उसीको प्राप्त होता है ]" इस अन्य श्रुतिसे भी कही गयी है ॥ ३ ॥

<u>-प्राणका इन्द्रियाधिष्टातृत्व</u>

यथा सम्राडेवाधि कृतान्विनियुङ्क्ते । एतान्य्रामाने-तान्य्रामानिधितिष्ठस्वेत्येवमेवैष प्राण इतरान्प्राणान्पृथकपृथ-गेव संनिधत्ते ॥ ४ ॥

जिस प्रकार सम्राट् ही 'तुम इन-इन प्रामोंमें रहो' इस प्रकार अधिकारियोंको नियुक्त करता है उसी प्रकार यह मुख्य प्राण ही अन्य प्राणों ( इन्द्रियों ) को अलग-अलग नियुक्त करता है ॥ ४ ॥

यथा येन प्रकारेण लोके
राजा सम्राडेव ग्रामादिष्वधिकृतान्विनियुङ्के । कथम् ?
एतान्ग्रामानेतान्ग्रामानिवितिष्टस्य
इति । एवमेव यथा दृष्टान्तः
एप मुख्यः ग्राण इतरान्ग्राणान्

जिस प्रकार छोकमें राजा ही
प्रामादिमें अविकारियोंको नियुक्त
करता है; किस प्रकार, [ नियुक्त
करता है ! कि ] तुम इन-इन
प्रामोंमें अधिष्ठान (निवास) करो।
इस प्रकार, जैसा यह दशन्त है वैसे
ही, यह मुख्य प्राण भी अपने भेदखरूप

च सुरादीनात्म मेदांश्व पृथक् च सु आ पृथगेव यथास्थानं संनिधत्ते स्थापित व वितियुङ्के ॥ ४ ॥

च भु आदि अन्य प्रागोंको अलग-अलग उनके स्थानोंके अनुसार स्थापित करता यानी नियुक्त करता है ॥ २ ॥

#### पश्च प्राणोंकी स्थिति

तत्र विभागः —

उनका विभाग इस प्रकार है-

पायूपस्थेऽपानं चक्षुःश्रोत्रे मुखनासिकाभ्यां प्राणः स्वयं प्रातिष्ठते मध्ये तु समानः । एष ह्येतद्वतमन्नं समं नयति तस्मादेताः सप्तार्चिषो भवन्ति ॥ ५॥

वह [प्राण] पायु और उपस्थें अपानको [नियुक्त करता है] और मुख तथा नासिकासे निकलता हुआ नेत्र एवं श्रोत्रमें खयं स्थित होता है तथा मध्यें समान रहता है। यह [समानवायु] हो खाये हुए अन्नको समभावसे [शरीरमें सर्वत्र] ले जाता है। उस [प्राणाग्नि] से ही [दो नेत्र, दो कर्ण, दो नासारन्ध्र और एक रसना] ये सात ज्वालाएँ उत्पन्न होती हैं॥ ५॥

पायुपस्थे पायुश्चोपस्थश्च पायु-पस्थं तसिन्, अपानमात्मभेदं मृत्रपुरीपाद्यपनयनं कुर्गस्तिष्ठति संनिधत्ते । तथा चक्षःश्रोत्रे चक्षुश्च श्रोत्रं च चक्षःश्रोत्रं तसिश्चश्चःश्रोत्रे, मुखनासिकास्यां च मुखं च नासिका च ताम्यां मुखनासिकास्यां च निर्गच्छन्प्राणः स्वयं सम्राट्-स्थानीयः प्रातिष्ठते प्रतितिष्ठति

यह प्राण अपने भेद अपानको पायूपस्थमें—पायु (गुदा) और उपस्थ (मूत्रेन्द्रिय) में मूत्र और पुरीष (मळ) आदिको निकालते हुए स्थित करता यानी नियुक्त करता है। तथा मुख और नासिका इन दोनों से निकलता हुआ सम्राट्-स्थानीय प्राण चक्षःश्रोत्रे—चक्षु और श्रोत्रमें स्थित रहता है। तथा

मध्ये तु प्राणापानयोः स्थानयो-निभ्यां समानोऽशितं पीतं च समं नयतीति समानः।

एष हि यसाद्यदेतद्धुतं भ्रक्तं पीतं चात्मामौ प्रक्षिप्तमन्नं समं नयति तसादिशितपीतेन्धनाद् अग्नेरौदर्याद्धृदयदेशं प्राप्तादेताः सप्तसंख्याका अर्चिषो दीप्तयो निर्गच्छन्त्यो भवन्ति शीर्षण्यः। प्राणद्वारा दर्शनश्रवणादिलक्षण-रूपादिविषयप्रकाञ्चा इत्यभि-प्रायः॥ ५॥

प्राण और अपानके स्थानोंके मध्य नाभिदेशमें समान रहता है, जो खाये और पीये हुए पदार्थको सम करनेके कारण समान कहलाता है।

क्योंकि यह समानवायु ही खायी-पीयी वस्तुको अर्थात् देहान्तर्वर्ता जठरानलमें डाले हुए अन्नको समभावसे (समस्त शरीरमें) पहुँचाता है इसलिये खान-पानरूप इन्धनसे हृदयदेशमें प्राप्त हुए इस जठराग्निसे ये शिरोदेशवर्तिनी सात अर्चियाँ—दीप्तियाँ निकलती हैं। तात्पर्य यह है कि रूपादि विषयोंके दर्शन-श्रवण आदिरूप प्रकाश प्राणसे ही निष्पन्न हुए हैं॥ ५॥



### लिङ्गदेहकी स्थिति

हृदि होष आत्मा। अत्रैतदेकशतं नाडीनां तासां शतं शतमेकैकस्यां द्वासप्ततिद्वीसप्ततिः प्रतिशाखानाडी-सहस्राणि भवन्त्यासु व्यानश्चरित ॥ ६॥

यह आत्मा हृदयमें है । इस हृदयदेशमें एक सौ एक नाडियाँ हैं । उनमेंसे एक-एककी सौ-सौ शाखाएँ हैं और उनमेंसे प्रत्येककी बहत्तर-बहत्तर हजार प्रतिशाखा नाडियाँ हैं । इन सबमें व्यान सञ्चार करता है ॥६॥

हृदि ह्येष पुण्डरीकाकारमांस-पिण्डपरिच्छिन्ने हृदयाकाश एष आत्मात्मना संयुक्तो लिङ्गात्मा। अत्रासिन्हदय एतदेकशतम् एकोत्तरशतं संख्यया प्रधान-नाडीनां भवतीति । तासां शतं **गतमेकैक्साः** प्रधाननाड्या भेदाः । प्रनरपि द्वासप्ततिद्वा-सप्ततिद्वे सहस्र अधिके सप्ततिश्र सहस्राणि सहस्राणां द्रासप्ततिः प्रतिशाखानाडी-सहस्राणि **प्रतिप्रतिनाडीशतं** संख्यया प्रधाननाडीनां सह-स्राणि भवन्ति ।

आसु नाडीषु व्यानो वायुः
चरित व्यानो व्यापनात् ।
आदित्यादिव रक्ष्मयो हृदयात्
सर्वतोगामिनीभिनीडीभिः सर्वदेहं संव्याप्य व्यानो वर्तते ।
सिन्धस्कन्धमर्भदेशेषु विशेषेण
प्राणापानवृत्त्योश्च मध्य उद्भूतवृत्तिवीर्यवत्कर्मकर्ता भवति ॥६॥

यह आत्मा—आत्मासहित लिङ्ग-देह अर्थात् जीवात्मा हृदयमें यानी कमलके-से आकारवाले मांसपिण्डसे परिच्छित्र हृदयाकाशमें रहता है। इस हृदयदेशमें ये एक शत यानी एक ऊपर सौ (एक सौ एक) प्रधान नाडियाँ हैं। उनमेंसे प्रत्येक प्रधान नाडिके सौ-सौ भेद हैं और प्रधान नाडिके उन सौ-सौ भेदोंमेंसे प्रत्येकमें बहत्तर-बहत्तर सहस्र अर्थात् दो ऊपर सत्तर सहस्र प्रतिशाखा नाडियाँ हैं।

इन सब नाडियोंमें व्यानवायु सन्नार करता है। व्यापक होनेके कारण उसे 'व्यान' कहते हैं। जिस प्रकार सूर्यसे किरणें निकलती हैं उसी प्रकार हृदयसे निकलकर सब ओर फैली हुई नाडियोंद्वारा व्यान सम्पूर्ण देहको व्याप्त करके स्थित है। सन्धिस्थान, स्कन्धदेश और मर्मस्थलोंमें तथा विशेषतया प्राण और अपानवायुकी वृत्तियोंके मध्यमें इस (व्यानवायु)की अभिव्यक्ति होती है और यही पराक्रमयुक्त कर्मोंका करनेवाला है॥ ६॥ प्राणोत्क्रमणका प्रकार

# अथैकयोर्ध्व उदानः पुण्येन पुण्यं लोकं नयति पापेन पापमुभाभ्यामेव मनुष्यलोकम् ॥ ७ ॥

तथा [ इन सब नाडियोंमेंसे सुषुम्ना नामकी ] एक नाडीद्वारा ऊपरकी ओर गमन करनेवाला उदानवायु [ जीवको ] पुण्य-कर्मके द्वारा पुण्यलोकको और पापकर्मके द्वारा पापमय लोकको ले जाता है तथा पुण्य-पाप दोनों प्रकारके (मिश्रित) कर्मोंद्वारा उसे मनुष्यलोकको प्राप्त कराता है ॥ ७॥

अथ या तु तत्रैकशतानां नाडीनां मध्य ऊर्ध्वगा सुषुम्ना-ख्या नाडी तयैकयोध्वः सन्तु-दानो वायुरापादतलमस्तकवृत्तिः सश्चरन्पुण्येन कर्मणा शास्त्र-विहितेन पुण्यं लोकं देवादि-स्थानलक्षणं नयति प्रापयति पापेन तद्विपरीतेन पापं नरकं तिर्थग्योन्यादिलक्षणम् । उभाभ्यां समप्रधानाभ्यां पुण्यपापाभ्यामेव मनुष्यलोकंनयतीत्यनुवर्तते।।७।।

तथा उन एक सौ नाडियोंमेंसे जो सुषुम्नानाम्नी ऊर्ध्वगामिनी नाडी है उस एकके द्वारा ही ऊपरकी ओर जानेवाला तथा चरणसे मस्तकपर्यन्त सञ्चार करनेवाला उदानवायु जिवात्मा-को ] पुण्य कर्म यानी शास्त्रोक्त कर्मसे देवादि-स्थानरूप पुण्यलोक-को प्राप्त करा देता है तथा उससे विपरीत पापकर्मद्वारा पापलोक यानी तिर्यग्योनि आदि नरकको ले जाता है और समानरूपसे प्रधान हुए पुण्य-पापरूप दोनों प्रकारके कर्मोद्वारा वह उसे मनुष्यलोकको प्राप्त कराता है। यहाँ 'नयति' इस क्रियाकी सर्वत्र अनुवृत्ति होती है ॥ ७ ॥

बाह्य प्राणादिका निरूपण

आदित्यो ह वै बाह्यः प्राण उद्यत्येष होनं चाक्षुषं प्राणमनुगृह्णानः । पृथिव्यां या देवता सैषा पुरुषस्यापान-मवष्टभ्यान्तरा यदाकाशः स समानो वायुर्व्यानः ॥ ८॥

निश्चय आदित्य ही बाह्य प्राण है। यह इस चाक्षुष (नेत्रेन्द्रिय-स्थित) प्राणपर अनुप्रह करता हुआ उदित होता है। पृथिवीमें जो देवता है वह पुरुषके अपानवायुको आकर्षण किये हुए है। इन दोनोंके मध्यमें जो आकाश है वह समान है और वायु ही व्यान है।। ८॥

आदित्यो ह वै प्रसिद्धो द्यधिदैवतं बाह्यः प्राणः स एष उदयत्युद्गच्छति । एप ह्येनम् आध्यात्मिकं चक्षुषि भवं चाक्षुषं प्राणं प्रकाशेनानुगृह्णानो रूपोप-लब्धौ चक्षुष आलोकं कुर्वित्यर्थः। तथा पृथिच्यामभिमानिनी या देवता प्रसिद्धा सैना पुरुषस्य अपानमपानवृत्तिमवष्टभ्याकृष्य वशीकृत्याभ एवापकर्षणेनानुग्रहं कुर्वती वर्तत इत्यर्थः । अन्यथा हि शरीरं गुरुत्वात्पतेत्सावकाशे वोद्भच्छेत ।

यह प्रसिद्ध आदित्य ही अधिदैवत वाह्यप्राण है, वहीं यह उदित होता है—ऊपरकी ओर जाता है और यही इस आध्यात्मिक चाक्षुष (नेत्रस्थित) प्राणको — चक्षुमें जो हो उसे चाक्षुक कहते हैं-प्रकाशसे अनुगृहीत करता हुआ अर्थात् रूपकी उपलब्धिः में नेत्रको प्रकाश देता हुआ [ उदित होता है ] तथा पृथिवीमें जो उसका प्रसिद्ध अभिमानी देवता है वह पुरुषके अपान अर्थात् अपानवृत्तिका अवष्टम्भ--आकर्षण करके यानी उसे अपने अधीन कर [स्थित रहता है]। तालर्य यह है कि नीचेकी ओर आकर्षणद्वारा उसपर अनुप्रह करता हुआ स्थित रहता है नहीं तो शरीर अपने भारीपनके कारण गिर जाता अथवा अवकाराः मिलनेके कारण उड़ जाता।

यदेतदन्तरा मध्ये द्यावापृथिच्योर्थ आकाशस्तत्स्थो वायुः
आकाश उच्यतेः मश्चस्यवत् ।
स समानः समानमनुगृह्णानो
वर्तत इत्यर्थः । समानस्यान्तराकाशस्यत्वसामान्यात् । सामान्येन च यो बाह्यो वायुः स
च्याप्तिसामान्याद् च्यानो च्यानमनुगृह्णानो वर्तत इत्यभिष्रायः।८।

इन दुलोक और पृथिवीके अन्तरा—-मध्यमें जो आकाश है उसमें रहनेवाला वायु भी [ लक्षणा-वृत्तिसे 'मञ्च' कहे जानेवाले ] मञ्चस्य व्यक्तियोंके समान आकाश कहलाता है । वही 'समान' है, अर्थात समानवायुको अनुगृहीत करता हुंआ स्थित है, क्योंकि मध्य-आकारामें स्थित होना--यह समानवायुके लिये भी बाह्य वायुकी तरह ] साधारण है\* । तथा साधारण<mark>तया</mark> जो बाह्य वायु है वह व्यापकत्वमें [ <mark>शरीरके भीतर व्याप्त हुए व्यान-</mark> वायुसे ] समानता होनेके कारण व्यान है अर्थात् व्यानपर अनुप्रह करता हुआ वर्तमान है ॥ ८ ॥

तेजो ह वा उदानस्तस्मादुपशान्ततेजाः पुनर्भव-मिन्द्रियमनिस सम्पद्यमानैः ॥ ९ ॥

लोकप्रसिद्ध [ आदित्यरूप ] तेज ही उदान है। अतः जिसका तेज ( शारीरिक ऊष्मा ) शान्त हो जाता है वह मनमें लीन हुई इन्द्रियों-के सहित पुनर्जन्मको [ अथवा पुनर्जन्मके हेतुभूत मृत्युको ] प्राप्त हो जाता है।। ९।।

<sup>\*</sup> समानवायु रारीरान्तर्वर्ती आकाराके मध्यमें रहता है और बाह्य वायु 'बुढ़ोक एवं पृथिवीके मध्यवर्ती आकाराके बीच रहता है; इस प्रकार मध्य आकारामें स्थित होना—यह दोनोंके लिये एक-सी बात है।

यद्घाद्यं ह वै प्रसिद्धं सामान्यं तेजस्तच्छरीर उदान उदानं वायुमनुगृह्णाति स्वेन प्रकाशेनेत्यभिप्रायः । यसात्तेजः-बाह्यतेजोऽनुगृहीत म्बभावो उत्क्रान्तिकर्ता तसाद्यदा लौकिकः पुरुष उपशान्ततेजा भवतिः उपशान्तं स्वाभाविकं तेजो यस्य सः, तदा तं श्लीणायुषं मुमूर्षं विद्यात् । स पुनर्भवं शरीरान्तरं श्रतिपद्यते । कथम् ? सहेन्द्रियै-र्मनसि सम्पद्यमानैः प्रविशक्ति-वीगादिभिः॥ ९॥

जो [ आदित्यसंज्ञक ] बाह्य सामान्य तेज शरीरमें उदान है; ताल्पर्य यह है कि वही अपने प्रकाशसे उदान वायुको अनुगृहीत करता है। क्योंकि उल्क्रमण करनेवाला [ उदान-वायु ] तेज:खरूप है—- ब्राह्य तेजसे अनुगृहोत होनेवाला है इसलिये जिस समय लौकिक पुरुष उपशान्ततेजा होता है अर्थात् जिसका खाभाविक तेज शान्त हो गया है ऐसा होता है उस समय उसे क्षीणायु-मरणासन समझना चाहिये। वह पुनर्भव यानी देहान्तरको होता है। किस प्रकार प्राप्त होता है ? [ इसपर कहते हैं—] मनमें लीन—प्रविष्ट होती हुई वागादि इन्द्रियोंके सहित [ वह देहान्तरको प्राप्त होता है ] ॥ ९ ॥

मरणकालिक संकल्पका फल

मरणकाले--

मरणकालमें——

यचित्तस्तेनैष प्राणमायाति प्राणस्तेजसा युक्तः सहात्मना यथासंकल्पितं लोकं नयति ॥ १०॥

इसका जैसा चित्त [ संकल्प ] होता है उसके सहित यह प्राणको प्राप्त होता है। तथा प्राण तेजसे ( उदानवृत्तिसे ) संयुक्त हो [ उस भोक्ताको ] आत्माके सहित संकल्प किये हुए लोकको ले जाता है।। १०॥

यचिचता भवति तेनैव चित्तेन संकल्पेनेन्द्रियैः सह प्राणं मुख्य-प्राणवृत्तिमायाति । मरणकाले श्रीणेन्द्रिय ग्रत्तिः सन्मुख्यया प्राणवृत्त्यैवावतिष्ठत इत्यर्थः तुदाभिवदन्ति ज्ञातय उच्छव-सिति जीवतीति ।

स च प्राणस्तेजसोदानवृत्त्या युक्तः सन्सहात्मना स्वामिना भोक्त्रा स एवमुदानवृत्त्यैव युक्तः श्राणस्तं भोक्तारं प्रण्यपापकर्म-**ब्याद्यथासंक**ल्पितं यथाभिप्रेतं होकं नयति प्रापयति ॥ १०

इसका जैसा चित्त होता है उस चित्त-संकल्पके सहित ही यह जीव इन्द्रियोंके सहित प्राण अर्थात् मुख्य प्राणवृत्तिको प्राप्त होता है तात्पर्य यह कि मरणकालमें यह प्रक्षीण इन्द्रियवृत्तिवाला होकर मुख्य प्राण-वृत्तिसे ही स्थित होता है। उसी समय जातिवाले कहा करते हैं कि 'अभी श्वास लेता है—अभी जीवित हैं इत्यादि ।

वह प्राण ही तेज अर्थात उदानवृत्तिसे सम्पन्न हो आत्मा---भोक्ता खामीके साथ [ सम्मिळित होता है ] । तथा उदानवृत्तिसे संयुक्त हुआ वह प्राण ही उस भोक्ता जीवको उसके पाप-पुण्यमय कमेंकि अनुसार यथासङ्खल्पित अर्थात् उसके अभिप्रायानुसारी लोकोंको ले जाता— प्राप्त करा देता है ॥ १०॥

य एवं विद्वान्प्राणं वेद न हास्य प्रजा हीयतेऽमृतो भवति तदेष इलोकः ॥ ११ ॥

जो विद्वान प्राणको इस प्रकार जानता है उसकी प्रजा नष्ट नहीं होती । वह अमर हो जाता है इस विषयमें यह श्लोक है ॥ ११ ॥

यः कश्चिदेवं विद्वान्यथोक्त- | विशेषणैविशिष्टमुत्पन्यादिभिः प्रकार उपर्युक्त विशेषणोंसे विशिष्ट

जो कोई विद्वान् पुरुष इस

प्राणं वेद जानाति तस्येदं फलम्
ऐहिकमामुब्मिकं चोच्यते । न
हास्य नैयास्य विदुषः प्रजा पुत्रपौत्रादिलक्षणा हीयते छिद्यते ।
पतिते च शरीरे प्राणसायुज्यतयामृतोऽमरणधर्मा भवति तदेतस्मिक्यें संक्षेपाभिशायक एष
श्लोको मन्त्रो भवति ॥ ११ ॥

प्राणको उसके उत्पत्ति आदिके सिहत जानता है उसके छिये यह छौकिक और पारछौकिक फल बतलाया जाता है—इस बिद्धान्-की पुत्र-पौत्रादिरूप प्रजा हीन—उिच्छत्र अर्थात् नष्ट नहीं होती तथा शरीरके पतित होनेपर प्राण-सायुज्यको प्राप्त हो जानेके कारण वह अमृत—अमरणधर्मा हो जाता है। इस विषयमें संक्षेपसे बतलाने-वाला यह स्लोक यानी मन्त्र है——॥ ११॥



## उत्पत्तिमायतिं स्थानं विभुत्वं चैव पञ्चधा। अध्यात्मं चैव प्राणस्य विज्ञायामृतमद्दन्ते विज्ञायामृतमद्दन्त इति ॥ १२॥

प्राणकी उत्पत्ति, आगमन, स्थान, व्यापकता एवं बाह्य और आध्यात्मिक भेदसे पाँच प्रकारकी स्थिति जानकर मनुष्य अमरत्व प्राप्त कर लेता है—अमरत्व प्राप्त कर लेता है ॥ १२॥

उत्पत्ति परमात्मनः प्राणस्था-यतिमागमनं मनोकृतेनासिन् शरीरे स्थानं स्थिति च पायूप-स्थादिस्थानेषु विस्तत्वं च स्वाम्यमेव सम्राडिव प्राणवृत्ति भेदानां पश्चधा स्थापनं बाह्यमादित्यादि रूपेण प्राणकी परमात्मासे उत्पत्ति, आयति—मनके सङ्गल्पसे इस शरीरमें आगमन, स्थान—पायु-उपस्थादिमें स्थित होना, विभुत्व— सम्राट्के समान प्रभुत्व यानी प्राण-के वृत्तिभेदको पाँच प्रकारसे स्थापित करना, तथा आदित्यादि- अध्यातमं चैव चक्षुराद्याकारेण अवस्थानं विज्ञायैवं प्राणममृतम् अञ्जुत इति विज्ञायामृतमञ्जुत इति द्विवचनं प्रश्नार्थपरि-समाप्त्यर्थम् ॥ १२ ॥

चक्षुराद्याकारेण रूपसे बाह्य और चक्षु आदिरूपसे आन्तरिक स्थिति—इस प्रकार प्राणको जानकर मनुष्य अमरत्व प्राप्त कर लेता है। यहाँ 'विज्ञायामृतमञ्जुते' इस पदकी द्विरुक्ति प्रक्षार्थकी समाप्ति सूचित करनेके लिये है। १२॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यश्रीमद्गोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमच्छङ्करभगवतः कृतौ प्रश्नोपनिषद्भाष्ये तृतीयः प्रश्नः ॥ ३ ॥



# चतुर्थ पश्च

गार्थका प्रश्न-तुषुतिमें कौन सोता है और कौन जागता है ?

अथ हैनं सौर्यायणी गार्ग्यः पप्रच्छ । भगवन्नेत-स्मिन्पुरुषे कानि स्वपन्ति कान्यस्मिञ्जाग्रति कतर एष देवः स्वप्तान्पश्यति कस्यैतत्सुखं भवति कस्मिन्नु सर्वे संप्रतिष्ठिता भवन्तीति ॥ १ ॥

तदनन्तर उन पिप्पछाद मुनिसे सूर्यके पौत्र गार्ग्यने पूछा—'भगवन्! इस पुरुषमें कौन [ इन्द्रियाँ ] सोती हैं ? कौन इसमें जागती हैं ? कौन देव खप्तोंको देखता है ? किसे यह सुख अनुभव होता है ? तथा किसमें ये सब प्रतिष्ठित हैं ?' ॥ १ ॥

अय हैनं सौर्यायणी गार्गः पप्रच्छ । प्रक्रनत्रयेणापरविद्यागोचरं सर्वं परिसमाप्य संसारं व्याकृतविषयं साध्यसाधनलक्षणमनित्यम्ः अथेदानीमसाध्यसाधनलक्षणमत्राणममनोगोचरमतीन्द्रियविषयं शिवं शान्तमविकृतमक्षरं सत्यं परविद्यागम्यं पुरुषाख्यं सबाद्याभ्यन्तरमजं वक्तव्यमित्युत्तरं प्रक्षत्रयमारभ्यते ।

तदनन्तर उनसे सौर्यायणी
गार्ग्यने पूछा । उपर्युक्त तीन प्रश्नोंमें
अपरा विद्याके विषय व्याकृताश्रित
साध्यसाधनरूप अनित्य संसारका
निरूपण समाप्त कर अब साध्यसाधनसे अतीत तथा प्राण, मन
और इन्द्रियोंके अविषय, परविद्यावेद्य, शिव, शान्त, अविकारी, अक्षर
सत्य और बाहर-भीतर विद्यमान
अजन्मा पुरुषनामक तत्त्वका
वर्णन करना है; इसीलिये आगेके
तीन प्रश्नोंका आरम्भ किया
जाता है।

सुदीप्तादिवाग्नेर्यसात - परादक्षरात्सर्वे भावा विस्फ्रलिङ्गा इव जायन्ते तत्र चैवावियन्ति इत्युक्तं द्वितीये मुण्डके; के ते सर्वे भावा अक्षराद्विभज्यन्ते ? कथं वा विभक्ताः सन्तस्तत्रैव अपियन्ति ? किलक्षणं वा तद-क्षरमिति ? एतद्विवक्षयाधुना प्रश्नान् उद्धावयति-भगवन्नेतसिन्पुरुषे शिरः-पाण्यादिमति कानि करणानि खपन्ति खापं कुर्वन्ति खव्या-पारादुपरमन्ते कानि चासिन जाग्रति जागरणमनिद्रावस्थां ख-व्यापारं कुर्वन्ति।कतरः कार्यकरण-लक्षणयोरेष देवः स्वमान्पश्यति ? खमो नाम जाग्रदर्शनान्निवृत्तस्य जाग्रद्धदन्तः शरीरे यद्शेनम् । तिहंक कार्यलक्षणेन देवेन

तहाँ, द्वितीय मुण्डकमें गयी है कि 'अच्छी बात कही प्रज्वलित अग्रिसे हए तरह स्फुलिङ्गों [ चिनगारियों ] के समान जिस पर अक्षरसे सम्पूर्ण भाव पदार्थ उत्पन्न होते और उसीमें छीन हो जाते हैं' इत्यादि; सो उस अक्षर परमात्मासे अभिन्यक्त होनेवाले वे सम्पूर्ण भाव ,कौन-से हैं ? उससे विभक्त होकर वे किस प्रकार उसीमें लीन होते हैं ? तथा वह अक्षर किन लक्षणोंवाला है ? यह सब बतलानेके लिये अब श्रुति आगेके प्रश्न उठाती है-

भगवन् ! शिर और हाथपैरोंवाले इस पुरुषमें कौन इन्द्रियाँ
सोती — निद्रा लेती अर्थात् अपने
व्यापारसे उपरत होती हैं ? तथा
कौन इसमें जागती यानी जागरण—
अनिद्रावस्था अर्थात् अपना व्यापार
करती हैं ? कार्य-करणरूप [ यानी
देहेन्द्रियरूप [ देवोंमेंसे कौन देव
खमोंको देखता है ? जाग्रदर्शनसे
निवृत्त हुए जीवका जो अन्तःकरणमें
जाग्रत्के समान विषयोंको देखना
है उसे खम कहते हैं। सो यह कार्य
कोई कार्यरूप देव निष्पन्न करता

निर्वत्यते कि वा करणलक्षणेन है, अथवा करणरूप देव ? यह केनचिदित्यभिप्रायः।

उपरते च जाग्रत्खभव्यापारे यत्प्रसन्नं निरायासलक्षणमना-बाधं सखं कस्यैतद्भवति । तिसन्काले जाग्रत्स्वमन्यापाराद् उपरताः सन्तः कस्मिन्त् सर्वे सम्यगेकीभृताः संप्रतिष्ठिताः। मधुनि रसवत्समुद्रप्रविष्टनद्यादि-विवेकानहीः प्रतिप्रिता भवन्ति संगताः संप्रतिष्ठिता भवन्तीत्यर्थः ।

ननु न्यस्तदात्रादिकरणवत स्वव्यापारादुपरतानि पृथवपृथगेव स्वात्मन्यवतिष्ठन्त इत्येतद्यक्तं कृतः प्राप्तिः सुषुप्तपुरुषाणां करणानां कसिंश्विदेकीभावगम-नाशङ्कायाः प्रब्दुः ।

इसका अभिप्राय है।

तथा जाग्रत और खप्नका व्यापार समाप्त हो जानेपर जो प्रसन्न, अनायासरूप एवं निर्वाध सुख होता है वह भी किसे होता है ? उस समय जामत और खप्तके व्यापारसे उपरत होकर सम्पूर्ण इन्द्रियाँ भलीप्रकार एकीभूत होकर किसमें स्थित होती हैं ? अर्थातः मधुमें रसोंके समान तथा समुद्रमें प्रविष्ट हुई नदी आदिके समान विवेचनके (पृथक्-प्रतीतिके) अयोग्य होकर वे किसमें मली प्रकार प्रतिष्ठित अर्थात सम्मिलित हो जाती हैं ?

शङ्का—िकाम करनेके अनन्तर] छोड़े हुए दराँती आदि करणों ( औजारों ) के समान इन्द्रियाँ भी अपने-अपने व्यापारसे निवृत्त होकार अलग-अलग अपनेमें ही स्थित हो जाती हैं - ऐसा समझना ठीक ही है। फिर प्रश्नकर्ताको सोये हुए पुरुषोंकी इन्द्रियोंके किसीमें एकी-भाव हो जानेकी आशङ्का कैसे प्राप्त हो सकती है ?

युक्तैव त्वाशङ्का । यतः
संहतानि करणानि स्वाम्यर्थानि
परतन्त्राणि च जाग्रद्विपये तसात्
स्वापेऽपि संहतानां पारतन्त्र्येणैव
कस्मिश्चित्संगतिन्यीय्येति तसाद्
आशङ्कानुरूप एव प्रश्नोऽयम् ।
अत्र तु कार्यकरणसंघातो यस्मिश्च
प्रलीनः सुषुप्तप्रलयकालयोस्तद्विशेषं बुभुत्सोः स को नु
स्वादिति कस्मिन्सर्वे संप्रतिष्ठिता
भवन्तीति ॥ १ ॥

समाधान-यह आशङ्का उचित ही है, क्योंकि भूतोंके संघातसे उत्पन्न हुई इन्द्रियाँ अपने खामीके लिये प्रवृत्त होनेवाली होने-से जाग्रत्कालमें भी परतन्त्र ही हैं; अतः सुवृप्तिमें भी उन संहत इन्द्रियों-का प्रतन्त्ररूपसे ही किसीमें मिलना उचित है । इसिलये यह प्रश्न आशङ्काके अनुरूप ही है। यहाँ पूछनेवालेका यह प्रश्न कि वह कोन है ?' 'वे सब किसमें प्रतिष्ठित होती हैं ?' सुपुप्ति और प्रलयकालमें जिसमें यह कार्य-करणका संघात लीन होती है उसकी <mark>विशेषता</mark> जाननेके लिये है ॥ १ ॥

## इन्द्रियोंका लयस्थान आत्मा है

तस्मै स होवाच । यथा गार्ग्य मरीचयोऽर्कस्यास्तं गच्छतः सर्वा एतिसमस्तेजोमण्डल एकीभवन्ति । ताः पुनः पुनरुदयतः प्रचरन्त्येवं ह वै तत्सर्वं परे देवे मन-स्येकीभवित । तेन तहोंष पुरुषो न शृणोति न पश्यित न जिद्यति न रसयते न स्पृशते नाभिवदते नाद्ते नानन्दयते न विसृजते नेयायते स्विपतीत्याचक्षते ॥ २ ॥ तब उससे उस (आचार्य) ने कहा—'हे गार्य! जिस प्रकार सूर्यके अस्त होनेपर सम्पूर्ण किरणें उस तेजोमण्डलमें ही एकत्रित हो जाती हैं और उसका उदय होनेपर वे फिर फैल जाती हैं। उसी प्रकार वे सब [इन्द्रियाँ] परमदेव मनमें एकीभावको प्राप्त हो जाती हैं। इससे तब वह पुरुष न सुनता है, न देखता है, न सूँघता है, न चखता है, न स्पर्श करता है, न बोलता है, न ग्रहण करता है, न आनन्द भोगता है, न मलोत्सर्ग करता है और न कोई चेष्टा करता है। तब उसे 'सोता है' ऐसा कहते हैं॥ २॥

तस्मै स होवाचाचार्यः— शृणु हे गार्ग्य यत्त्वया पृष्टम् । यथा मरीचयो रक्मयोऽर्कस्य आदित्यसास्तमदर्शनं गच्छतः सर्वा अशेषत एतसिंस्तेजोमण्डले एकीभवन्ति तेजोराशिरूप विवेकानईत्वमविशेषतां गच्छन्ति मरीचयस्तस्यैवार्कस्य ताः पुनः पुनरुद्यत उद्गच्छतः प्रचरन्ति विकीर्यन्ते । यथायं दृष्टान्तः, एवं ह वै तत्सर्वं विषयेन्द्रियादि-जातं परे प्रकृष्टे देवे द्योतन-वति मनसि चक्षुरादिदेवानां मनस्तन्त्रत्वात्परो देवो मनः तिसन्खमकाल एकीभवति ।

आचार्यने उस प्रश्नकर्तासे कहा—हे गार्य ! तूने जो पूछा है सो सुन-जिस प्रकार अर्क-सूर्यके अस्त-अद्र्शनको प्राप्त होते समय सम्पूर्ण मरीचियाँ-किरणें उस तेजोमण्डल—तेजःपुर्व-रूप सूर्यमें एकत्रित हो जाती हैं अर्थात् अविवेचनीयता—अविशेषता-को प्राप्त हो जाती हैं, तथा उसी सूर्यके पुनः उदित होनेके समय-उससी निकलकर फैल जाती हैं; जैसा यह दृष्टान्त है उसी प्रकार वह विषय और इन्द्रियोंका सम्पूर्ण समृह खप्नकालमें परम—प्रकृष्ट देव— द्योतनवान् मनमें--चक्षु आदि देव ( इन्द्रियाँ ) मनके अधीन हैं, इसलिये मन परमदेव है, उसमें एक हो जाता है । अर्थात् सूर्य- मण्डले मरीचिवद्विशेपतां गच्छिति । जिजागरिषोश्च रिक्स-वन्मण्डलान्मनस एव प्रचरन्ति स्वव्यापाराय प्रतिष्ठन्ते ।

यसात्स्वमकाले श्रोत्रादीनि
शब्दाद्युपलिध्यकरणानि मनसि
एकीभूतानीय करणव्यापाराद्य
उपरतानि तेन तसात्ति तिसन्
स्वापकाल एप देवदत्तादिलक्षणः
पुरुषो न शृणोति न पश्यति न
जिन्नति न रसयते न स्पृशते
नामिवदते नादत्ते नानन्दयते न
विस्नुजते नेयायते स्विपितीत्याचक्षते लांकिकाः ॥ २ ॥

मण्डलमें किरणोंके समान उससे अभिन्नताको प्राप्त हो जाता है। तथा [उदित होते हुए] सूर्यमडण्लसे किरणोंके समान वे (इन्द्रियाँ) जागनेकी इच्छावाले पुरुषके मनसे ही फिर फैल जाती हैं; अर्थात् अपने व्यापारके लिये प्रवृत्त हो जाती हैं।

क्योंकि निद्राकालमें शब्दादि विषयोंकी उपलब्धिके साधनरूप श्रोत्रादि मनमें एकीभावको प्राप्त हुएके समान इन्द्रिय-व्यापारसे उपरत हो जाते इसलिये उस निदाकालमें देवदत्तादिरूप पुरुष न सुनता है, न देखता है, न सूँघता है, न चखता है, न स्पर्श करता है, न बोलता है, न ग्रहण करता है, न आनन्द् भोगता है, न त्यागता है और न चेष्टा करता है। उस समय लैकिक पुरुष उसे 'सोता है' ऐसा कहते हैं ॥ २ ॥

सुषुप्तिमें जागनेवाले प्राण-भेद गाईपत्यादि अग्निरूप हैं

प्राणासय एवैतस्मिन्पुरे जाम्रति । गाईपत्यो ह वा एषोऽपानो व्यानोऽन्वाहार्यपचनो यद्गाईपत्यात्प्रणीयते प्रणयनादाहवनीयः प्राणः ॥ ३ ॥ [ सुषुप्तिकालमें ] इस शरीररूप पुरमें प्राणाग्नि ही जागते हैं। यह अपान ही गार्हपत्य अग्नि है, व्यान अन्वाहार्यपचन है तथा जो गार्हपत्यसे ले जाया जाता है वह प्राण ही प्रणयन ( ले जाये जाने ) के कारण आहवनीय अग्नि है ॥ ३ ॥

सप्तवत्सु श्रोत्रादिषु कारणेषु एतसिन्पुरे नवद्वारे देहे प्राणाप्रयः पश्च वायवोऽप्रय प्राणा एव इवाग्रयो जाग्रति । अग्निसामान्यं आह—गाईपत्यो ह वा एषोऽपानः । कथमित्याह-यसाद्वाईपत्याद्यनेरग्निहोत्रकाल इतरोऽग्निः आहवनीयः प्रणीयते प्रणीयतेऽसादिति प्रणयनात गाईपत्योऽग्निः प्रणयनो तथा सप्तस्यापानवृत्तेः प्रणीयत प्राणां मुखनासिकाभ्यां इव आहवनीयस्थानीयः संचरत्यत प्राणः । व्यानस्तु हृद्यादु दक्षिण-निर्गमाद्धिण-सुषिरद्वारेण दिक्सम्बन्धादन्वाहार्यपचनो दक्षिणाग्निः ॥ ३ ॥

इस पुर यानी नौ द्वारवाले देहमें श्रोत्रादि इन्द्रियोंके सो जाने-पर प्राणामि—प्राणादि पाँच वास् ही अग्निके समान अग्नि हैं, वे ही जागते हैं । अब अग्निके साथ उनकी समानता बतलाते हैं — यह अपान ही गाईपत्य अग्नि है। किस प्रकार है, सो बतलाते हैं— क्योंकि अग्निहोत्रके समय गाईपत्य अग्निसे ही आहवनीयनामक दूसरा अग्नि जिसमें कि हवन किया जाता है ] सम्पन्न किया जाता है; अतः प्रणयन किये जानेके कारण 'प्रणीयतेऽस्मात्' इस व्युत्पत्तिके अनुसार वह गाईपंत्राप्ति 'प्रणयन' है। इसी प्रकार प्राण भी सोये हुए पुरुषकी अपानवृत्तिसे प्रणीत हुआ-सा ही मुख और नासिकाद्वारा सञ्चार करता है; अतः वह आहवनीय-स्थानीय है । तथा व्यान हृदयके दक्षिण छिद्रद्वारा निकलनेके कारण दक्षिण-दिशाके सम्बन्धसे अन्वाहार्य-पचन यानी दक्षिणाग्नि है ॥ ३ ॥

प्राणाभिके ऋत्विक्

अत्र च होताग्रिहोत्रस्य—

यहाँ [अगले वाक्यसे ] अग्नि-होत्रके होता (ऋत्विक्) का वर्णन किया जाता है—

यदुच्छ्वासिनःश्वासावेतावाहुती समं नयतीति स समानः । मनो ह वाव यजमानः । इष्टफलमेवोदानः स एनं यजमानमहरहर्वहा गमयति ॥ ४ ॥

क्योंकि उच्छ्वास और निःश्वास ये मानो अग्निहोत्रकी आहुतियाँ हैं, उन्हें जो [ शरीरकी स्थितिके लिये ] समभावसे विभक्त करता है वह समान [ ऋत्विक् है ]; मन ही निश्चय यजमान है, और इष्टफल ही उदान है; वह उदान इस मनरूप यजमानको नित्यप्रति ब्रह्मके पास पहुँचा देता है ॥ ४॥

यद्यसादुच्छ्वासिनःश्वासौ
अग्निहोत्राहुती इव नित्यं द्वित्वसामान्यादेव त्वेतावाहुती समं
साम्येन शरीरिश्यितिभावाय
नयति यो वायुरिष्मश्यानीयोऽिष
होता चाहुत्योर्नेतृत्वात् । कोऽसौ
स समानः । अतश्च विदुषः
स्वापोऽप्यग्निहोत्रहवनमेव ।
तस्माद्विद्वान्नाकर्मीत्येवं मन्तव्य
इत्यभिग्रायः । सर्वदा सर्वाणि

क्योंकि उच्छ्वास और निःश्वास अग्निहोत्रकी आहुतियोंके समान हैं, अतः [ इनमें और अग्निहोत्रकी आहुतियोंमें ] समानरूपसे द्विस्व होनेके कारण जो वायु शरीरकी स्थितिके लिये इन दोनों आहुतियोंको साम्यभावसे सर्वदा चलाता है वह [ पूर्वमन्त्रके अनुसार ] अग्निस्थानीय होनेपर भी आहुतियोंका नेता होनेके कारण होता ही है । वह है कौन ? समान । अतः विद्वान्की निद्वा भी अग्निहोत्रका हवन ही है । इसलिये अभिप्राय यह है कि विद्वान्को अकर्मा नहीं मानना चाहिये । इसीसे भूतानि विचिन्वन्त्यपि स्वपत

## इति हि वाजसनेयके।

अत्र हि जाग्रत्स प्राणाग्निषु
उपसंहत्य बाह्यकरणानि विषयांश्र
अग्निहोत्रफलिमव स्वर्गं ब्रह्म
जिगमिषुर्मनो ह वाव यजमानो
जागति यजमानवत्कार्थकरणेषु
प्राधान्येन संव्यवहारातस्वर्गमिव
ब्रह्म प्रति प्रस्थितत्वाद्यजमानो
सनः कल्प्यते ।

इष्टफलं यागफलमेबोदानो वायुः । उदाननिमित्तत्वादिष्ट-फलप्राप्तेः । कथम् १ स उदानो मनआख्यं यजमानं स्वमद्यत्ति-हृपाद्यि प्रच्याव्याहरहः सुषुप्ति-काले स्वर्गमिव ब्रह्माक्षरं गमयति । अतो यागफल-स्थानीय उदानः ॥ ४ ॥ बृहदारण्यकोपनिषद्में भी कहा है कि उस विद्वान् सोनेपर भी सब भूत सर्वदा चयन (यागानुष्ठान) किया करते हैं।

इस अवस्थामें बाह्य इन्द्रियों और विषयोंको पञ्च प्राणरूप जागते हुए (प्रज्विल्त ) अग्निमें हवन कर मनरूप यजमान अग्निहोत्रके फल खर्गके समान ब्रह्मके प्रति जानेकी इच्छासे जागता रहता है। यजमानके समान भूत और इन्द्रियोंमें प्रधानतासे व्यवहार करने और खर्गके समान ब्रह्मके प्रति प्रस्थित होनेसे मन यजमानरूपसे कल्पना किया गया है।

उदान्वायु ही इष्टफल यानी यज्ञका फल है, क्योंकि इष्टफलकी प्राप्ति उदानवायुके निमित्तसे ही होती है। किस प्रकार १ [सो बतलाते हैं—] वह उदानवायु इस मन नामवाले यजमानको खमन्नत्तिसे भी गिराकर नित्यप्रति सुष्ठप्तिकालमें खर्मके समान अक्षरब्रह्मको प्राप्त करा देता है। अतः उदान यागफल-स्थानीय है॥ ४॥

एवं विदुषः श्रोत्राद्यपरम- | इस प्रकार विद्वान्को श्रोत्रादि कालादारभ्य यावत्सुप्तोत्थितो इन्द्रियोंके उपरत होनेके समयसे

भवति तावत्सवयागफलानुभव नाविदुषामिवानथायेति विद्वत्ता स्तूयते। न हि विदुष एव श्रोत्रादीनि खपन्ते प्राणाग्नयो वा जाग्रति जाग्रत्खप्नयोर्मनः। खातन्त्र्यमनुभवदहरहः सुषुप्त वा प्रतिपद्यते । समानं हि सर्व-प्राणिनां पर्यायेण जाग्रतस्वय-सुष्रिगमनमतो विद्वत्तास्तुतिरेव इयम्रपपद्यते । यत्पृष्टं कतर एष देवः स्वप्नान्पच्यतीति तदाह—

लेकर जबतक वह सोनेसे उठता है तबतक सम्पूर्ण यज्ञोंका फल ही होता है, अज्ञानियोंके समान [ उसकी निद्रा ] अनर्थकी हेतु नहीं होती—ऐसा कहकर विद्वत्ताकी ही स्तुति की गयी है, क्योंकि केवल विद्वान्को ही श्रोत्रादि इन्द्रियाँ सोती और प्राणाग्नियाँ जागती हैं तथा उसीका मन जामत् और सुपुप्तिमें खतन्त्रताका अनुभव करता हुआ रोज-रोज सुषुप्तिको प्राप्त होता है—ऐसी बात **नहीं** है । क्रमशः जाग्रत्, खप्न **और** सुष्रिप्तमें जाना तो सभी प्राणियोंके लिये समान है। अतः यह विद्वता-की स्तुति ही हो सकती है। अब, पहले जो यह पूछा था कि कौन देव खप्नोंको देखता है ? सो बतलाते हैं--

#### स्वमदर्जनका विवरण

अत्रैष देवः खप्ते महिमानमनुभवति । यद् हष्टं हष्ट-मनुपश्यति श्रुतं श्रुतमेवार्थमनुश्रुणोति । देशदिगन्तरैश्च प्रत्यनुभृतं पुनः पुनः प्रत्यनुभवति हष्टं चाहष्टं च श्रुतं चाश्रुतं चानुभृतं चाननुभृतं च सच्चासच्च सर्वं पश्यिति सर्वः पंश्यति ॥ ५॥

इस स्वप्नावस्थामें यह देव अपनी विभूतिका अनुभव करता है। इसके द्वारा [ जाप्रत्-अवस्थामें ] जो देखा हुआ होता है उस देखे हुएको ही यह देखता है, सुनी-सुनी बातोंको ही सुनता है तथा दिशा-विदिशाओंमें अनुभव किये हुएको ही पुन:-पुन: अनुभव करता है। [ अधिक क्या ] यह देखे, बिना देखे, सुने, बिना सुने, अनुभव किये, बिना अनुभव किये तथा सत् और असत् सभी प्रकारके पदार्थोंको देखता है और खयं भी सर्वरूप होकर देखता है ॥ ५ ॥

अत्रोपरतेषु श्रोत्रादिषु देह-रक्षायेँ जाग्रत्सु प्राणादिवायुषु **प्राक्सु**षुप्तिप्रतिपत्तेः एतस्मिन अन्तराल एष देवोऽर्करिमवत् स्वात्मनि संहतश्रोत्रादिकरणः खप्ने महिमानं विभूतिं विषय-विषयिलक्षणमनेकात्मभावगमनम् अनुभवति प्रतिपद्यते । ननु महिमानुभवने करणं मनोऽनुभवितुस्तत्कथं विचार: स्वातन्त्रयेणानुभवति इत्युच्यते स्वतन्त्रो हि क्षेत्रज्ञः । नैष दोषः क्षेत्रज्ञस्य स्वा-

तन्त्र्यस्य मनउपाधिकृतत्वान हि

इस अवस्थामें यानी श्रोत्रादि इन्द्रियोंके उपरत हो जानेपर और प्राणादि वायुओंके जागते रहनेपर सुषुप्तिकी प्राप्तिसे पूर्व इस [जाप्रत्-सुषुप्तिके ] मध्यकी अवस्थामें यह देव, जिसने सूर्यकी किरणोंके समान श्रोत्रादि इन्द्रियोंको अपनेमें लीन कर लिया है, खप्नावस्थामें अपनी महिमा यानीं विभूतिको अनुभव करता है अर्थात् विषय-विषयिरूप अनेकात्मत्वको प्राप्त हो जाता है।

पूर्व ० — मन तो विभूतिका अनुभव करनेमें अनुभव करनेवाले पुरुषका करण हैं; फिर यह कैसे कहा जाता है, कि वह स्वतन्त्रतासे अनुभव करता है, क्योंकि स्वतन्त्र तो क्षेत्रज्ञ ही है।

सिद्धान्ती—इसमें कोई दोष नहीं है, क्योंकि क्षेत्रज्ञकी खतन्त्रता मनरूप उपाधिके कारण

क्षेत्रज्ञः परमार्थतः स्वतः स्विपिति जागर्ति वा । मनउपाधिकृतमेव स्वमश्रेत्युक्तं जागरणं वाजसनेयके ''सधीः भृत्वा ध्यायतीव लेलायतीव'' (चृ०उ०४। ३।७) 🛪 इत्यादि। तस्मान्मनसो विभृत्यनुभवे स्वातन्त्र्यवचनं न्याय्यमेव । मनउपाधिसहितत्वे स्वप्न-काले क्षेत्रज्ञस्य स्वयं ज्योतिष्ट्वं बाध्येतेति स्वयंज्योतिष्ट-केचित्। तन्न, श्रुत्य-र्थापरिज्ञानकृता भ्रान्तिः यस्मात्स्वयंज्योति-ष्ट्रादिच्यवहारोऽप्यामोक्षान्तः सर्वोऽविद्याविषय एव मनआद्य-पाधिजनितः। ''यत्र वा अन्यदिव स्यात्तत्रान्योऽन्यत्पक्ष्येत्" ( बृ० उ०४।३।३१) ''मात्रासंसर्ग-<mark>स्त्वस्य भवति'' ''यत्र त्वस्य</mark> सर्वमात्मैवाभूत्तत्केन कं पश्येत्"

वास्तवमें क्षेत्रज्ञ तो खयं न सोता है और न जागता ही है। उसका जागना और सोना तो मनरूप उपाधिके ही कारण हैं—ऐसा बृहदारण्यकश्रुतिमें कहा है — ''वह बुद्धिसे तादात्म्य प्राप्त कर खप्नरूप होता है और मानो ध्यान करता तथा चेष्टा करता है'' इत्यादि । अतः विभूतिके अनुभवमें मनकी खतन्त्रता बतलाना न्याययुक्त ही है।

किन्हीं-किन्हींका कथन है कि खप्नकालमें मनरूप उपाधिके सहित माननेमें क्षेत्रज्ञकी खयंप्रकाशतामें बाधा आवेगी सो ऐसी बात नहीं है। उनकी यह भ्रान्ति श्रत्यर्थको न जाननेके ही कारण है, क्योंकि मन आदि उपाधिसे प्राप्त हुआ आदि व्यवहार खयंप्रकाशत्व मोक्षपर्यन्त सब-का-सब अविद्याके कारण ही है । जैसा कि ''जहाँ कोई अन्य-सा हो वहीं अन्यको अन्य देख सकता है" "इस आत्मा-को विषयका संसर्ग ही नहीं होता" ''जहाँ इसके लिये सब आत्मा ही हो गया वहाँ किसे किसके द्वारा

बृहदारण्यकोपनिषद्में इस श्रुतिका पाठ इस प्रकार है—'ध्यायतीव लेलायतीव स हि स्वप्नो भ्त्वा'।

( बृ॰ उ॰ २ | ४ | १४ ) इत्यादिश्रुतिभ्यः । अतो मन्द-ब्रह्मविदामेवेयमाशङ्का न तु एकात्मविदाम् ।

नन्वेवं सित ''अत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिः'' ( वृ० उ० ४ । ३ । १४ ) इति विशेषणमनर्थकं भवति ।

अत्रोच्यतेः अत्यल्पस्तिद
मुच्यते "य एषोऽन्तर्हृदयं

आकाशस्तिसम्बाते" ( वृ० उ०
२ । १ । १७ ) इत्यन्तर्हृदयपरिच्छेदे सुत्तरां स्वयंज्योतिष्टं

बाध्येत ।

सत्यमेवमयं दोषो यद्यपि स्यात्स्वप्ने केवलतया स्वयंज्यो-तिष्ट्वेनार्थं तावदपनीतं भार-स्येति चेत्। देखे ?'' इत्यादि श्रुतियोंसे प्रमाणित होता है । अतः यह राङ्गा मन्द ब्रह्मज्ञानियोंको ही है, एकात्म-वेत्ताओंकी नहीं ।

पूर्व ० — ऐसा माननेपर तो ''इस स्पप्नावस्थामें यह पुरुष खयंज्योति है'' इस वाक्यसे बतलाया हुआ आत्माका [खयंज्योति] विशेषण व्यर्थ हो जायगा।

सिद्धान्ती—इसपर हमें यह कहना है कि आपका यह कथन तो बहुत थोड़ा है। 'धह जो हृदयके भीतरका आकाश है उसमें वह (आत्मा) शयन करता है'' इस वाक्यसे आत्माका अन्तर्हदयरूप परिच्छेद सिद्ध होनेसे तो उसका खयंप्रकाशत्व और भी बाधित हो जाता है।

पूर्व ० — यद्यपि यह दोष तो ठीक ही है; तथापि खप्तमें केवलता (मनका अभाव हो जाने ) के कारण आत्माके खयंप्रकाशत्वसे उसका आधा भीर तो हल्का हो ही जाता है।

१. यहाँ भार हल्का होनेका अभिष्राय है स्वयंप्रकाशताके प्रतिबन्धकका दूर होना।

नः तत्रापि "पुरीतित शेते"
( वृ० उ० २ | १ | १९ ) इति
श्रुतेः पुरीतन्नाडीसम्बन्धादत्रापि
पुरुषस्य स्वयंज्योतिष्ट्वेनार्धभारापनयाभिष्ठायो सृषेव ।

कथं तर्हि ''अत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिः'' ( बृ० उ०४। ३। १४ ) इति ।

अन्यशाखात्वादनपेक्षा सा श्रुतिरिति चेत् ।

नः अर्थेकत्वस्येष्टत्वादेको द्यात्मा सर्ववेदान्तानामर्थो विजिज्ञापयिषितो बुग्रुत्सितश्च । तस्माद्यक्ता स्वम आत्मनः स्वयं-ज्योतिष्ट्रोपपत्तिर्वक्तुम् । श्रुते-र्यथार्थतत्त्वप्रकाशकत्वात् ।

एवं तर्हि शृणु श्रुत्यर्थं हित्वा सर्वमिमानं न त्विभमानेन सिद्धान्ती—ऐसी बात नहीं है; उस अवस्थामें भी ''पुरीतत् नाडीमें रायन करता है'' इस श्रुतिके अनुसार जीवका पुरीतत् नाडीसे सम्बन्ध रहनेके कारण यह अभिप्राय मिथ्या ही है कि उसका आधा भार निवृत्त हो जाता है।

पूर्व ०-तो फिर यह कैसे कहा गया है कि ''इस अवस्थामें यह पुरुष खयंप्रकाश होता है ?''

मृध्यस्थ—यदि ऐसा मानें कि अन्य शाखाकी श्रुति\* होनेके कारण यहाँ उसकी कोई अपेक्षा नहीं है, तो।

पूर्व०-ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि हमें सब श्रुतियोंके अर्थकी एकता ही इष्ट है । सम्पूर्ण वेदान्तों- का तात्पर्य एक आत्मा ही है; वही उन्हें बतलाना इष्ट है और वही जिज्ञासुओंको ज्ञातव्य है । इसलिये स्वप्नमें आत्माकी खयंप्रकाशताकी उपपत्ति बतलाना उचित है, क्योंकि श्रुति यथार्थ तत्त्वको ही प्रकाशित करनेवाली है ।

सिद्धान्ती—अच्छा तो अब सब प्रकारका अभिमान त्याग कर श्रुतिका

<sup>\*</sup>क्योंकि यह उपनिषद् अथर्ववेदीय है और 'अत्रायं पुरुषः' आदि श्रुति यजुर्वेदीय काण्व-शास्त्राकी है।

वष्यतेनापि श्रत्यथीं ज्ञातं राक्यते सर्वेः पण्डितम्मन्यैः।यथा-हृद्या-कारो प्रीतित नाडीष च खपतस्तत्संबन्धाभावात्ततो विवि-च्य दर्शयितुं शक्यत इत्यात्मनः खयंड्योतिष्टं न वाध्यते। एवं मनस्यविद्याकामकर्मनिमित्तोदु-भृतवासनावति कर्मनिमित्ता वासनाविद्ययान्यद्वस्त्वन्तरिमव सर्वकार्यकरणेभ्यः पञ्यतः द्रष्टुर्वासनाभ्यो प्रविविक्तस्य **हक्याद्धपा**भ्योऽन्यत्वेन स्वयं-ज्योतिष्टुं सुदर्पितेनापि तार्किकेण न वारियतुं शक्यते । तसात् साधृक्तं मनसि प्रलीनेषु करणेषु अप्रलीने च मनसि मनोमयः खमान्यभ्यतीति ।

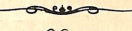
अर्थ श्रवण कर, क्योंकि अपनेको पण्डित माननेवाले सभी पुरुषोंको सौ वर्षमें भी श्रुतिका अर्थ समझमें नहीं आ सकता । जिस प्रकार [ खप्रावस्थामें ] हृदयाकाशमें और पुरीतत् नाडीमें शयन करनेवाले आत्माका खयंप्रकाशत्व बाधित नहीं हो सकता, क्योंकि वह उससे सम्बन्ध न रहनेके कारण उससे पृथक् करके दिखलाया जा सकता है उसी प्रकार अविद्या, कामना और कर्म आदिके कारण उद्भूत हुई वासनाओंसे युक्त होनेपर भी मनमें अविद्यावश प्राप्त हुई कर्म-निमित्तक वासनाको अन्य वस्तुके समान देखनेवाले तथा कार्य-करणोंसे पृथग्भूत आत्माका स्वयंप्रकाशत्व बडे गर्विले तार्किकोंद्वारा भी निवृत्त नहीं किया जा सकता, क्योंकि वह दृश्यरूप वासनाओंसे भिन्नरूपसे स्थित है। इसलिये यह कहना बहुत ठीक है कि 'इन्द्रियोंके मनमें लीन हो जानेपर तथा मनके लीन न होनेपर आत्मा मनरूप होकर स्वप्न देखा करता है।

महिमानमनुभवतीत्य-च्यते; यन्मित्रं पुत्रादि विभूत्यनु-वा पूर्व दृष्टं तद्वासना-भवप्रकार: वासितः पुत्रमित्रादि-वासनासमुद्धतं पुत्रं मित्रमिव वाविद्यया पश्यतीत्येवं मन्यते। तथा श्रुतमर्थं तद्वासनयानुशृणो-तीव । देशदिगन्तरैश्व देशान्तरै-र्दिगन्तरेश्व प्रत्यनुभूतं पुनस्तत्प्रत्यनुभवतीवाविद्यया तथा दृष्टं चासिञ्जनमन्यदृष्टं जन्मान्तरदृष्टिमित्यर्थः: अत्यन्तादृष्टे वासनानुपपत्तःः श्रुतं चाश्रुतं चानुभृतं चासिञ्जनमिन केन्नलेन अननुभृतं च मनसैव जन्मान्तरे-<u>ऽनुभृतिमत्यर्थः । सच परमार्थी-</u> दकादि, असच मरीच्युदकादि । किं बहुनोक्तानुक्तं सर्व पश्यति

अपनी विभृतिका प्रकार अनुभव करता है ? सो अब बतलाते हैं - जो मित्र या पुत्रादि उसुका पहले देखा हुआ होता है उसीकी वासनासे युक्त हो वह पुत्र-मित्रादिकी वासनासे प्रकट हुए पत्र या मित्रको मानो अविद्यासे देखता है — ऐसा समझता है। इसी प्रकार सुने हुए विषयको मानो उसीकी वासनासे सुनता है तथा दिग्देशान्तरोंमें यानी भिन्न-भिन्न दिशा और देशोंमें अनुभव किये हुए पदार्थोंको अतिवासे पुनः-पुनः अनुभव-सा करता है। इसी प्रकार दृष्ट—इसी जन्ममें देखे हुए एवं अदृष्ट अर्थात् जन्मान्तरमें देखे हुए, क्योंकि अत्यन्त अदृष्ट पदार्थोंमें वासनाका होना सम्भव नहीं है, श्रुत-अश्रुत, अनुभूत — तथा जिसका इसी जन्ममें केवल मनसे अनुभव किया हो, अननुभूत — जिसका मनसे ही जन्मान्तरमें अनुभव किया हो, सत्-जल आदि वास्तविक पदार्थ असत्—मृगजल आदि, अधिक क्या कहा जाय-ऊपर कहे हुए अथवा नहीं कहे हुए सभी पदार्थीको

सर्वः पश्यति सर्वमनोवासनो-पाधिः सन्नेवं सर्वकरणात्मा

वह सर्वस्वपसे मनोवासनारूप उपाधिवाल्य होकर देखता है। इस प्रकार यह सर्वेन्द्रियरूप मनोदेव अनोदेवः स्वमान्पश्यति ॥ ५॥ स्वमोंको देखा करता है ॥ ५॥



सुषुप्ति निरूपण

# स यदा ते जसाभिभूतो भवत्यत्रैष देवः स्वप्नाञ्च पदयत्यथ तदैतस्मिञ्दारीर एतत्सुखं भवति ॥ ६॥

जिस समय यह मन तेजसे आक्रान्त होता है उस समय यह आत्मदेव खप्त नहीं देखता । उस समय इस शरीरमें यह सुख होता है ॥ ६ ॥

स यदा मनोरूपो देवो यसिन्काले सौरेण पित्राख्येन तेजसा नाडीशयेन सर्वतोऽभि-भूतो भवति तिरस्कृतवासना-द्वारो भवति तदा सह करणैः मनसो रक्मयो हद्युपसंहता अवन्ति । यदा मनो दार्वमि-वद्विशेषविज्ञानरूपेण कृत्स्नं शरीरं व्याप्यावतिष्ठते तदा सुषुप्तो भवति । अत्रैतसिन्काल एष मनुआख्यो देवः स्वमान पश्यति दर्शनद्वारस निरुद्धत्वात

जिस समय वह मनक्प देव नाडीमें रहनेवाले पित्तनामक सौर तेजसे सब ओरसे अभिभृत अर्थात जिसकी वासनाओंकी अभिव्यक्तिका द्वार लुप्त हो गया है-ऐसा हो जाता है उस समय इन्द्रियोंके सहित मनकी किरणोंका हृदयमें उपसंहार हो जाता है। जिस समय मन काष्ठमें व्याप्त अग्निके समान निर्विशेष विज्ञानरूपसे सम्पूर्ण शरीरको व्याप्त करके स्थित होता है उस समय वह सुषुप्ति-अवस्थामें पहुँच जाता है। यहाँ अर्थात् इस समय यह मन नामवाला देव स्वप्नोंको नहीं देखता, क्योंकि तेजसा । अथ तदैतस्मिञ्शरीर एतत्सुखं भवति यद्विज्ञानं निरावाधमविशेषेण शरीरव्यापकं प्रसन्नं भवतीत्यर्थः ॥ ६ ॥ उन्हें देखनेका द्वार तेजसे रुक जाता है। तदनन्तर इस शरीरमें यह सुख होता है; ताल्पर्य यह कि जो निराबाध और सामान्यरूपसे सम्पूर्ण शरीरमें व्याप्त विज्ञान है वहीं स्फुट हो जाता है।। ६॥

एतस्मिन्कालेऽविद्याकामकर्मनिवन्धनानि कार्यकरणानि
शान्तानि भवन्ति । तेषु शान्तेषु
आत्मस्वरूपग्रपाधिमिरन्यथा
विभाव्यमानमद्वयमेकं शिवं शान्तं
भवतीत्येतामेवावस्थां पृथिव्याद्यविद्याकृतमात्रानुप्रवेशेन दर्शयितुं दृष्टान्तमाह—

इस समय अविद्या, काम और कर्मजनित शरीर एवं इन्द्रियाँ शान्त हो जाती हैं। उनके शान्त हो जानेपर, उपाधियोंके कारण अन्यरूपसे भासित होनेवाला आत्म-स्वरूप अद्वितीय, एक, शिव और शान्त हो जाता है। अतः पृथिवी आदि अविद्याकृत मात्राओं (विषयों) के अनुप्रवेशद्वारा इसी अवस्थाको दिखलानेके लिये दृष्टान्त दिया जाता है—

स यथा सोम्य वयांसि वासोवृक्षं संप्रतिष्ठन्ते एवं ह वै तत्सर्वं पर आत्मिन संप्रतिष्ठते ॥ ७ ॥

हे सोम्य ! जिस प्रकार पक्षी अपने बसेरेके वृक्षपर जाकर बैठ जाते हैं उसी प्रकार वह सब ( कार्यकरणसंघात ) सबसे उत्कृष्ट आत्मामें जाकर स्थित हो जाता है ॥ ७ ॥

स दृष्टान्तो यथा येन प्रका- | वह दृष्टान्त इस प्रकार है— रेण सोम्य प्रियदर्शन वयांसि है सोम्य- हे प्रियदर्शन ! जिस पक्षिणो वासार्थं वृक्षं वासोवृक्षं प्रति संप्रतिष्ठन्ते गच्छन्ति । एवं यथा दृष्टान्तो ह वै तद्वक्ष्य- माणं सर्वं पर आत्मन्यक्षरे संप्रतिष्ठते ॥ ७ ॥

प्रकार पक्षी अपने वासोवृक्ष— बसेरेके वृक्षकी ओर प्रस्थान करते यानी जाते हैं, यह जैसा दृष्टान्त है उसी प्रकार आगे कहा जानेवाला वह सब सर्वातीत आत्मा—अक्षरमें जाकर स्थित हो जाता है ॥ ७॥

किं तत्सर्वम्

| वह सब क्या है ?

पृथिवी च पृथिवीमात्रा चापश्चापोमात्रा च तेजश्च तेजोमात्रा च वायुश्च वायुमात्रा चाकाशश्चाकाशमात्रा च चश्चश्च इष्टव्यं च श्रोत्रं च श्रोतव्यं च प्राणं च प्रात-व्यं च रसश्च रसयितव्यं च त्वक्च रपर्शियतव्यं च वाक्च वक्तव्यं च हस्तौ चादातव्यं चोपस्थश्चानन्द्यितव्यं च पायुश्च विसर्जियतव्यं च पादौ च गन्तव्यं च मनश्च मन्तव्यं च बुद्धिश्च बोद्धव्यं चाहङ्कारश्चाहङ्कर्तव्यं च चित्तं च चेतियतव्यं च तेजश्च विद्योतियतव्यं च प्राणश्च विधारियतव्यं च ॥ ८ ॥

पृथिवी और पृथिवीमात्रा (गन्धतन्मात्रा), जल और रसतन्मात्रा, तेज और रूपतन्मात्रा, वायु और स्पर्शतन्मात्रा, आकाश और शब्द-तन्मात्रा, नेत्र और द्रष्टव्य (रूप), श्रोत्र और श्रोतव्य (शब्द), प्राण और प्रातव्य (गन्ध), रसना और रसयितव्य (रस), त्वचा और स्पर्शयोग्य पदार्थ, हाथ और प्रहण करनेयोग्य वस्तु, उपस्थ और आनन्दयितव्य, पायु और विसर्जनीय, पाद और गन्तव्य स्थान, मन और मनन करनेयोग्य, बुद्धि और बोद्धव्य, अहङ्कार और अहङ्कारका

विषय, चित्त और चेतनीय, तेज और प्रकाश्य पदार्थ तथा प्राण और धारण करनेयोग्य वस्तु [ ये सभी आत्मामें छीन हो जाते हैं ] ॥ ८॥

पृथिवी च स्थूला पश्चगुणा ! तत्कारणा च पृथिवीमात्रा च गन्धतन्मात्रा, तथापश्चापोमात्रा तेजश्र तेजोमात्रा वायुश्व वायुमात्रा च, आका-श्रश्राकाशमात्रा च, स्थूलानि च सक्ष्माणि च भूतानीत्यर्थः, तथा चक्षुक्चेन्द्रियं रूपं च द्रष्टव्यं च, श्रोत्रं च श्रोतव्यं च, घाणं च घातव्यं च, रसश्च रसयितव्यं च, त्वक्च स्पर्शयितव्यं वाक्च वक्तव्यं च, चादातव्यं च, उपस्थश्चानन्द-यितव्यं च, पायुश्च विसर्जयि-तच्यं च, पादौ च गन्तव्यं च, बुद्धीन्द्रियाणि कर्मेन्द्रियाणि तथा चोक्तानि, मनश्र पूर्वोक्तम्, मन्तव्यं च तद्विषयः, बुद्धिश्च निश्चयात्मिका, बोद्धव्यं तद्विषयः, अहङ्कारश्वाभिमान-लक्षणमन्तः करणमहङ्कर्तव्यं तद्विषयः, चित्तं च चेतनावद-चेतयितव्यं च न्तःकरणम्,

्रशब्दादि पाँच गुणोंसे युक्त स्थूल पृथिवी और उसकी कारण-भूत पृथिवीतन्मात्रा यानी गन्ध-और रस-तन्मात्रा, तथा जल तन्मात्रा, तेज और रूपतन्मात्रा, वायु और स्पर्शतुनमात्रा एवं आकाश और शब्दतन्मात्रा; अर्थात् सम्पूर्ण स्थूल और सूक्ष्म भूत; इसी प्रकार चक्षु-इन्द्रिय और उससे द्रष्टव्य रूप, श्रोत्र और श्रवणीय ( शब्द ), घाण और घातव्य (गन्ध ), रस और रसयितत्र्य, त्वक् और स्पर्शयितत्र्य, वाक्-इन्द्रिय और वक्तत्र्य ( वचन ), हाथ और उनसे ग्रहण करनेयोग्य पदार्थ, उपस्थ और आनन्द्यितव्य, पायु और विसर्जनीय ( मल ), पाद और गन्तव्य स्थान; इस प्रकार वर्णन की हुई ज्ञानेन्द्रियाँ और कर्मेन्द्रियाँ तथा पूर्वोक्त मन और उसका मन्तव्य त्रिषय, निश्चयात्मिका बुद्धि और उसका बोद्धव्य विषय, अहङ्कार—अभिमानात्मक अन्तः-करण और उसका विषय अहङ्कर्तन्य, चित्त—चेतनायुक्त अन्तःकरण और उसका चेतयितव्य विषय,

तद्विषयःः तेजश्र त्वगिन्द्रिय-व्यतिरेकेण प्रकाशविशिष्टा या त्वक्तया निर्भाखो विषयो विद्यो-सूत्रं तयितव्यम्, प्राणश्च यदाचक्षते तेन विधारियतव्यं संग्रथनीयं सर्वं हि कार्यकरण-जातं पारार्थ्येन संहतं नाम-रूपात्मकमेता बदेव ॥ ८॥

तेज यानी त्वगिन्द्रियसे भिन्न प्रकाश-विशिष्ट त्वचा और विद्योतयितव्य-उससे प्रकाशित होनेवाला विषय [ चर्म ] तथा प्राण जिसे सूत्रात्मक कहते हैं और उससे धारण किये जानेयोग्य अर्थात् प्रथित होनेयोग्य [ यह सब सुषुप्तिके समय आत्मामें जाकर स्थित हो जाता है, क्योंकि पर-आत्माके लिये संहत हुआ नामरूपात्मक सम्पूर्ण कार्य-करण-जात इतना ही है ॥ ८॥

कादिवद्भोक्तृत्वकर्तृत्वेन इह अनुप्रविष्टम्-

अतः परं यदात्मरूपं जलसूर्य- | इससे परे जो आत्मखरूप जलमें प्रतिबिम्बित सूर्यके समान इस शरीरमें कर्ता-भोक्तारूपसे अनुप्रविष्ट है—

सुष्तिमें जीवकी परमात्मश्राप्ति

एष हि द्रष्टा स्प्रष्टा श्रोता घाता रसयिता मन्ता बोद्धा कर्ता विज्ञानात्मा पुरुष: स परेऽक्षर आत्मनि संप्रतिष्ठते ॥ ६ ॥

यही द्रष्टा, स्त्रष्टा, श्रोता, घ्राता, रसयिता, मन्ता ( मनन करने-वाला ), बोद्धा और कर्ता विज्ञानात्मा पुरुष है। वह पर अक्षर आत्मामें सम्यक्प्रकारसे स्थित हो जाता है ॥ ९ ॥

एष हि द्रष्टा स्प्रष्टा श्रोता | यही देखनेवाळा, स्पर्श करनेवाळा, सुननेवाळा, सूँघनेवाळा, चखने-ा रसयिता मन्ता बोद्धा वाळा, मनन करनेवाळा, जानने-घाता रसयिता मन्ता

कर्ता विज्ञानात्मा विज्ञानं विज्ञानं यतेऽनेनेति करणभृतं बुद्धचादीदं तु विज्ञानातीति विज्ञानं कर्तृ- कारकरूपं तदात्मा तत्स्वभावो विज्ञातस्वभाव इत्यर्थः । पुरुषः कार्यकरणसंघातोक्तोपाधिपूर्णत्वा- त्युरुषः । स च जलसूर्यकादि- प्रतिविम्बस्य स्वीदिप्रवेश- वज्ञगदाधारशेषे परेऽक्षर आत्मनि संप्रतिष्ठते ॥ ९ ॥

वाला, कर्ता, विज्ञानात्मा — जिनसे जाना जाता है वह बुद्धि आदि ज्ञानके साधनखरूप हैं, किन्तु यह आत्मा तो उन्हें जानता है इस्र छिये यह कर्ता कारकरूप विज्ञान है, तद्रप—वैसे स्वभाववाला विज्ञातृस्वभाव है । तथा करणसंघातरूप उपाधिमें पूर्ण होनेके कारण यह पुरुष है । जलमें दिखायी देनेवाला सूर्यका प्रतिबिम्ब जिस प्रकार जलरूप उपाधिके नष्ट हो जानेपर सूर्यमें प्रविष्ट हो जाता है उसी प्रकार यह द्रष्टा, आदिरूपसे बतलाया गया पुरुष जगत्के आधारभूत पर अक्षर आत्मामें सम्यक्रूपसे स्थित जाता है ॥ ९ ॥

तदेकत्वविदः फलमाह—

[ अक्षरब्रह्मके साथ ] उस विज्ञानात्माका एकत्व जाननेवालेको जो फल मिलता है, वह बतलाते हैं—

परमेवाक्षरं प्रतिपद्यते स यो ह वै तद्व्छायमशरीर-भलोहितं शुभ्रमक्षरं वेदयते यस्तु सोम्य । स सर्वज्ञः सर्वो भवति । तदेष रलोकः ॥ १०॥

हे सोम्य ! इस छायाहीन, अशारीरी, अलोहित, शुभ्र अक्षरको जो पुरुष जानता है वह पर अक्षरको ही प्राप्त हो जाता है । वह सर्वज्ञ और सर्वरूप हो जाता है । इस सम्बन्धमें यह स्लोक ( मन्त्र ) है ॥ १०॥

परमेवाक्षरं वक्ष्यमाणविशेषणं त्रतिपद्यत इत्येतदुच्यते । स यो ह वै तत्सर्वेषणाविनिर्धक्तोऽच्छायं तमोवर्जितम्, अशरीरं नामरूप-सर्वोपाधिशरीरवर्जितम्, हितं लोहितादिसर्वगुणवर्जितम्, यत एवमतः शुभ्रं शुद्धम् , सर्वविशेषणरहितत्वादक्षरम् , सत्यं पुरुषाच्यम् , अप्राणम् अमनोगोचरम् , शिवं शान्तं सबाह्याभ्यन्तरमजं वेदयते वि-जानाति यस्तु सर्वत्यागी सोम्य स सर्वज्ञो न तेनाविदितं किंचित सम्भवति । पूर्वमविद्यया सर्वज्ञ आसीत्पुनर्विययाविद्यापनये सर्वी भवति तदा । तत्तसिन्नर्थ एष श्लोको मन्त्रो भवति उक्तार्थ-संग्राहकः ॥ १० ॥

उसके विषयमें ऐसा कहते हैं कि वह आगे बतलाये जानेवाले विशेषणोंसे युक्त पर अक्षरको ही प्राप्त हो जाता है। सम्पूर्ण एष-णाओंसे छूटा हुआ जो अधिकारी उस अच्छाय-तमोहीन, अशरीर-नामरूपमय सम्पूर्ण औपाधिक शरीरोंसे रहित, अलोहित-लोहितादि सब प्रकारके गुणोंसे हीन, और ऐसा होनेके कारण ही जो शुस्र—शुद्ध, सम्पूर्ण विशेषणोंसे रहित होनेके कारण अक्षर, पुरुष-संज्ञक सत्य, अप्राण, अविषय, शिव, शान्त सबाह्याभ्यन्तर अज परब्रह्मको जानता है, तथा जो सबका त्याग करनेवाला है, हे सोम्य ! वह सर्वज्ञ हो जाता है—उससे कुछ भी अज्ञात नहीं रह सकता। वह अविद्यावश पहले असर्वज्ञ था, फिर विद्याद्वारा अविद्याके नष्ट हो जाने-पर वहीं सर्वरूप हो जाता है। इस विषयमें उपर्युक्त अर्थका करनेवाला यह श्लोक यानी मन्त्र है॥१०॥

अक्षरबद्धके ज्ञानका फल विज्ञानात्मा सह देवेश्च सर्वैः प्राणा भूतानि संप्रतिष्ठन्ति यत्र ।

# तदक्षरं वेदयते यस्तु सोम्य

स सर्वज्ञः सर्वमेवाविवेशेति॥११॥

हे सोम्य ! जिस अक्षरमें समस्त देवोंके सिहत विज्ञानात्मा प्राण और भूत सम्यक् प्रकारसे स्थित होते हैं उसे जो जानता है वह सर्वज्ञ सभीमें प्रवेश कर जाता है ॥ ११ ॥

विज्ञानात्मा सह देवेश्वाग्न्यादिभिः प्राणाश्रक्षुरादयो भूतानि
पृथिन्यादीनि संप्रतिष्ठन्ति
प्रविज्ञान्ति यत्र यस्ति सोम्य
तदक्षरं वेदयते यस्त सोम्य
प्रियदर्शन स सर्वज्ञः सर्वमेव
आविवेशाविश्वतीत्यर्थः॥११॥

जिस अक्षरमें अग्नि आंदि
देवोंके सहित विज्ञानात्मा तथा
चक्षु आदि प्राण और पृथित्री आदि
भूत प्रतिष्ठित होते अर्थात् प्रवेश
करते हैं। हे सोम्य—हे प्रियदर्शन!
उस अक्षरको जो जानता है वह सर्वज्ञ
सभीमें आविष्ट अर्थात् प्रविष्ट हो
जाता है।। ११॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यश्रीमद्गोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमच्छङ्करभगवतः कृतौ प्रश्नोपनिषद्भाष्ये चतुर्थः प्रश्नः ॥ ४ ॥



### पञ्चम मभ

+ 00000

सत्यकामका प्रथ—ओङ्कारोपासकको किस लोककी प्राप्ति होती है ?
अथ हैनं होंब्यः सत्यकामः पप्रच्छ । स यो ह वै
तद्भगवन्मनुष्येषु प्रायणान्तमोङ्कारमभिध्यायीत । कतमं
वाव स तेन लोकं जयतीति ॥ १ ॥

तदनन्तर उन पिप्पछाद मुनिसे शिबिपुत्र सत्यकामने पूछा— भगवन् ! मनुष्योंमें जो पुरुष प्राणप्रयाणपर्यन्त इस ओङ्कारका चिन्तन करे, वह उस (ओङ्कारोपासना) से किस लोकको जीत लेता है ?' ॥ १॥

अथ हैनं शैब्यः सत्यकामः
पप्रच्छः अथेदानीं परापरब्रह्मप्राप्तिसाधनत्वेनोङ्कारस्योपासनविधित्सया प्रश्न आरभ्यते—

स यः कश्चिद्ध वै भगवन्
मनुष्येषु मनुष्याणां मध्ये तद्
अद्भुतिमिव प्रायणान्तं मरणान्तम्,
यावजीविमत्येतत्, ओङ्कारमभिध्यायीताभिमुख्येन चिन्तयेत्,

तदनन्तर उन आचार्य पिप्पछादसे शिबिके पुत्र सत्य-कामने पूछा; अब इससे आगे पर और अपर ब्रह्मकी प्राप्तिके साधन-खरूप ओङ्कारोपासनाका विधान करनेकी इच्छासे आगेका प्रश्न प्रारम्भ किया जाता है।

हे भगवन् ! मनुष्योंमें— मनुष्यजातिके बीच जो कोई आरचर्यसदृश विरल पुरुष मरण-पर्यन्त यावज्जीवन ओङ्कारका अभिष्यान अर्थात् मुख्यह्मपसे चिन्तन करे [ वह किस लोकको जीत

उपसंहतकरणः बाह्यविषयेभ्य समाहितचित्तो भक्त्यावेशित-ब्रह्मभाव ओङ्कारे, आत्मप्रत्यय-सन्तानाविच्छेदो भिन्नजातीय-प्रत्ययान्तराखिलीकतो निर्वात-स्यदीपशिखासमोऽभिध्यानश-ब्दार्थः । सत्यत्रह्मचर्याहिसापरि-<mark>गहत्वागसंन्यासञ्</mark>वीचसन्तोषा-मायावित्वाद्यनेकयमनियमान्-गृहीतः स एवं यावजीवत्रत-धारणः कतमं वाव, अनेके हि ज्ञानकर्ममिर्जेतच्या लोकास्तिष्टन्ति तेषु तेनोङ्काराभिध्यानेन कतमं स लोकं जयित ॥ १॥

लेता है ? ] इन्द्रियोंको बाह्य विषयोंसे हटाकर और चित्तको एकाम्र कर उसे भक्तिके द्वारा जिसमें ब्रह्मभाव-प्रतिष्ठा की गयी ओङ्कारमें इस प्रकार लगा देना कि आत्मप्रत्ययसन्ततिका विच्छेट हो--भिन्न जातीय प्रतीतियोंसे उसमें बाधा न आवे तथा वह वायुहीन स्थानमें रक्खे हुए दीपक-की शिखाके समान स्थित हो जाय--ऐसा ध्यान ही 'अभिन्यान' शब्दका अर्थ है। सत्य, ब्रह्मचर्य, अहिंसा, अपरिग्रह, त्याग, संन्यास, शौच, सन्तोष, निष्कपटता आदि अनेक यम-नियमोंसे सम्पन्न होकर यावज्जीवन ऐसा व्रत धारण करने-वालेको भला कौन-सा लोक प्राप्त होगा ? क्योंकि ज्ञान और कर्मसे प्राप्त होनेयोग्य तो बहुत-से लोक हैं, उनमें उस ओङ्कारचिन्तनद्वारा वह किस लोकको जीत लेता है ? ॥ १॥

ओङ्कारोपासनासे प्राप्तव्य पर अथ**वा** अपर बह्म

तस्मै स होवाच एतद्वै सत्यकाम परं चापरं च ब्रह्म यदोङ्कारः । तस्माद्विद्वानेतेनैवायतनेनैकतरमन्वेति ॥ २ ॥

उससे उस पिप्पलादने कहा—हे सत्यकाम ! यह जो ओङ्कार है वही निश्चय पर और अपर ब्रह्म है । अतः विद्वान् इसीके आश्रयसे उनमेंसे किसी एक [ब्रह्म] को प्राप्त हो जाता है ॥ २ ॥

इति पृष्टवते तस्मै स होवाच पिप्पलादः एतद्वे सत्यकाम ! एतदुब्रह्म वै परं चापरं च ब्रह्म परं सत्यमक्षरं पुरुषाख्यमपरं च प्राणाख्यं प्रथमजं यत्तदोङ्कार एवोङ्कारात्मकमोङ्कारप्रतीकत्वात्। परं हि ब्रह्म शब्दाद्युपलक्षणानह सर्वधर्मविशेषवर्जितमतो न शक्य-मतीन्द्रियगोचरत्वात्केवलेन मन-<mark>सावगाहितुम्। ओङ्कारे तु विष्ण्वा-</mark> दिप्रतिमास्यानीये भक्त्यावेशित-ब्रह्मभावे ध्यायिनां तत्प्रसीदित इत्येतदवगम्यते शास्त्रप्रामाण्यात तथापरं च ब्रह्म तसात्परं चापरं च ब्रह्म यदोङ्कार इत्युप-चर्यते।तस्मादेवं विद्वानेतेनैवातम-प्राप्तिसाधनेनैवोङ्काराभिध्यानेन एकतरं परमपरं वान्वेति ब्रह्मानुगच्छति नेदिष्टं ह्यालम्बन-मोङ्कारो ब्रह्मणः ॥ २॥

इस प्रकार पृछनेवाले सत्यकामसे पिप्पलादने कहा—हे सत्यकाम! यह पर और अपर ब्रह्म; पर अर्थात् सत्य अक्षर अथवा पुरुषसंज्ञक ब्रह्म तथा जो प्रथम विकाररूप प्राण-नामक अपर ब्रह्म है वह ओङ्कार ही है; अर्थात् ओङ्काररूप प्रतीकवाला होनेसे ओङ्कारखरूप ही है। परब्रह्म शब्दादिसे उपलक्षित होनेके अयोग्य और सब प्रकारके विशेष धर्मीसे रहित है; अतः इन्द्रिय-गोचरतासे अतीत होनेके कारण केवल मनसे उसका अवगाहन नहीं किया जा सकता; किन्तु विष्णु आदिकी ' प्रतिमास्थानीय ओङ्कारमें जिसमें कि द्वारा ब्रह्म-भावकी स्थापना की गयी है, ध्यान करनेवालोंके प्रति प्रसन्न होता है--यह बात शास्त्र-प्रमाणसे जानी जाती है प्रकार अपर ब्रह्म अोङ्कारमें ध्यान करनेवालोंके प्रति प्रसन्न होता है । अतः पर और अपर ब्रह्म ओङ्कार ही है--ऐसा उपचारसे कहा जाता है। सतरां, विद्वान् आत्मप्राप्तिके इस ओङ्कार-चिन्तनरूप साधनसे ही अपर किसी एक ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है, क्योंकि ओङ्कार ही ब्रह्म-का सबसे अधिक • समीपवर्ती आलम्बन है ॥ २ ॥

एकगत्राविशिष्ट ओङ्कारोपासनाका फल

स यद्येकमात्रमिभ्यायीत स तेनैव संवेदितस्तूर्ण-मेव जगत्यामभिसम्पद्यते। तमृचो मनुष्यलोकमुपनयन्ते स तत्र तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया सम्पन्नो महिमानमनु-भवति॥ ३॥

वह यदि एकमात्राविशिष्ट ओङ्कारका ध्यान करता है तो उसीसे बोधको प्राप्त कर तुरंत ही संसारको प्राप्त हो जाता है। उसे ऋचाएँ मनुष्यलोकमें ले जाती हैं। वहाँ वह तप, ब्रह्मचर्य और श्रद्धासे सम्पन्न होकर महिमाका अनुभव करता है॥ ३॥

सकल-

मात्राविभागज्ञो न भवति तथापि
ओङ्काराभिध्यानप्रभावाद्विशिष्टा• मेव गति गच्छतिः एतदेक• देशज्ञानवैगुण्यतयोङ्कारशरणः
कर्मज्ञानोभयश्रष्टो न दुर्गति
गच्छति । किं तर्हि १ यद्यप्येवम्
ओङ्कारमेवैकमात्राविभागज्ञ एव
केवलोऽभिध्यायीतैकमात्रं सदा
ध्यायीत स तेनैवैकमात्राविशिध्रोङ्काराभिध्यानेनैव संवेदितः
सम्बोधितस्तूर्णं क्षिप्रमेव जगत्यां
पृथिव्यामभिसम्पद्यते ।

यद्याङ्कारस्य

यद्यपि वह ओङ्कारकी समस्त मात्राओंका ज्ञाता नहीं होता; तो भी ओङ्कारके चिन्तनके प्रभावसे वह विशिष्ट गतिको ही प्राप्त होता है। अर्थात् ओङ्कारकी शरणमें प्राप्त हुआ पुरुष इसके एकांश ज्ञानरूप दांषसे कर्म और ज्ञान दोनोंसे भ्रष्ट होकर दुर्गतिको प्राप्त नहीं होता। तो फिर क्या होता है ? वह इस प्रकार यदि ओङ्कारकी केवल एक-मात्राका ज्ञाता होकर केवल एकमात्रा-विशिष्ट ओङ्कारका ही अभिष्यान यानी सर्वदा चिन्तन करता है तो वह उस एकमात्राविशिष्ट ओङ्कारके ध्यानसे ही संवेदित अर्थात् बोध प्राप्त कर तत्काल जगती यानी प्रियवी-लोकमें प्राप्त हो जाता है।

किम् १ मनुष्यलोकम् । अनेकानि हि जन्मानि जगत्यां
सम्मवन्ति । तत्र तं साधकं
जगत्यां मनुष्यलोकमेवर्च उपेनयन्त उपनिगमयन्ति । ऋच
ऋग्वेदरूपा ह्योङ्कारस्य प्रथमैकमात्राभिध्याता । तेन स तत्र
मनुष्यजन्मनि द्विजाग्रयः संस्तपसा
ब्रह्मचर्येण श्रद्धया च संपन्नो
महिमानं विभूतिमनुभवति न
वौतश्रद्धो यथेष्टचेष्टो भवति
योगश्रष्टः कदाचिदपि न दुर्गतिं
गच्छति ॥ ३ ॥

[ पृथिवीलोकमें ] किसे प्राप्त होता है ? मनुष्यलेकको; क्योंकि संसारमें तो अनेक प्रकारके जन्म हो सकते हैं । उनमेंसे संसारमें उस साधकको ऋचाएँ मनुष्यलेकको ही ले जाती हैं, क्योंकि ओङ्कारकी ध्यान की हुई पहली एक मात्रा (अ) ऋग्वेदरूपा है । इससे उस मनुष्य-जन्ममें वह द्विजश्रेष्ठ होकर तप, ब्रह्मचर्य और श्रद्धासे सम्पन्न हो महिमा यानी विभूतिका अनुभव करता है—श्रद्धाहीन होकर स्वेच्छाचारी नहीं होता । ऐसा योग-भ्रष्ट कभी दुर्गितको प्राप्त नहीं होता ॥ ३ ॥

## द्विमात्राविशिष्ट ओङ्कारोपासनाका फल

अथ यदि द्विमात्रेण मनसि सम्पद्यते सोऽन्तरिक्षं यजुर्भिरुन्नीयते सोमलोकम् । स सोमलोके विभूतिमनु-भूय पुनरावर्तते ॥ ४ ॥

और यदि वह द्विमात्राविशिष्ट ओङ्कारके चिन्तनद्वारा मनसे एकत्वको प्राप्त हो जाता है तो उसे यजुःश्रुतियाँ अन्तरिक्षस्थित सोम-लोकमें ले जाती हैं । तदनन्तर सोमलोकमें विभूतिका अनुभव कर वह फिर लौट आता है ॥ ४॥

अथ पुनर्यदि द्विमात्राविभा-गज्ञो द्विमात्रेण विशिष्टमोङ्कारम् अभिध्यायीत स्वप्नात्मके मनसि मननीये यज्ञमये सोमदैवत्ये सं-पद्यत एकाग्रतयात्मभावं गच्छति स एवं सम्पन्नो मृतोऽन्तरिक्षम अन्तरिक्षाधारं द्वितीयमात्रारूपं द्वितीयमात्रारूपैरेव यज्ञभिरुन्नीयते सोमलोकं सौम्यं जन्म प्रापयन्ति तं यज्रंषीत्यर्थः । सतत्र विभृति-मनुभूय सोमलोके मनुष्यलोकं प्रति पुनरावर्तते ॥ ४ ॥

और यदि वह दो (अउ) के विभागका ज्ञाता होकर द्विमात्राविशिष्ट ओङ्कारका करता है तो वह सोम ही जिसका देवता है उस खप्तात्मक यजुर्वेद-खरूप मननीय मनको प्राप्त होता है अर्थात् एकाप्रताद्वारा उसके आत्मभावको प्राप्त हो जाता है यानी उसे ही अपना-आप मानने लगता है । इस अवस्थामें मृत्यको होनेपर प्राप्त अन्तरिक्षाधार द्वितीयमात्राखरूप सोमलोकमें द्वितीयमात्रारूप यजु:-श्रुतियोंद्वारा सोमलोकको ले जाया जाता है । अर्थात् यजुःश्रतियाँ उसे सोमलोकसम्बन्धी जनम प्राप्त हैं । उस सोमलोकमें कराती विभूतिका अनुभव कर वह फिर मनुष्यलोकमें लौट आता है ॥ ४ ॥

त्रिमात्राविशिष्ट ओङ्कारोपासनाका फल

यः पुनरेतं त्रिमात्रेणोमित्येतेनैवाक्षरेण परं पुरुषमभि ध्यायीत स तेजिस सूर्ये संपन्नः। यथा पादोदरस्त्वचा विनिर्मुच्यत एवं ह वै स पाप्मना विनिर्मुक्तः स सामभिरुन्नीयते ब्रह्मलोकं स एतस्माञ्जीवघनात्परात्परं पुरिश्चायं पुरुषमीक्षते तदेतौ इलोकौ भवतः॥ ५॥ किन्तु जो उपासक त्रिमात्राविशिष्ट 'ॐ' इस अक्षरद्वारा इस परम-पुरुषकी उपासना करता है वह तेजोमय सूर्यठोकको प्राप्त होता है। सर्प जिस प्रकार केंचु छोसे निकल आता है उसी प्रकार वह पापोंसे मुक्त हो जाता है। वह सामश्रुतियोंद्वारा ब्रह्मलोकमें ले जाया जाता है और इस जीववनसे भी उत्कृष्ट हृदयस्थित परम पुरुषका साक्षात्कार करता है। इस सम्बन्धमें ये दो श्लोक हैं॥ ५॥

यः पुनरेतमोङ्कारं त्रिमात्रेण त्रिमात्राविषयविज्ञानविशिष्टे**न** ओमित्येतेनैवाक्षरेण परं सूर्या-पुरुषं प्रतीकेनाभि-न्तर्गतं तेनाभिध्यानेन. ध्यायीत प्रतीकत्वेन ह्यालम्बनत्वं प्रकृतम् ओङ्कारस्य परं चापरं च ब्रह्मेत्य-मेदश्रतेरोङ्कारभिति च द्वितीया-नेकशः श्रुता बाध्येतान्यया यद्यपि तृतीयाभिध्यानत्वेन करण-त्वम्रपपद्यते तथापि प्रकृतानु-पुरुषमिति रोधात्त्रिमात्रं परं क्रितीयैव परिणेया "त्यजेदेकं

परन्तु जो पुरुष इस तीन मात्राओंवाले—तीन मात्राविषयक विज्ञानसे युक्त 'ॐ' इस अक्षरात्मक प्रतीकरूपसे पर अर्थात् सूर्य-मण्डलान्तर्गत पुरुषका चिन्तन करता है वह उस चिन्तनके द्वारा ही ध्यान करता हुआ तृतीय मात्रारूप होकर तेजोमय सूर्यलोकमें स्थित हो जाता है। वह मृत्युके पश्चात् भी चन्द्रलोकादिके समान सूर्यलोकसे लौटकर नहीं आता, बल्कि सूर्यमें छीन हुआ ही स्थित रहता है। 'परं चापरं च ब्रह्म' इस अभेदश्रुतिद्वारा ओङ्कारका प्रतीकरूपसे आलम्बनत्व बतलाया गया है [ ब्रह्मप्राप्तिमें उसका साधनत्व नहीं बतलाया गया ] । अन्यथा बहुत-सी श्रुतियोंमें जो 'ओङ्कारम्' ऐसी द्वितीया विभक्ति आयी है वह बाधित हो जायगी।

कुलस्यार्थे" (महा० उ० ३७ । १७) इति न्यायेन । स तृतीयमात्रारूपस्तेजिस सर्थे संपन्नो भवति ध्यायमानो मृतोऽिप सर्यात्सोमलोकादिवन्न पुनरावर्तते किन्तु सूर्थे संपन्न-मात्र एव ।

यथा पादोदरः सर्पस्त्वचा विनिर्मुच्यते जीर्णत्वि विनिर्मुक्तः स पुनर्नवो भवति । एवं ह वा एष यथा दृष्टान्तः स पाप्मना सर्पत्वक्थानीयेनाशुद्धिरूपेण विनिध्कतः सामभिस्तृतीयमात्रा-रूपैरूर्घ मुनीयते ब्रह्मलोकं हिर-ण्यगर्भस्य ब्रह्मणो लोकं सत्या-ख्यम् । स हिरण्यगर्भः सर्वेषां संसारिणां जीवानामात्मभूतः। स ह्यन्तरात्मा लिङ्गरूपेण सर्व-भृतानाम्, तसिन्हि लिङ्गात्मनि संहताः सर्वे जीवाः । तसात्स जीवघनः। स विद्वांस्त्रिमात्रोङ्का-राभिज्ञ एतसाज्जीवधनाद्धिरण्य-

यद्यपि 'ओमित्येतेन' इस पदमें तृतीया विभक्ति होनेके कारण इसका करणत्व ( साधनत्व ) मानना भी ठीक है तथापि ''त्यजेदेकं कुलस्यार्थे'' ( कुलके हितके लिये एक व्यक्तिका त्याग कर देना चाहिये ) इस न्यायसे प्रकरणके अनुसार इसे 'त्रिमात्रं परं पुरुषम्' इस प्रकार द्वितीया विभक्तिमें ही परिणत कर लेना चाहिये।

जिस प्रकार पादोदर—सर्प केंचुलीसे छूट जाता है, और वह जीर्ण त्वचासे छूटकर पुनः नवीन हो जाता है, उसी प्रकार जैसा कि यह दृष्टान्त है, वह साधक सर्पकी केंचुलीरूप अशुद्धिमय पापसे मुक्त हो तृतीय मात्रारूप सामश्रुतियोंद्वारा ऊपरकी ओर ब्रह्मलोकको यानी हिरण्यगर्भ--- ब्रह्माके सत्यनामक लोकको ले जाया जाता है । वह हिरण्यगर्भ सम्पूर्ण संसारी जीवोंका आत्मखरूप है। वही लिङ्गदेहरूपसे समस्त जीवोंका अन्तरात्मा है। उस लिङ्गातमा हिरण्यगर्भमें ही समस्त जीव संहत हैं। अत: वह जीवघन है। वह त्रिमात्र ओङ्कार-का ज्ञाता एवं ध्यान करनेवाला विद्वान् इस उत्तम जीवघनखरूप

गर्भात्परात्परं पुरुषमीक्षते पुरिशयं सर्वशरीरा- सम्पूर्ण शरीरोंमें अनुप्रविष्ट परमात्मा-नुप्रविष्टं पञ्चति ध्यायमानः । तदेतस्मिन्यथोक्तार्थप्रकाशकौ मन्त्री भवतः ॥ ५ ::

परमात्माख्यं | हिरण्यगर्भसे भी श्रेष्ठ तथा पुरिशय-संज्ञक पुरुषको देखता है। इस उपर्युक्त अर्थको ही प्रकाशित करने-वाले येदो खोक यानी मन्त्र हैं ॥५॥

ओङ्कारकी तीन मात्राओं की विशेषता

तिस्रो मात्रा मृत्युमत्यः प्रयुक्ता अन्योन्यसक्ता अनविप्रयुक्ताः।

क्रियास बाह्याभ्यन्तरमध्यमास

सम्यक्त्रयुक्तासु न कम्पते ज्ञः॥ ६॥

ओङ्कारकी तीनों मात्राएँ [ पृथक्-पृथक् ] रहनेपर मृत्युसे युक्त हैं। वे [ध्यान-क्रियामें] प्रयुक्त होती हैं और परस्पर सम्बद्ध तथा अनविप्रयुक्ता ( जिनका विपरीत प्रयोग न किया गया हो-ऐसी ) हैं। इस प्रकार बाह्य ( जाग्रत् ), आभ्यन्तर ( सुषुप्ति ) और मध्यम ( स्वप्न-स्थानीय ) क्रियाओं में उनका सम्यक् प्रयोग किया जानेपर ज्ञाता पुरुष विचलित नहीं होता || ६ ||

तिस्रस्त्रिसंख्याका अकारो- ओङ्कारकी अकार, उकार और कारमकाराख्या ओङ्कारस्य मकार-ये तीन मात्राएँ मृत्युमती र्यासां विद्यते ता मृत्युमत्यो जो मृत्युकी पहुँचसे परे नहीं हैं मृत्युगोचर।दनतिक्रान्ता मृत्यु- अर्थात् मृत्युकी विषयभूता ही हैं गोचरा एवेत्यर्थः । ता आत्मनो उन्हें मृत्युमती कहते हैं । वे आत्मा-

मृत्युमत्यो मृत्यु- हैं। जिनकी मृत्यु विद्यमान है—

ध्यानाक्रयासु प्रयुक्ताः, कि चा-न्योन्यसक्ता इतरेतरसंबद्धाः. अनविष्रयुक्ता विशेषेणैकैकविषय एव प्रयुक्ता विष्रयुक्ताः, न तथा <mark>विप्रयुक्ता अविप्रयुक्ता नाविप्र-</mark> युक्ता अनिविष्ठयुक्ताः। किं तर्हि, विशेषेणैकस्मिन्ध्यान-तिसुषु क्रियास बाह्या-जाग्रत्स्वम-**३यन्त्रमध्यमास्** <mark>सुषुप्तस्थानपुरुषाभिध्यानलक्षणासु</mark> योगिक्रयासु सम्यक्त्रयुक्तासु सम्यग्ध्यानकाले प्रयोजितास न कम्पते न चलति जो योगी यथोक्तविभागज्ञ ओङ्कारस्ये-त्यर्थः. न तस्यैवंविदश्रलनम्प-यसाञाग्रत्स्वमसुषुप्त-पुरुषाः सह स्थानैमीत्रात्रयरूपेण

की ध्यानिक्रयाओं में प्रयुक्त होती हैं; और अन्योन्यसक्त यानी एक-दूसरीसे सम्बद्ध हैं [तथा] वे 'अनविप्र-युक्ता' हैं — जो विशेषरूपसे एक विषयमें ही प्रयुक्त हों वे 'विप्रयुक्ता' कहलाती हैं, तथा जो विप्रयुक्ता न हों उन्हें 'अविप्रयुक्ता' कहते हैं और जो अविप्रयुक्ता नहीं हैं वे ही 'अनविप्रयुक्ता' कहलाती हैं।

तो इससे क्या सिद्ध हुआ ? इस प्रकार विशेषरूपसे एक ही बाह्य, आभ्यन्तर और मध्यम तीन क्रियाओं-में यानी ध्यानकालमें जाग्रत्, खप्त और सुषुप्तिके अभिमानी विश्व, तैजस और प्राज्ञ अथवा समष्टिरूपसे विराट्, हिरण्यगर्भ और ईश्वर-इन पुरुषोंके अभिध्यानरूप तीनों ] योगिकयाओंके सम्यक् प्रयोग किये जानेपर—सम्यक् ध्यानकालमें प्रयो-जित होनेपर ज्ञानी-योगी अर्थात् ओङ्कारकी मात्राओंके पूर्वोक्त विभाग-को जाननेवाला साधक विचलित नहीं होता । इस प्रकार जाननेवाले उस योगीका विचिति होना सिद्ध नहीं होता । क्योंकि जाग्रत, खप्त और सुषुतिके अभिमानी पुरुष अपने स्थानोंके सहित मात्रात्रयरूप ओङ्कार

ओङ्कारात्मरूपेण दृष्टाः । स ह्येचं | स्वरूपसे देखे जा चुके हैं । इस प्रकार सर्वात्मभूत और ओङ्कार-विद्वान्सर्वात्मभूत ओङ्कारमयः स्वरूपताको प्राप्त हुआ वह विद्वान् कहाँसे और किसके प्रति विचलित कुतो वा चलेत्कस्मिन्या ।। ६ ।। होगा ? ।। ६ ॥

ऋगादि वेद और ओङ्कारसे प्राप्त होनेवाले लोक

दूसरा मन्त्र उपर्युक्त सम्पूर्ण अर्थका संग्रह करनेके छिये है— सर्वार्थसंग्रहार्थो द्वितीयो | मन्त्रः---

ऋग्भिरेतं यजुर्भिरन्तरिक्षं सामभिर्यत्तत्कवयो वेदयन्ते । तमोङ्कारेणैवायतनेनान्वेति विद्वान् यत्तच्छान्तमजरममृतमभयं परं चेति॥ ७॥

साधक ऋग्वेदद्वारा इस लोकको, यजुर्वेदद्वारा अन्तरिक्षको और सामवेदद्वारा उस लोकको प्राप्त होता है, जिसे विज्ञजन जानते हैं। तथा उस ओङ्काररूप आलम्बनके द्वारा ही विद्वान् उस लोकको प्राप्त होता है जो शान्त, अजर, अमर, अमय एवं सबसे पर (श्रेष्ठ ) है ॥ ७॥

ऋग्मिरेतं लोकं मनुष्योप-। ऋग्वेदद्वारा इस मनुष्योपलक्षित लिधतम् । सोमाधिष्ठितम् । सामभिर्यत्तद् अन्तरिक्षको और सामवेदद्वारा ब्रह्मलोकमिति तृतीयं कवयो उस तृतीय ब्रह्मलोकको, जिसे कि मेधाविनो वेदयन्ते नाविद्वांसो

यजुर्भिरन्तरिक्षं लोकको, यजुर्वेदद्वारा सोमाधिष्ठित विद्यावन्त एव कवि, मेधावी अर्थात् विद्वान्लोग । ही जानते हैं-अविद्वान् नहीं;

तं त्रिविधं लोकमोङ्कारेण
साधनेनापरब्रह्मलक्षणमन्वेत्यनुगच्छित विद्वान ।

तेनेवोङ्कारेण यत्तत्परं ब्रह्माक्षरं सत्यं पुरुषाच्यं शान्तं
विम्रुक्तं जाग्रत्स्वप्नसुपुप्त्यादिविशेषसर्वप्रपश्चविवर्जितमत एव
अजरं जरावर्जितममृतं मृत्युवर्जितमत एव यसाज्ञराविकियारहितमतोऽभयम्, यस्मादेव
अभयं तसात्परं निरतिशयम्;
तद्योङ्कारेणायतनेन गमनसाधनेनान्वेतीत्यर्थः । इतिशब्दो
वाक्यपरिसमाप्त्यर्थः ॥ ७॥

इस क्रमसे ओङ्काररूप साधनके द्वारा ही विद्वान् अपरब्रह्मस्वरूप इस त्रिविच लोकको प्राप्त हो जाता है अर्थात् इन तीनोंका अनुगमन करता है।

उस ओङ्कारसे ही वह उस अक्षर सत्य और पुरुषसंज्ञक परब्रहा-को प्राप्त होता है जो शान्त अर्थात जाप्रत्, स्वप्न और संविध आदि विशेषभावसे मुक्त तथा सब प्रकारके प्रपञ्चसे रहित है, इस्र छिये जो अजर--जराशून्य अतः अमृत-मृत्युरहित है। क्योंकि वह जरा आदि विकारोंसे रहित है इसलिये अभयरूप है। और अभय होनेके कारण ही पर-निरतिशय है तात्पर्य यह कि उसे भी वह ओङ्कार-आलम्बन यानी साधनके द्वारा ही प्राप्त होता है। मन्त्रके अन्तमें 'इति' शब्द वाक्यकी परिसमाप्तिके लिये है। । ७॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यश्रीमद्गोविन्दभगत्रत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमच्छङ्करभगवतः कृतौ प्रश्नोपनिषद्गाष्ये

पञ्चमः प्रश्नः ॥ ५ ॥



## कि सिक्ष

सुकेशाका प्रश्न—सोलह कलाओंवाला पुरुष कौन है ?

अथ हैनं सुकेशा भारद्वाजः पप्रच्छ । भगवन्हिर-ण्यनाभः कौसल्यो राजपुत्रो मामुपेत्यैतं प्रश्नमपृच्छत । षोडशकलं भारद्वाज पुरुषं वेत्थ तमहं कुमारमञ्जवं नाहिममं वेद यद्यहिमममवेदिषं कथं ते नावक्ष्यमिति समूलो वा एष परिशुष्यति योऽनृतमभिवद्ति तस्मान्ना-हीम्यनृतं वक्तुं स तूष्णीं रथमारुह्य प्रवत्राज । तं त्वा पृच्छामि कासौ पुरुष इति ॥ १॥

तदनन्तर उन पिपलादाचार्यसे भरद्वाजके पुत्र सुकेशाने पूछा-'भगवन् ! कोसलदेशके राजकुमार हिरण्यनाभने मेरे पास आकर यह प्रश्न पूछा था-- भारद्वाज ! क्या तू सोलह कलाओंवाले पुरुषको जानता हैं ?? तब मैंने उस कुमारसे कहा — 'मैं इसे नहीं जानता; यदि मैं इसे जानता होता तो तुझे क्यों न बतलाता ? जो पुरुष मिध्या भाषण करता है वह सब ओरसे मूळसहित सूख जाता है; अतः मैं मिथ्या भाषण नहीं कर सकता ।' तब वह चुपचाप रथपर चढ़कर चला गया। सो अब मैं आपसे उसके विषयमें पूछता हूँ कि वह पुरुष कहाँ है ?" ॥ १ ॥

अथ हैनं सुकेशा भारद्वाजः पप्रच्छ । समस्तं जगत्कार्यकारण-लक्षणं परसिन्नक्षरे सुषुप्तिकाले सम्प्र- (अविनाशी) परम पुरुषमें छीन

तदनन्तर उन पिप्पलादाचार्यसे भरद्वाजके पुत्र सुकेशाने पूछा। पहले यह कहा जा चुका है कि सह विज्ञानात्मना सुषुप्तिकालमें विज्ञानात्माके सहित सम्पूर्ण कार्यकारणरूप जगत् अक्षर

तिष्ठत इत्युक्तम् । सामर्थ्यात्प्रलये-ऽपि तस्मिन्नेवाक्षरे सम्प्रतिष्ठते जगत्तत एवोत्पद्यत इति सिद्धं भवति । न ह्यकारणे कार्यस्य सम्प्रतिष्ठानमुपपद्यते ।

उक्तं च 'आत्मन एष प्राणो जायते' इति । जगतश्र यन्मूलं तत्परिज्ञानात्परं श्रेय इति सर्वोपनिषदां निश्चितोऽर्थः। अनन्तरं चोक्तं 'स सर्वज्ञः सर्वो भवति' इति। वक्तव्यं च क तर्हि तदक्षरं सत्यं पुरुषाच्यं विज्ञेयमिति । तदर्थोऽयं आरभ्यते । वृत्तान्वाख्यानं च दुर्लभत्व ख्यापनेन विज्ञानस्य मुमुक्षूणां विशेषोपादानार्थम् ।

हो जाता है । इसी नियमके अनुसार यह भी सिद्ध होता है कि प्रलयकालमें भी यह जगत, उस अक्षरमें ही स्थित होता है और फिर उसीसे उत्पन्न हो जाता है, क्योंकि जो कारण नहीं है उसमें कार्यका लीन होना सम्भव नहीं है।

इसके सिवा [प्रभ ३ | ३ में ] यह कहा भी है कि भ्यह प्राण आत्मासे उत्पन्न होता है। तथा सम्पूर्ण उपनिषदोंका यह निश्चित अभिप्राय है कि 'जो जगतका आदि कारण है उसके ज्ञानसे ही आत्यन्तिक कल्याण हो सकता है। अभी प्रिश्न ४। १० में यह कहा जा चुका है कि 'वह सर्वज्ञ और सर्वात्मक हो जाता है।' अतः अब यह वतलाना चाहिये कि 'उस पुरुषसंज्ञक सत्य और अक्षरको कहाँ जानना चाहिये ? इसीके लिये यह ि छठा । प्रश्न आरम्भ किया जाता है। आख्या-उल्लेख इसलिये किया यिकाका गया है कि जिससे विज्ञानकी दुर्छभता प्रदर्शित होनेसे मुमुक्षुलोग प्राप्तिके लिये विशेष प्रयत करें।

हे भगवन् हिरण्यनाभो नामतः कोसलायां भवः कौसल्यो राज-पुत्रो जातितः क्षत्रियो माम् उपेत्योपगम्यैतमुच्यमानं मपृच्छत । षोडशकलं षोडश-संख्याकाः कला अवयवा डव आत्मन्यविद्याध्यारोपितरूपा यसिन् पुरुषे सोऽयं षोडशकलस्तं षोडशकलं हे भारद्वाज पुरुषं वेत्थ विजानासि । तमहं राजपुत्रं कुमारं पृष्टवन्तम् व्रवस्तानिसा नाहमिमं वेद यं त्वं पृच्छसीति। एवम्रक्तवत्यपि मय्यज्ञान-मसंभावयन्तं तमज्ञाने कारण-मवादिषम् । यदि कथश्चिदहमिमं त्वया पृष्टं पुरुषमवेदिषं विदित-वानसि कथमत्यन्तशिष्यगुण-वतेऽर्थिने ते तुभ्यं नावक्यं नोक्त-वानसि न ब्रुयामित्यर्थः भूयोऽप्यप्रत्ययमिवालक्ष्य प्रत्याययितुमत्रवम् समृल:

एषोऽन्यथा

सह मुलेन वा

[ अब सुकेशाका प्रन आरम्भ होता है—] हे भगवन् ! कौसल-पुरीमें उत्पन्न हुए हिरण्यनामनामक एक राजपुत्रने-जो जातिका क्षत्रिय था मेरे समीप आकर यह आगे किया- हे कहा जानेवाला प्रभ क्या तू षोडशकल भारद्वाज पुरुषको-जिस पुरुषमें, शरीरमें अविद्यावश अवयवोंके समान, सोलह कलाएँ आरोपित की गयी हों उसे षोडशकल पुरुष कहते हैं उस सोलह कलाओंवाले पुरुषको क्या त् जानता है ?' इस प्रकार प्छते हुए उस राजकुमारसे मैंने कहा — 'तुम जिसके विषयमें पूछते हो मैं उसे नहीं जानता ।'

ऐसा कहनेपर भी मुझमें अज्ञानकी सम्भावना न करनेवाले उस राजकुमारको मैंने अपने अज्ञानका कारण बतलाया— 'यदि कहीं तेरे पूछे हुए इस पुरुषको मैं जानता तो तुझ अत्यन्त शिष्यगुणसम्पन्न प्रार्थीसे क्यों न कहता ? अर्थात् तुझे क्यों न बतलाता ?' फिर भी उसे अविश्वस्त-सा देख उसको विश्वास दिलानेके लिये मैंने कहा— 'जो पुरुष अपने आत्माको अन्यथा करता हुआ अनृत—अयथार्थ

सन्तमात्मानमन्यथा कुर्वन्ननृत-मयथाभृतार्थमभिवदति यः स परिशुष्यति शोषम्रुपैतीहलोकपर-लोकाभ्यां विच्छिद्यते विनश्यति । यत एवं जाने तसान्नार्हाभ्यह-मनृतं वक्तुं मृदवत् ।

स राजपुत्र एवं प्रत्यायितः तृष्णीं वीडितो रथमारुह्य प्रवत्राज प्रगतवान् यथागतमेव। अतो न्यायत उपसन्नाय योग्याय जानता विद्या वक्तव्यवानतं च वक्तव्यं सर्वाख्यवस्थास <mark>इत्येतित्सद्धं भवति । तं पुरुषं</mark> त्वा त्वां पृच्छामि मम हदि विज्ञेयत्वेन शल्यमिव मे हदि स्थितं क्वासौ वर्तते विज्ञेयः पुरुष इति ॥ १ ॥

भाषण करता है वह सम्ल अर्थात् मूलके सहित सूख जाता है अर्थात् इस लोक और परलोक दोनोंसे ही विलग होकर नष्ट हो जाता है। मैं इस बातको जानता हूँ, इसलिये अज्ञानी पुरुषके समान मिथ्या भाषण नहीं कर सकता।

इस प्रकार विश्वास दिलाये जानेपर वह राजकुमार चुपचाप— संकुचित हो स्थपर चढ़कर जहाँसे आया था वहीं चला गया। इससे यह सिद्ध होता है कि अपने समीप नियमपूर्वक आये हुए योग्य जिज्ञासुके प्रति विज्ञ पुरुषको विद्याका उपदेश करना ही चाहिये तथा सभी अवस्थाओं में मिध्या भाषण कभी न करना चाहिये। [सुकेशा कहता है—हे भगवन्!] मेरे हृदयमें ज्ञातव्यरूपसे काँटेके समान खटकते हुए उस पुरुषके विषयमें मैं आपसे पूछता हूँ कि वह ज्ञातव्य पुरुष कहाँ रहता है शाशा।

<u> पिप्पलादका उत्तर—-वह पुरुप शरीरमें स्थित है</u>

तस्मै स होवाच । इहैवान्तः इशिरे सोम्य स पुरुषो यस्मिन्नेताः षोडश कलाः प्रभवन्तीति ॥ २ ॥ उससे आचार्य पिप्पलादने कहा—'हे सोम्य! जिसमें इन सोल्रह कलाओंका प्रादुर्भाव होता है वह पुरुष इस शरीरके भीतर ही वर्तमान है।। २।।

तस्मै स होवाच । इहैवान्तः-शरीरे हृदयपुण्डरीकाकाशमध्ये हे सोम्य स पुरुषो न देशान्तरे विज्ञेयो यस्मिन्नेता उच्यमानाः षोड्य कलाः प्राणाद्याः प्रभवन्ति उत्पद्यन्त इति षोडशकलाभिः उपाधिभृताभिः सकल डव निष्कलः पुरुषो लक्ष्यतेऽविद्ययेति तदुपाधिकलाध्यारोपापनयेन विद्यया स पुरुषः केवलो दर्शयि-तच्य इति कलानां तत्रभवत्व-मच्यते।प्राणादीनामत्यन्तनिर्विशेषे ह्यद्वये ग्रद्धे तत्त्वे न शक्योऽध्या-रोपमन्तरेण प्रतिपाद्यप्रतिपाद-नादिच्यवहारः कर्तुमिति कलानां आरोप्यन्ते प्रभवस्थित्यप्यया अविद्याविषयाः । चैतन्या-

उससे उस ( पिप्पलादाचार्य ) ने कहा-हे सोम्य ! उस पुरुषको यहीं—इस शरीरके भीतर हृदय-पुण्डरीकाकाशमें ही चाहिये-किसी अन्य देश (स्थान) में नहीं, जिस (पुरुष) में कि इन आगे कही जानेवाली आदि सोलह कलाओंका प्रादर्भाव होता है अर्थात जिससे ये उत्पन्न होती हैं। इन उपाधिभूत सोलह कलाओं के कारण वह पुरुष कला-हीन होकर भी अविद्यावश कला-वान्-सा दिखलायी देता है। उन औपाधिक कलाओंके अध्यारोपकी विद्यासे निवृत्ति करके उस पुरुषको शुद्ध दिखलाना है इसलिये प्राणादि कलाओंको उसीसे उत्पन्न होनेवाली कहा है, क्योंकि अत्यन्त निर्विशेष, अद्वय और विशुद्ध तत्त्वमें अध्या-बिना प्रतिपाद्य-प्रतिपादन आदि कोई व्यवहार नहीं किया जा सकता। इसलिये उसमें कलाओंके अविद्याविषयक उत्पत्ति। स्थिति और प्रलयका आरोप किया जाता है, क्योंकि ये कलाएँ चैतन्यसे

च्यितरेकेणैव हि कला जायमानाः तिष्ठन्त्यः प्रलीयमानाश्च सर्वदा लक्ष्यन्ते ।

अत एव भ्रान्ताः केचिद अग्निसंयोगाद् घृतमिव आत्मचैतन्ये घटाद्याकारेण चैतन्यम् विकल्पाः एव प्रतिक्षणं जायते नक्यतीति।तिन्तरोधेश्रन्यमिव सर्व-मित्यपरे । घटादिविषयं चैतन्यं चेतयित्रनित्यस्यात्मनोऽनित्यं जायते विनञ्चतीत्यपरे । चैतन्यं भूतधर्म इति लौकायतिकाः । अनवायोपजनधर्मकचैतन्य मारमा नामरूपाद्यपाधिधर्मैः स्व प्रत्यवभासते ''सत्यं ज्ञानमन-न्तं ब्रह्म" (तै० उ० २।१।१) "प्रज्ञानं ब्रह्म" (ऐ० उ० ५।३) <mark>''विज्ञानमानन्दं</mark> ब्रह्म'' (बृ० उ० ३ । ९ । २८ ) ''विज्ञानघन एव'' (चृ० उ० २।४।१२) इत्यादि-श्रुतिभ्यः । स्वरूपव्यमिचारिष्

अभिन्न रहकर ही सर्वदा उत्पन्न, स्थित तथा छीन होती देखी जाती हैं।

इसीसे कुछ भ्रान्त पुरुषोंका मत है कि 'अग्निके संयोगसे घृतके समान चैतन्य ही प्रत्येक **क्षणमें** घट आदि आकारोंमें उत्पन्न और नष्ट हो रहा है।' इनसे भिन्न दूसरों ( शून्यवादियों ) का मत है कि 'इनका निरोध हो जानेपर सब कुछ शून्यमय हो जाता है।" तथा अन्य ( नैयायिक ) कहते हैं चेतयिता नित्य आस्माकी घटादिको विषय करनेवाली अनित्य चेतनता उत्पन्न और नष्ट होती रहती है, तथा लौकायतिकों (देहात्मवादियों ) का कथन है कि 'चेतनता भूतोंका धर्म है।' परन्तु ''सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म'' ''प्रज्ञानं ब्रह्म'' 'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म'' '**विज्ञान**-घन एव'' इत्यादि श्रुति**योंसे यह** सिद्ध होता है कि उत्पत्ति**-नाशरूप** धर्मसे रहित चेतन ही आत्मा है; वही नाम-रूप आदि **औपाधिक** धर्मीसे युक्त भास रहा है। अपने खरूपसे व्यभिचारी (बदलनेवाले)

पदार्थेषु चैतन्यस्याव्यभिचाराद्यथा यथा यो यः पदार्थी विज्ञायते तथा तथा ज्ञायमानत्वादेव तस्य तस्य चैतन्यस्याव्यभिचारित्वम् । वस्तुतत्त्वं भवति किश्चितः न ज्ञायत इति चानुपप-श्चेयवस्तुनि न्नम्, रूपं च दश्यते ज्ञानस्य न चास्ति चक्षरिति अव्यभिचारो भवति यथा । व्यभिचरति तु ज्ञेयम्; न ज्ञानं व्यभिचरति कदाचिद्पि ज्ञेयम्, ज्ञेयाभावे-ऽपि ज्ञेयान्तरे भावाज्ज्ञानस्य। न हि ज्ञानेऽसति ज्ञेयं नाम भवति कस्यचितः सुषुप्तेऽदर्शनात् । ज्ञानस्यापि सुषुप्तेऽभावाज्ज्ञेय-व्यभिचार वज्ज्ञानस्वरूपस्य इति चेत ।

पदार्थोमें चैतन्यका व्यभिचार (परिवर्तन) न होनेके कारण जो पदार्थ जिस-जिस प्रकार जाना जाता है उसके उस-उस प्रकार जाने-जानेके कारण ही उस-उस पदार्थके चैतन्य-का अव्यभिचार सिद्ध होता है।\*

वस्तुतत्त्व है तो सही किन्तु जाना नहीं जाता' कहना तो 'रूप तो दिखलायी देता है परन्तु नेत्र नहीं है' इस कथनके समान अयुक्त ही है। ज्ञेयका तो ज्ञानमें व्यभिचार होता ज्ञानका ज्ञेयमें कभी व्यभिचार नहीं होता, क्योंकि एक ज्ञेयका अभाव ज्ञेयान्तरमें होनेपर भी रहता ही है; सद्भाव ज्ञानके अभावमें तो ज्ञेय किसीके लिये रहता ही नहीं, जैसा कि सुष्रिप्तिमें उनका अभाव देखा जाता है।

मध्यस्थ—सुषुप्तिमें तो ज्ञानका भी अभाव है; अतः उस समय ज्ञेयके समान ज्ञानके स्वरूपका भी व्यभिचार होता है ?

\* जो पदार्थ जिस प्रकार जाना जाता है उसके ज्ञानके प्रकारभेदका कारण तो उपाधि है, परन्तु उसमें ज्ञानत्व उस अव्यभिचारी चैतन्यका ही है जो सारी उपाधियोंकी ओटमें उनके अधिष्ठानरूपसे सर्वत्र अनुस्यूत है। इसीलिये यह कहा गया है कि जो पदार्थ जिस प्रकार भासता है उसके उसी प्रकार भासित होनेसे ही उस पदार्थके चैतन्यका अव्यभिचार सिद्ध होता है, क्योंकि यदि उसमें चैतन्यका व्यभिचार होता तो उसका ज्ञान ही नहीं हो सकता था। न ज्ञेयावभासकस्य ज्ञानस्या-

लोकवज्ज्ञेयाभिन्यञ्जक
श्वनसङ्गाव- त्वात्स्वन्यङ्ग्याभाव

श्वापनम् आलोकाभावानुपपत्तिवत्सुषुप्ते विज्ञानाभावानुपपत्तेः।

नह्यन्थकारे चक्षुषा रूपानुपलब्धौ

चक्षुषोऽभावः शक्यः कल्पयितुं
वैनाशिकेन।

वैनाशिको ज्ञेयामावे ज्ञाना-मावं कल्पयत्येवेति चेत्। येन तदभावं कल्पयेत्तस्या-

भावः केन कल्प्यत इति वैनाशिकमत-समीक्षा तदभावस्थापि ज्ञेय-

त्वाज्ज्ञानाभावे तदनुपपत्तेः।

ज्ञानस्य ज्ञेयाच्यतिरिक्तत्वा-ज्ज्ञेयामावे ज्ञानामाव इति चेत् ।

नः अभावस्यापि ज्ञेयत्वाभ्यु-पगमादभावोऽपि ज्ञेयोऽभ्युप-

सिद्धानती—ऐसा कहना ठीक नहीं । ज्ञेयका अवभासक प्रकाशके जेयकी समान व्यक्तिका कारण है; अतः प्रकाश्य वस्तुओंके अभावमें जिस प्रकाशका अभाव नहीं माना जाता उसी प्रकार सुप्रुप्तिमें वस्तओंकी प्रतीति न होनेसे विज्ञानका अभाव मानना ठीक नहीं। अन्धकारमें रूपकी उपलब्धि न होनेपर वैनाशिक [क्षणिक विज्ञानवादी ] भी नेत्रके अभावकी कल्पना नहीं कर सकता।

मध्यस्थ---परन्तु वैनाशिक तो ज्ञेयके अभावमें ज्ञानके अभावकी कल्पना करता ही है।

सिद्धान्ती—उस वैनाशिकको यह बतलाना चाहिये कि जिस [ ज्ञान ] से ज्ञेयके अभावकी कल्पना की जाती है उसका अभाव किससे कल्पना किया जाता है ? क्योंकि उस [ ज्ञान ] का अभाव भी ज्ञेयरूप होनेके कारण बिना ज्ञानके सिद्ध नहीं हो सकता।

मध्यस्थ-—ज्ञान ज्ञेयसे अभिन्त है, इसिळिये ज्ञेयके अभावमें ज्ञानका भी अभाव हो जाता है—ऐसा मानें तो?

ज्ञेयत्वाभ्यु- सिद्धान्ती—ऐसी बात नहीं है, ज्ञेयोऽभ्युप- क्योंिक अभाव भी ज्ञेयरूप माना

गम्यते वैनाशिकैर्नित्यश्च तद्व्य-तिरिक्तं चेज्ज्ञानं नित्यं कल्पितं स्यात्तदभावस्य च ज्ञानात्मक-त्वादभावत्वं वाङ्यात्रमेव परमार्थतोऽभावत्वमनित्यत्वं । न च नित्यस्य ज्ञानस्याभावनाममात्राध्यारोपे किश्चिन विखनम् । अथाभावो ज्ञेयोऽपि सन ज्ञानव्यतिरिक्त इति चेत्। न तर्हि ज्ञेयाभावे ज्ञाना-भावः । ज्ञेयं ज्ञानव्यतिरिक्तं न त

ज्ञानं ज्ञेयव्यतिरिक्तामिति चेत्।
नः शब्दमात्रत्वाद्विशेषानुपपत्तेः। ज्ञेयज्ञानयोरेकत्वं चेदभ्युपगम्यते ज्ञेयं ज्ञानव्यतिरिक्तं
ज्ञानं ज्ञेयव्यतिरिक्तं नेति तु
शब्दमात्रमेतद्विहरिग्रव्यतिरिक्तः

गया है। वैनाशिकोंने अभावकों भी ज्ञेय और नित्य खीकार किया है। यदि ज्ञान उससे [ ज्ञेयसे ] अभिन्न है तो वह [ उनके मतमें भी ] नित्य मान लिया जाता है। तथा उसका अभाव भी ज्ञानखरूप होनेके कारण उसका अभावत्व नाममात्रको ही रहता है, वास्तवमें ज्ञानका अभावत्व एवं अनित्यत्व सिद्ध नहीं होता। नित्यज्ञानका केवल अभाव' नाम रख देनेसे ही हमारा कुछ बिगड़ नहीं जाता।

मध्यस्थ—िकन्तु यदि अभाव ज्ञेय होनेपर भी ज्ञानसे भिन्न माना जाय तो ?

सिद्धान्ती—तब तो इयका अभाव होनेपर ज्ञानका अभाव हो ही नहीं सकता।

मध्यस्थ-प्रन्तु ज्ञेय ही ज्ञानसे भिन्न माना जाय, ज्ञान ज्ञेयसे भिन्न न माना जाय तो ?

मिद्धानती—ऐसा मत कहो, क्योंकि यह कथन केवल शब्दमात्र होनेसे इसमें कोई विशेषता नहीं है। यदि तुम ज्ञान और ज्ञेयकी अभिन्नता मानते हो तो ज्ञेय ज्ञानसे भिन्न है किन्तु ज्ञान 'ज्ञेयसे भिन्न नहीं है' यह कथन इसी प्रकार केवल शब्दमात्र है जैसे यह मानना अग्निर्न विद्विन्यतिरिक्त इति

यद्वदभ्युपगम्यते । ज्ञेयन्यतिरेके

तु ज्ञानस्य ज्ञेयाभावे ज्ञानाभावा
जुपपित्तः सिद्धा ।

ज्ञेयाभावेऽदर्शनादभावो

ज्ञानस्थेति चेत् ?

न, सुषुप्ते ज्ञप्त्यभ्युपगमात् ।

वैनाशिकरभ्युपगम्यते हि सुषुप्ते
ऽपि ज्ञानास्तित्वम् ।

ज्ञेयत्वमभ्युपगम्यते

ज्ञानस्य स्वेनैवेति चेत्।

न, भेदस्य सिद्धत्वात्। सिद्धं

ह्यभाविद्येयविषयस्य ज्ञानस्य

अभावद्येयविषयस्य ज्ञानस्य

अभावद्येयव्यतिरेकाज्ज्ञेयज्ञानयोः

अन्यत्वम्। न हि तित्सद्धं मृत
मिवोज्जीवियतुं पुनरन्यथा कर्तुं

शक्यते वैनाशिकशतैरिप।

कि 'विह्न अग्निसे भिन्न है, परन्तु अग्नि विह्नसे भिन्न नहीं है।' अतः यह सिद्ध हुआ कि ज्ञान ज्ञेयसे व्यितिरक्ति होनेके कारण ज्ञेयका अभाव होनेपर ज्ञानका अभाव नहीं माना जा सकता।

मध्यस्थ-परन्तु ज्ञेयका अभाव हो जानेपर तो प्रतीत न होनेके कारण ज्ञानका भी अभाव हो जाता है ?

सिद्धान्ती—ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि सुपुप्तिमें ज्ञप्तिका अस्तित्व माना गया है—वैनाशिकोंने सुपुप्तिमें भी विज्ञानका अस्तित्व स्वीकार किया ही है।

मध्यस्थ-परन्तु उस अवस्थामें भी ज्ञानका ज्ञेयत्व खयं अपनेसे [ज्ञानसे] ही माना जाता है।\*

सिद्धान्ती—ऐसी बात नहीं है, क्योंकि उन [ ज्ञान और ज्ञेय ] का भेद सिद्ध हो ही चुका है । अभाव-रूप विज्ञेयविषयक ज्ञान अभावरूप ज्ञेयसे भिन्न होनेके कारण ज्ञेय और ज्ञानकी भिन्नता पहले सिद्ध हो ही चुकी है । उस सिद्ध हुई बातको, मृतकको पुनः जीवित करनेके समान, सैकड़ों वैनाशिकं भी अन्यथा नहीं कर सकते।

<sup>🕸</sup> अर्थात् ज्ञान ज्ञानका ही ज्ञेय माना गया है।

श्वानस्य ज्ञेयत्वमेवेति तद्य-न्येन तद्प्यन्येनेति त्वत्पक्षेऽति-श्रसङ्ग इति चेत् ।

न, तिं स्था ।

यदा हि सर्व ज्ञेयं कस्यचित्तदा

तद्धचितिरक्तं ज्ञानं ज्ञानमेवेति

द्वितीयो विभाग एवाभ्युपगम्यते
उनैनाशिकैने तृतीयस्तदिषय

इत्यनवस्थानुपपत्तिः ।

ज्ञानस्य स्वेनैवाविज्ञेयत्वे
सर्वज्ञत्वहानिरिति चेत् ।
सोऽपि दोषस्तस्यैवास्तु किं
तिष्मवर्हणेनास्माकम् । अनवस्थादोषश्च ज्ञानस्य ज्ञेयत्वाभ्युपगमात् । अवश्यं च वैनाशिकानां
ज्ञानं ज्ञेयम् । स्वात्मना चाविज्ञेयत्वैनानवस्थानिवार्या ।

पूर्व ० – ज्ञानको किसी अन्य ज्ञेयकी अपेक्षा है — यदि ऐसा मानें तो तेरे पक्षमें 'वह ज्ञान किसी अन्यका ज्ञेय है और वह किसी अन्यका' ऐसा माननेसे अनवस्था-दोष होगा।

सिद्धान्ती—ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि सम्पूर्ण वस्तुओंका [ ज्ञान और ज्ञेयरूपसे ] विभाग किया जा सकता है । जब कि सब वस्तुएँ किसी एकहीकी ज्ञेय हैं तो उनसे भिन्न [ उनका प्रकाशक ] ज्ञान तो ज्ञान ही रहता है । यह वैनाशिकोंसे इतर मतावलम्बियोंने दूसरा ही विभाग माना है । इस विषयमें कोई तीसरा विभाग नहीं माना गया । अतः उनके मतमें अनवस्था नहीं आ सकती ।

पूर्व ० —यदि ज्ञानको अपनेसे ही ज्ञेय न माना जायगा तो उसके सर्वज्ञत्वकी हानि होगी।

सिद्धान्ती—यह दोष भी उस [वैनाशिक] का ही हो सकता है; हमें उसे रोकनेकी क्या आवस्य-कता है ? अनवस्थादोष भी ज्ञानका ज्ञेयत्व माननेसे ही है । वैनाशिकोंके मतमें ज्ञान ज्ञेय तो अवस्य ही है; अतः अपना ही ज्ञेय न हो सकनेके कारण उसकी अनवस्था भी अनिवार्य ही है । समान एवायं दोष इति चेत्।

न, ज्ञानस्यैकत्वोपपत्तेः

श्रानावभासस्य सर्वदेशकालपुरुषाद्य-औपाधिक-

मनेकत्वम् वस्थमेकमेव ज्ञानं

नामरूपाद्यनेकोपाधिभेदात्

सवित्रादिजलादिप्रतिबिम्बवद्

अनेकधावमासत इति । नासौ

दोषः । तथा चेहेदमुच्यते ।

ननु श्रुतेरिहैवान्तःशरीरे परिच्छिन्नः कुण्डबद्रवत्पुरुष इति ।

न, प्राणादिकलाकारण-त्वात्। न हि शरीर-

अपरिच्छित्रत्व-मात्रपरिच्छित्रस्य प्राण-विरूपणम् श्रद्धादीनां कलानां

कारणत्वं प्रतिपत्तुं शक्नुयात्। कलाकार्यत्वाच शरीरस्य । न हि प्ररुषकार्याणां कलानां कार्यं *पूर्व* ० — यह दोष तो तु**म्हारे** पक्षमें भी ऐसा ही है । \*

सिद्धान्ती—नहीं, ज्ञानका एकत्व सिद्ध हो जानेके कारण [ हमारे मतमें ऐसा कोई दोष नहीं आ सकता; हम तो मानते हैं कि ] सम्पूर्ण देश, काल और पुरुष आदि अवस्थाओंमें जलादिमें प्रतिबिम्बित हुए सूर्य आदिके समान एक ही ज्ञान अनेक प्रकारसे भासित हो रहा है | अतः [ हमारे मतमें ] यह दोष नहीं है | इसीसे यहाँ यह [ कलाओंके प्रादुर्भावकी ] बात कही गयी है |

पूर्व ०-परन्तु इस श्रुतिके अनुसार तो पुरुष, कूँडेमें बेरके समान इस शरीरमें ही परिच्छिन है ।

सिद्धान्ती—ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि पुरुष प्राणादि कलाओंका कारण है; और जो शरीरमात्रसे परिच्छन्न होगा उसे प्राण एवं श्रद्धादि कलाओंके कारण-रूपसे कोई नहीं जान सकता, क्योंकि शरीर तो उन कलाओंका ही कार्य है। पुरुषकी कार्यरूप कलाओंका कार्य होकर शरीर

<sup>🤹</sup> क्योंकि ज्ञानको किसीका ज्ञेय न माननेसे उसका व्यवहार ही सिद्ध नहीं हो सकता।

सच्छरीरं कारणकारणं स्वस्य पुरुषं कुण्डबदरिमवाभ्यन्तरी-कुर्यात्।

बीजबृक्षादिवत्स्यादिति चेत्।
यथा बीजकार्यं वृक्षस्तत्कार्यं च
फलं स्वकारणकारणं बीजसभ्यन्तरीकरोत्याम्रादि तद्वत्
पुरुषमभ्यन्तरीकुर्याच्छरीरं स्वकारणकारणमपीति चेत्।

नः अन्यत्वात्सावयवत्वाच्च।

दृष्टान्ते कारणवीजाद वृक्षफलसंवृतान्यन्यान्येव गीजानि
दृष्टान्तिके तु स्वकारणकारणभूतः स एव पुरुषः शरीरेऽभ्यनतरीकृतः श्रूयते। बीजवृक्षादीनां
सावयवत्वाच स्यादाधाराधेयत्वं
निरवयवश्च पुरुषः सावयवाद्यः
कलाः शरीरं च। एतेनाकाशस्यापि शरीराधारत्वमन्तपपननं

अपने कारणके कारण पुरुषको, कुँडेमें बेरके समान, अपने भीतर नहीं कर सकता।

पूर्व • —यदि बीज और वृक्षादिके समान ऐसा हो सकता हो तो ? जिस प्रकार बीजका कार्य वृक्ष है और उसका कार्य आम्रादि फल अपने कारणके कारण बीजको अपने भीतर कर लेता है उसी प्रकार अपने कारएका कारण होनेपर भी शरीर पुरुषको अपने भीतर कर लेगा—ऐसा मानें तो ?

सिद्धान्ती—[ पूर्वबीजसे ] अन्य और सावयव होनेके कारण यह दृष्टान्त ठीक नहीं है । दृष्टान्तमें कारणरूप बीजसे वृक्षके फलसे ढँके हुए बीज भिन्न ही हैं, किन्तु दार्धान्तमें तो अपने कारणका कारणरूप वही पुरुष शरीरके भीतर हुआ सुना जाता है । इसके सिवा सावयव होनेके कारण भी बीज और वृक्षादिमें परस्पर आधार-आधेयभाव हो सकता है । किन्तु इधर पुरुष तो निरवयव है तथा कलाएँ और शरीर सावयव हैं । इससे तो शरीर आकाशका भी आधार नहीं बन सकता, फिर

किम्रताकाशकारणस्य पुरुषस्य तस्मादसमानो दृष्टान्तः। किं दृष्टान्तेन वचनात्स्यादिति चेत्।

नः, वचनस्याकारकत्वात् । न हि वचनं वस्तुनोऽन्यथाकरणे च्याप्रियते । किं तर्हि ? यथा-भुतार्थावद्योतने । तसादन्तः-इत्येतद्वचनमण्डस्यान्त-व्योंमेतिवच्च द्रष्टव्यम् । उपलब्धिनिमित्तत्वाच्च. दर्शनश्रवणमननविज्ञानादिलिङ्गैः परिच्छिन्न अन्तःशरीरे इच द्यपलभ्यते पुरुष उपलभ्यते चात उच्यतेऽन्तःशरीरे सोम्य स पुरुष इति । न पुनराकाशकारणः सन्कुण्डबद रवच्छरीरपरिच्छिन

आकाशके भी कारणखरूप पुरुषकी तो बात ही क्या है। इसलिये यह दृष्टान्त विषम है।

मध्यस्थ—दृष्टान्तसे क्या है ? श्रुतिके वचनसे तो ऐसा ही होना चाहिये।

सिद्धानती—ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि वचन कुछ करनेवाला नहीं है। किसी वस्तुको कुछ-का-कुछ कर देनेके लिये वचन प्रवृत्ता नहीं हुआ करता। तो फिर वह क्या करता है? वह तो ज्यों-की-त्यों वस्तु दिखलानेमें ही प्रवृत्त होता है। अत: 'अन्त:शरीरे' इस वचन-को 'अण्डेके भीतर आकाश' इस कथनसे समान ही समझना चाहिये।

इसके सिवा उपलब्धिका कारण होनेसे भी [ ऐसा कहा गया है ]। दर्शन, श्रवण, मनन और विज्ञान [ जानना ] आदि लिङ्गोंसे पुरुष शरीरके भीतर पिरिच्छिन-सा दिखलायी देता है, तथा इस [शरीर] में ही उसकी उपलब्धि भी होती है। इसीलिये यह कहा गया है कि 'है सोम्य ! वह पुरुष इस शरीरके भीतर है।' नहीं तो, आकाशका भी कारण होकर वह कूँडेमें बेरके समान शरीरमें पिरिच्छन है—ऐसी इति मनसापीच्छति वक्तुं मृढो-ऽपि किम्रुत प्रमाणभूता श्रुतिः 11211

बात कहनेकी तो कोई मूढ पुरुष भी अपने मनसे भी इच्छा नहीं कर सकता, फिर प्रमाणभूता श्रुतिकी तो बात ही क्या है १॥२॥

यसिन्नेताः षोडश कलाः प्रभवन्तीत्युक्तं पुरुषविशेषणार्थं कलानां प्रभवः स चान्यार्थोऽपि श्रुतः केन क्रमेण सादित्यत च इदमुच्यते—चेतनपूर्विका सृष्टिरित्येवमर्थं च।

ऊपर 'जिसमें ये सोलह कलाएँ उत्पन होती हैं' यह बात पुरुषकी विशेषता बतलानेके लिये कही है। इस प्रकार अन्य अर्थ [ यानी पुरुष-की विशेषता बतलाने ] के लिये श्रवण किया हुआ वह कलाओंका प्रादुर्भाव किस क्रमसे हुआ यह बतलानेके लिये तथा सृष्टि चेतनपूर्विका है--इस बातको भी प्रकट करनेके लिये अब इस प्रकार कहा जाता है--

## ईक्षणपूर्वक सृष्टि

स ईक्षांचके । कस्मिन्नहमुत्कान्त उत्कान्तो भवि-ष्यामि कस्मिन्वा प्रतिष्ठिते प्रतिष्ठास्यामीति ॥ ३ ॥

उसने विचार किया कि किसके उक्तमण करनेपर मैं भी उक्तमण कर जाऊँगा और किसके स्थित रहनेपर मैं स्थित रहूँगा ? ॥ ३॥

स पुरुषः षोडशकलः पृष्टो

सृष्टिफलक्रमादिविषयम्। कथम् १ विचार किया । किस प्रकार विचार

उस सोलह कलाओंवाले पुरुष-ने, जिसके विषयमें भारद्वाजने यो भारद्वाजेन ईक्षांचक्र ईक्षणं प्रश्न किया था, [प्राणादिकी] उत्पत्ति, [ उसके उत्क्रमण आदि ] दर्शनं चक्रे कृतवानित्यर्थः फल और [ प्राणसे श्रद्धा आदि ] क्रमके विषयमें ईक्षण-दर्शन यानी

इत्युच्यते कस्मिन्कर्तृ विशेषे देहादुत्कान्त उत्कान्तो भविष्यामि अहमेवं कस्मिन्या शरीरे प्रतिष्ठिते अहं प्रतिष्ठास्थामि प्रतिष्ठितः स्यामित्यर्थः।

नन्यात्मा कर्ता प्रधानं कर्तु. अतः पुरुषार्थं प्रयोजन-सांख्या नां प्रधानकर्तृत्वम् मुर्रीकृत्य प्रधानं **प्रवर्तते महदाद्याकारेण । तत्रेद-**मनुपपन्नं पुरुषस्य स्वातन्त्रयेण ईक्षापूर्वकं कर्तृत्ववचनम्; प्रधाने प्र-सत्त्वादिगुणसाम्ये माणोपपन्ने सृष्टिकर्तरि सतीश्व-रेच्छानुवर्तिषु परमाणुष वा सत्खात्मनोऽप्येकत्वेन कत्त्वे साधनाभाव रमन आत्मन्य-नर्थकर्तृत्वानुपपत्तेश्र न हि चेतनावान्बुद्धिपूर्वकार्यात्मनोऽनर्थं कुर्यात्।तस्मात्पुरुषार्थेन प्रयोजनेन ईक्षापूर्वकमिव नियतक्रमेण प्रवर्त-

किया ? सो बतलाते हैं — 'किस विशेष कर्ताके शरीरसे उत्क्रमण करनेपर मैं भी उत्क्रमण कर जाऊँगा तथा इसी प्रकार शरीरमें किसके स्थित रहनेपर मैं भी स्थित रहूँगा' [—-यह निश्चय करनेके लिये उसने विचार किया]।

पूर्व ०- सांख्यमतानुसार आत्मा अकर्ता है और प्रधान सब कुछ करनेवाला है। अतः पुरुष<mark>के</mark> लिये उसके [ भोग और अपवर्गरूप] प्रयोजनको सामने रख प्रधान ही महदादिरूपसे प्रवृत्त होता है। इस प्रकार सत्त्वादि गुणोंके साम्यावस्था-रूप एवंसृष्टिकर्ता प्रधानके प्रमाणतः सिद्ध होते द्वए तथा वियायिकके मतानुसार ] ईश्वरकी अनुवर्तन करनेवाले परमाणुओंके रहते हुए एकमात्र होनेके आत्माके कर्तृत्वमें कोई साधन न होनेसे तथा उसका अपने ही लिये अनुर्थकारित्व भी सिद्ध न हो सकनेके कारण पुरुषका जो खतन्त्रतासे ईक्षणपूर्वक कर्तृत्व बतलाया गया है वह अयुक्त है; क्योंकि बुद्धिपूर्वक कर्म करनेवाला कोई भी चेतनायुक्त व्यक्ति अपना अनर्थ नहीं करेगा। अतः पुरुषके प्रयोजनसे मानो ईक्षा-पूर्वक नियमित क्रमसे प्रवृत्त हुए

मानेऽचेतने प्रधाने चेतनवदुप-चारोऽयं 'स ईक्षांचके' इत्यादिः। यथा राज्ञः सर्वार्थकारिणि भृत्ये राजेति तद्वत्।

नः आत्मनो भोक्तृत्ववत्कर्त्तसांस्यमत- त्वोपप्त्तेः। यथा सांस्यतिरमनम् स्य चिन्मात्रस्यापरिणामिनोऽप्यात्मनो भोक्तृत्वं
तद्वद्वेदवादिनामीक्षादिपूर्वकं
जगन्कर्तृत्वम्रपपननं श्रुतिप्रामाण्यात् ।

तन्वान्तरपरिणाम आत्मनोऽनित्यत्वाशुद्धत्वानेकत्वनिमित्तो
न चिन्मात्रस्वरूपविक्रिया। अतः
पुरुषस्य स्वात्मन्येत्र भोक्तृत्वे
चिन्मात्रस्वरूपविक्रियान दोषाय।
भवतां पुनर्वेदवादिनां सृष्टिकर्तृत्वे तन्वान्तरपरिणाम एवेत्यात्मनोऽनित्यत्वादिसर्वदोषप्रसङ्गः
इति चेत्।

अचेतन प्रधानमें चेतनकी माँति 'उसने विचार किया' इत्यादि प्रयोग औपचारिक है; जैसे राजाका सारा कार्य करनेवाले सेवकको भी 'राजा' कहा जाता है, उसीके समान इसे समझना चाहिये।

मिद्धान्ती—ऐसा कहना उचित नहीं, क्योंकि आत्माके भोक्तृत्वके समान उसका कर्तृत्व भी बन सकता है। जिस प्रकार सांख्यमतमें चिन्मात्र और अपरिणामी आत्माका भोक्तृत्व सम्भव है उसी प्रकार श्रुति-प्रमाणसे वेदवादियोंके मतमें उसका ईक्षणपूर्वक कर्तृत्व भी बन सकता है।

पूर्व०—आत्माका तत्त्वान्तरपरिणाम ही उसके अनित्यत्व, अशुद्धत्व और अनेकत्वका कारण है, चिन्मात्र-खरूपका विकार नहीं । अतः पुरुषका अपनेमें ही भोक्तृत्व रहनेके कारण उसका चिन्मात्रखरूप विकार किसी प्रकारके दोषका कारण नहीं है । किन्तु आप वेदवादियोंके मतानुसार सृष्टिका कर्तृत्व माननेमें तो उसका तत्त्वान्तरपरिणाम ही मानना होगा और इससे आत्माके अनित्यत्व आदि सब प्रकारके दोषों-का प्रसङ्ग उपस्थित हो जायगा। नः एकस्याप्यात्मनोऽनि
वात्मनः द्यायां विषयनामरूपो
कर्त्विदि- पाध्यनुपाधिकृतविशेषा
व्यवहारस्य भ्युपगमादविद्याकृत
वौपाधिकत्वम् नामरूपोपाधिकृतो हि

विशेषोऽभ्युपगम्यत आत्मनो

वन्धमोक्षादिशास्त्रकृतसं व्यवहा
गय परमार्थतोऽनुपाधिकृतं च

तत्त्वमेकमेवाद्वितीयग्रुपादेयं सर्व
तार्किकवुद्धचनवगाद्यमभयं शिवम्

इष्यते न तत्र कर्तृत्वं भोकतृत्वं

वा क्रियाकारकफलं च स्याद्

अद्वैतत्वात्सर्वभावानाम्।

सांख्यास्त्वविद्याध्यारोपितम्
एव पुरुषे कर्तृत्वं क्रियाकारकं
फलं चेति कल्पयित्वागमवाद्यत्वात्पुनस्ततस्त्रस्यन्तः परमार्थत
एव भोक्तृत्वं पुरुषस्येच्छन्ति
तत्त्वान्तरं च प्रधानं पुरुषात्परमार्थवस्तुभूतमेव कल्पयन्तोऽन्यतार्किककृतचुद्धिविषयाः सन्तो
विहन्यन्ते ।

सिद्धान्ती-यह बात नहीं है, क्योंकि हम अविद्याविषयक नाम-रूपमय उपाधि तथा उसके अभावके कारण ही एकमात्र [ निरुपाधिक ] आत्माकी [ औपाधिक ] विशेषता मानते हैं । बन्ध-मोक्षादि शास्त्रके व्यवहारके लिये ही नाम-रूप-उपाधिमूलक अविद्याकृत विशेष माना गया है; परमार्थतः तो अनुपाधिकृत एक अद्वितीय तत्त्व ही जो चाहिये. मानना अविषय, तार्किकोंकी बुद्धिका और शिवस्वरूप कर्तृत्व-भोक्तृत्व क्रिया-कारक या फल कुछ भी नहीं है, क्योंकि सभी भाव अद्वैतरूप हैं।

परन्तु सांख्यवादी तो पुरुषमें पहले अविद्यारोपित क्रिया, कारक, कर्तृत्वं और फलकी कल्पना कर फिर वेदबाह्य होनेके कारण उससे घवड़ाकर पुरुषका वास्तविक भोक्तृत्व मान बैठे हैं। तथा प्रधानको पुरुषसे भिन्न तत्त्वान्तर-भूत परमार्थवस्तु मान लेनेके कारण अन्य तार्किकोंकी बुद्धिके विषय होकर अपने सिद्धान्तसे गिरा दिये जाते हैं।

तथेतरे तार्किकाः सांख्यैः ।
इत्येवं परस्परिवरुद्धार्थकरुपनात
आमिषार्थिन इव प्राणिनोऽन्योन्यविरुद्धमानार्थदर्शित्वात्
परमार्थतत्त्वादूरम् एवापकृष्यन्ते ।
अतस्तन्मतमनादृत्य वेदान्तार्थतत्त्वमेकत्वदर्शनं प्रति आदरवन्तो मुमुक्षवः स्युरिति तार्किकमतदोषप्रदर्शनं किञ्चिदुच्यते
अस्माभिनं तु तार्किकवत्तात्पर्येण ।
तथैतदत्रोक्तम्—

"विवदत्स्वेव निक्षिप्य विरोधोद्भवकारणम् । तैः संरक्षितसद्बुद्धिः सुखं निर्वाति वेदवित् ॥"

किं च भोक्तुत्वकर्तृत्वयो-विक्रिययोविशेषानुपपत्तिः । का नामासौ कर्तृत्वाज्ञात्यन्तरभूता भोक्तुत्वविशिष्टा विक्रिया यतो सोक्तैव पुरुषः कल्प्यते न कर्ता इसी प्रकार दूसरे तार्किक सांख्य-वादियोंसे परास्त हो जाते हैं। इस प्रकार परस्पर विरुद्ध अर्थकी कल्पना कर मांसलोल्लप प्राणियोंके समान एक दूसरेके विरोधी अर्थको ही देखने-वाले होनेसे परमार्थतत्त्वसे दूर ही हटा दिये जाते हैं। अतः मुमुक्षुलोग उनके मतका अनादर कर वेदान्तके तात्पर्यार्थ एकत्वदर्शनके प्रति आदर-युक्त हों—इसलिये ही हम तार्किकों-के मतका किश्चित् दोष प्रदर्शित करते हैं, तार्किकोंके समान कुछ तत्परतासे नहीं।

तथा इस विषयमें ऐसा कहा गया है—

"[ मेद सत्य है—-] इस विरोध-की उत्पत्तिके कारणको विवाद करनेवालोंके ऊपर ही छोड़कर जिसने अपनी सद्बुद्धिको उनसे सुरक्षित रक्खा है वह वेदवेत्ता सुख-पूर्वक शान्तिको प्राप्त हो जाता है।"

इसके सिवा, भोक्तृत्व और कर्तृत्व इन दोनों विकारोंमें कोई अन्तर मानना भी उचित नहीं है। कर्तृत्वसे विजातीय यह भोक्तृत्व-विशिष्ट विकार है क्या ? जिससे कि पुरुष भोक्ता ही माना जाता

ननूक्तं पुरुषश्चिन्मात्र एव स सांख्यानां च स्वात्मस्यो विक्रि-कर्तृत्वभोक्तृत्व-यते भुझानो रवरूपविवेचनम्तत्त्वानतरप्रिणा-मेन । प्रधानं तु तत्त्वान्तरपरिणा-विक्रियतेऽतोऽनेकमशुद्ध-मचेतनं चेत्यादिधर्मवत्तद्विपरीतः

पुरुषः।

नासौ विशेषो वाङ्मात्रत्वात्। प्राग्मोगोत्पत्तेः केवल-चिन्मात्रस्य पुरुषस्य भोक्तृत्वं नाम विशेषो भोगो-रपत्तिकाले चेजायते निवृत्ते च मोगे पुनस्तद्विशेषाद्येतश्चिन्मात्र एव भवतीति चेन्महदाद्याकारेण च परिणम्य प्रधानं ततोऽपेत्य पुनः प्रधानं स्वरूपेणावतिष्ठत इत्यस्यां कल्पनायां न कश्चि-द्विशेष इति वाङ्मात्रेण प्रधान-

प्रधानं तु कर्त्रेव न भोक्त्रिति । है, कर्ता नहीं तथा प्रधान कर्ता ही है, भोक्ता नहीं ?

> पूर्व ० – यह पहले ही कहा जा चुका है कि पुरुष चिन्मात्र ही है और वह भोग करते समय अपने खरूपमें स्थित हुआ ही विकारको प्राप्त होता है—उसका विकार तत्त्वान्तरपरिणामके द्वारा होता । किन्तु प्रधान तत्त्वान्तर-परिणामके द्वारा विकृत होता है; अतः वह । महत्तत्त्वादि-भेदसे अनेक, अशुद्ध और अचेतन आदि धर्मोंसे युक्त है, तथा पुरुष उससे विपरीत खभाववाला है।

सिद्धान्ती-यह कोई विशेषता नहीं है, क्योंकि यह तो केवल शब्दमात्र है । यदि भोगोत्पत्तिके पूर्व केवल चिन्मात्ररूपसे स्थित पुरुषमें भोगकी उत्पत्तिके समय ही भोक्तुत्वरूप कोई विशेषता होती है और भोगके निवृत्त होनेपर उस विशेषताके दूर हो जानेपर वह फिर चिन्मात्र ही रह जाता है तो महत् आदिरूपसे भी परिणत होकर उनसे निवृत्त होनेपर फिर प्रधानरूपसे ही स्थित हो जाता है । अतः इस कल्पनामें कोई विशेषता नहीं है; इसलिये तुम्हारे द्वारा प्रधान और पुरुषके

पुरुषयोविंशिष्टविकिया कल्प्यते ।

अथ भोगकालेऽपि चिन्मात्र एव प्राग्वत्पुरुष इति चेत् ।

न तर्हि परमार्थतो भोगः पुरुषस्य ।

भोगकाले चिन्मात्रस्य विक्रिया परमार्थेव तेन भोगः पुरुषस्येति चैत्।

नः प्रधानस्थापि भोगकाले

चिन्मात्रस्यैव विक्रिया भोक्तृत्वम्

विक्रियावन्वाद्धोक्तृत्वप्रसङ्गः

इति चेदौष्ण्याद्यसाधारणधर्म-

वतामग्न्यादीनामभोक्तृत्वे हेत्व-

जुपपत्तिः।

प्रधानपुरुषयोर्द्धयोर्युगपद्भो-

क्तृत्वमिति चेत्।

प्र० उ० ८-

विशिष्ट विकारकी कल्पना केवल शब्दमात्रसे ही की गयी है।

पूर्व • -ठीक है, परन्तु भोगकाल-में भी तो पुरुष पूर्ववत् चिन्मात्र ही है।

सिद्धान्ती—तब तो प्रमार्थतः
पुरुषका भोग ही सिद्ध नहीं होता।
पूर्व ०—परन्तु भोगकालमें जो
चिन्मात्र पुरुषका विकार होता है
वह वास्तविक ही होता है; इससे
पुरुषका भोग सिद्ध होता है।

सिद्धान्ती—नहीं, भोगकालमें तो प्रधान भी विकारयुक्त होता है, इससे उसके भी भोक्तृत्वका प्रसङ्ग आ जायगा । यदि कहो कि भोक्तृत्व चिन्मात्रके ही विकारका नाम है तो उष्णता आदि असाधारण धर्मवाले अग्नि कारण नहीं दिखलायी देता [क्योंकि जिस प्रकार चेतनता पुरुषका असाधारण धर्म है उसी प्रकार उष्णता आदि उनके असाधारण धर्म हैं ]।

मध्यस्थ-यदि प्रधान और पुरुष दोनोंका साथ-साथ भोक्तृत्व माना जाय तो ? उपपद्यते

नः प्रधानस्य पारार्थ्यानु-पपत्तेः । न हि भोक्त्रोर्द्वयोरित-

रेतरगुणप्रधानभाव

प्रकाशयोरिवेतरेतरप्रकाशने ।

भोगधर्मवति सत्त्वाङ्गिनि
चेतसि पुरुषस्य चैतन्यप्रतिविम्बोदयोऽविक्रियस्य पुरुषस्य भोकतृत्वमिति चेत ।

नः पुरुषस्य विशेषाभावे भोक्तुत्वकल्पनानर्थक्यात् । भोगरूपञ्चेदनर्थः पुरुषस्य नास्ति सदा निर्विशेषत्वात्पुरुषस्य कस्य अपनयनार्थं मोक्षसाधनं शास्त्रं प्रणीयते । अविद्याध्यारोपिता-नर्थापनयनाय शास्त्रप्रणयनमिति चेत्परमार्थतः पुरुषो भोक्तेव न कर्ता प्रधानं कर्त्रेव न भोक्तु-परमार्थसद्वस्त्वन्तरं पुरुषाच्चेतीयं

सिद्धानती—ऐसा नहीं हो सकता, क्योंकि इससे प्रधानका पारार्थ्य (अन्यके लिये होना) सिद्ध नहीं होगा। जिस प्रकार एक-दूसरेको प्रकाशित करनेमें दो प्रकाशोंका गौण-मुख्य भाव नहीं बन सकता उसी प्रकार दो भोक्ताओंका भी परस्पर गौण-मुख्य भाव नहीं हो सकता। पूर्व ० —यदि ऐसा मानें कि

पूर्व ० — यदि ऐसा मानें कि 'भोगधर्मवान् सत्त्वगुणप्रधान चित्तमें जो चैतन्यके प्रतिविम्बका उद्या होना है वहीं अविकारी पुरुषका भोक्तृत्व है' तो ?

सिद्धानती—ऐसा कहना ठीक नहीं; क्योंकि इससे तो पुरुषकी कोई विशेषता न होनेके कारण उसके भोक्तृत्वकी कल्पना ही व्यर्थ सिद्ध होती है । यदि सर्वदा निर्विशेष होनेके कारण पुरुषमें भोगरूप अनर्थ है ही नहीं तो मोक्षका साधनरूप शास्त्र किस [दोष] की निवृत्तिके लिये रचा गया है ? यदि कहो कि शास्त्ररचना ता अविद्यासे आरोपित अनर्थकी निवृत्तिके लिये है तो 'पुरुष प्रमार्थतः भोका ही है, कर्ता नहीं तथा प्रधान कर्ता ही है, मोक्ता नहीं और वह प्रमार्थतः पुरुषसे भिन्न कोई सद्धरतु हैं?

कल्पनागमबाद्या व्यर्था निर्हे-तुका चेति नादर्तव्या ग्रुग्रुश्लुभिः । एकत्वेऽपि शास्त्रप्रणयनाद्या-

नर्थक्यमिति चेत्।

न, अभावात् । सत्सु

वात्मैवयवोधे हि शास्त्रप्रणेत्रादिषु

शास्त्रामावात् तत्फलाधिषु च

शास्त्रस्य प्रणयनमनर्थकं सार्थकं

वेति विकल्पना स्यात् । न

ह्यात्मैकत्वे शास्त्रप्रणेत्रादयस्ततो

भिन्नाः सन्ति तदभाव एवं

विकल्पनैवानुपपन्ना ।

अभ्युपगत आत्मैकत्वे प्रमाणार्थश्चाम्युपगतो भवता यदात्मैकत्वमभ्युपगच्छता, तदभ्युपगमे च ्विकल्पानुपपत्तिमाह
शास्त्रम् ''यत्र त्वस्य सर्वभात्मैवाभृत्तत्केन कं पश्येत्'' ( वृ० उ०
२ | ४ | १४ ) इत्यादि ।

ऐसी कल्पना शास्त्रबाह्य, व्यर्थ और निर्हेतुका है; यह मुमुक्षुओंसे आदर की जानेयोग्य नहीं है।

मध्यस्थ-परन्तु शास्त्ररचना आदिकी व्यर्थता तो एकत्व माननेर्मे भी है।

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि उस समय तो उन (शास्त्रादि) का भी अभाव हो जाता है। शास्त्र-प्रणेता आदि तथा उनके फलेन्छुकोंके रहते हुए ही 'शास्त्ररचना सार्थक है अथवा निर्थक'—ऐसा विकल्प हो सकता है। आत्माका एकत्व सिद्ध होनेपर तो शास्त्रप्रणेता आदि भी उस (आत्मतन्त्र) से भिन्न नहीं रहते; तथा उनका अभाव हो जानेपर तो इस प्रकारका विकल्प ही नहीं बन सकता।

इसके सिवा आत्मैकत्वका निश्चय हो जानेपर जिस एकत्वका निश्चय करनेवाले तुमने उसके प्रतिपादक शास्त्रकी अर्थवत्ता भी स्वीकार की है, उस (एकत्व) का निश्चय हो जानेपर भी शास्त्र ''जहाँ इसे सब कुछ आत्मरूप ही हो जाता है वहाँ किसके द्वारा किसे देखे ?'' इत्यादिरूपसे विकल्पकी असम्भावना ही बतलाता है। तथा शास्त्रप्रणयनाद्यपपति चाहान्यत्र परमार्थवस्तुस्वरूपादविद्याविषये। ''यत्र हि द्वैतिमिव भवति'' ( चृ० उ० २। ४। १४ )इत्यादि विस्तरतो वाजसनेयके। अत्र च विभक्ते विद्याविद्ये

परापरे इत्यादावेव शास्त्रस्य।
अतो न तार्किकवादभटप्रवेशो
वेदान्तराजप्रमाणवाहुगुप्त इहारमैकत्वविषय इति।
एतेनाविद्याकृतनामरूपाद्य-

पाधिकृतानेकशक्तिसाधनकृतभेदवत्वाद्वस्रणः सृष्ट्यादिकर्तृत्वे
साधनाद्यभावो दोषः प्रत्युक्तो
वेदितव्यः परैकक्त आत्मानर्थकर्तृत्वादिदोषश्च ।

यस्तु दृष्टान्तो राज्ञः सर्वार्थ
सन्देः कारिणि कर्तर्युप
चेतनपूर्वकत्व- चाराद्राजा कर्तेति

स्थापनम् सोऽत्रानुपपन्नः ''स

ईक्षांचक्रे'' इति श्रुतेर्धुख्यार्थवाध-

परमार्थवस्तुके स्वरूपसे अन्यत्र अविद्यासम्बन्धी विषयोंमें ''जहाँ द्वैत-सा होता है'' आदि बृहदारण्यक-श्रुतिमें शास्त्ररचना आदिकी उपपत्ति भी विस्तारसे बतलायी है।

यहाँ [अथर्ववेदीय मुण्डकोपनिषद्में]
तो शास्त्रके आरम्भमें ही परा और
अपरारूप विद्या तथा अविद्याका
विभाग किया है। अतः वेदान्तरूपी राजाकी प्रमाणरूपिणी
भुजाओंसे सुरक्षित इस आत्मैकत्वराज्यमें तार्किक-वादरूप योद्धाओंका प्रवेश नहीं हो सकता।

इस प्रतिपादनसे ब्रह्मका सृष्टि आदिके कर्तृत्वमें साधनादिका अभावरूप दोष भी निरस्त हुआ समझना चाहिये, क्योंकि अविद्याकृत नाम रूप आदि उपाधिके कारण ब्रह्म अनेक शक्ति और साधनजनित भेदोंसे युक्त है; तथा इसीसे हमारे विपक्षियोंका बतलाया हुआ आत्मा-का अपना ही अनर्थ-कर्तृत्वरूप दोष भी निवृत्त हो जाता है।

और तुमने जो यह दृष्टान्त दिया कि राजाका सारा कार्य करनेवाले सेवकमें ही 'राजा कर्ता है' ऐसा उपचार किया जाता है, सो यहाँ ठीक नहीं है, क्योंकि इससे ''स ईक्षांचक्रे'' इस प्रमाणभूता

हि गौणी कल्पना शब्दस्य यत्र मुख्यार्थी न सम्भवति । इह त्व-चेतनस्य मुक्तबद्धपुरुषविशेषापेक्षया कर्त्वकर्भदेशकालनिमित्तापेक्षया च बन्धमोक्षादिफलार्था नियता पुरुषं प्रति प्रवृत्तिनीपपद्यते । यथोक्तसर्वज्ञेश्वरकर्तृत्वपक्षे तूप-पन्ना ।। ३ ।।

मुख्य अर्थ बाधित हो श्रतिका जाता है । जहाँ मुख्य अर्थ लेना सम्भव नहीं होता वहीं शब्दकी गौणी कल्पना की जाती है। इस प्रसङ्गमें तो मुक्त-बद्ध पुरुषविशेषकी अपेक्षासे तथा कर्ता, कर्म, देश, काल और निमित्तकी अपेक्षासे पुरुषके प्रति अचेतन प्रधानकी नियत प्रवृत्ति सम्भव नहीं है, पूर्वीक्त सर्वज्ञ ईश्वरको कर्ता माननेके पक्षमें तो वह उचित ही है ॥ ३॥

सृष्टिकम

ईश्वरेणेव सर्वाधिकारी प्राणः | राजाके समान पुरुषने ही सर्वाधि-

कारी प्राणकी रचना की है; किस प्रकार ? [सो बतलाते हैं—]

पुरुषेण सुज्यते कथम् ?

स प्राणमसृजत प्राणाच्छ्रदां खं वायुज्योतिरापः पृथिवीन्द्रियं मनोऽन्नमन्नाद्वीर्यं तपो मन्त्राः कर्म लोका लोकेषु च नाम च ॥ ४ ॥

उस पुरुषने प्राणको रचा; फिर प्राणसे श्रद्धा, आकारा, वायु, तेज, जल, पृथिवी, इन्द्रिय, मन और अन्नको तथा अन्नसे वीर्य, तप, मन्त्र, कर्म और लोकोंको एवं लोकोंमें नामको उत्पन्न किया ॥ ४॥

स पुरुष उक्तप्रकारेणेक्षित्वा | उस पुरुषने उपर्युक्त प्रकारसे ईक्षण कर हिरण्यगर्भसंज्ञक समष्टि त्राणं हिरण्यगर्भारव्यं सर्वप्राणि- प्राणको अर्थात् सम्पूर्ण प्राणियोंकी सरणाधारमन्तरातमानमसृजत
सृष्टवान् । अतः प्राणाच्छ्रद्वां
सर्वप्राणिनां शुभकर्मप्रवृत्तिहेतुभृताम् । ततः कर्मफलोपभोगसाधनाधिष्टानानि कारणभृतानि
महाभृतान्यसृजत ।

खं शब्दगुणम्, वायुं स्वेन स्पर्शेन कारणगुणेन च विशिष्टं द्विगुणम्। तथा ज्योतिः स्वेत रूपेण पूर्वाभ्यां च विशिष्टं त्रिगुणं शब्दस्पर्शाभ्याम् । तथापो रसेन गुणेनासाधारणेन पूर्वगुणानुप्रवेशेन च चतुर्गुणाः। तथा गन्धगुणेन पूर्वगुणानु-प्रवेशेन च पश्चगुणा पृथिवी। तथा तैरेव भूतैरारव्धमिन्द्रियं द्विप्रकारं बुद्धचर्थं कर्मार्थं च दशसंख्याकं तस्य चेश्वरमन्तःस्थं संशयसङ्करपलक्षणं मनः।

इन्द्रियोंके आधारखरूप अन्तरात्मा-को रचा । उस प्राणसे समस्त प्राणियोंकी ग्रुभ कमोंमें प्रवृत्तिकी हेतुभूता श्रद्धाकी रचना की । और उससे कर्मफलोपभोगके साधन [ शरीर ] के अधिष्ठान अर्थात् कारणखरूप महाभूतोंकी सृष्टि की । \

सबसे पहले शब्दगुणविशिष्ट आकाशको रचा, फिर निजगुण स्पर्श और शब्दगुणसे युक्त होनेके कारण दो गुणवाले तदनन्तर खकीय गुण रूप और पहले दो गुण शब्द-स्पर्शसे युक्त तीन गुणवाले तेजको, अपने असाधारण गुण सहित पूर्वगुगोंके अनुप्रवेशसे चार गुणवाले जलको और गन्धगुणके सहित पूर्वगुगोंके अनुप्रवेशसे पाँच गुणोंत्राली पृथिवीको रचा । इसी प्रकार विषयोंके ज्ञान और कर्मके लिये उन भूतोंसे ही आरब्ध दश संख्यावाले दो प्रकारके इन्द्रियप्रामकी तथा उसके खामी सङ्कर्णावकल्पादिरूप अन्तः स्थित मनकी रचना की।

एवं प्राणिनां कार्यं करणं च सृष्ट्वा तत्स्थत्यर्थं वीहियवादि-लक्षणमनम् । ततशानाद्य-मानाद्वीर्यं सामध्यं वलं सर्वकर्म-प्रवृत्तिसाधनम् । तद्वीर्यवतां च त्राणिनां तपो विशुद्धिसाधनं सङ्कीर्यमाणानाम् । मन्त्रास्तपो विशुद्धान्तर्वहि:करणेभ्यः साधनभूताऋग्यजुःसामाथर्वाङ्गि-रसः ततः । कर्माग्निहेत्रादि-लक्षणम् । ततो लोकाः कर्मणां फलम् । तेषु च सृष्टानां प्राणिनां देवदत्तो यज्ञदत्त इत्यादि ।

एवमेताः कलाः प्राणिनामविद्यादिदोपबीजापेक्षया सृष्टाः
तैमिरिकदृष्टिसृष्टा इव द्विचन्द्रमशकमिक्षकाद्याः स्वमदृबसृष्टा
इव च सर्वपदार्थाः पुनस्तिसन्नेव
पुरुषे प्रलीयन्ते हित्वा नामरूपादि
विमागम् ॥ ४ ॥

प्राणियोंके कार्य प्रकार [ विषय ] और करणों [ इन्द्रियों ] की रचनाकर उनकी स्थितिके लिये उसने बीहियवादिरूप अन उत्पन किया। फिर उस खाये हुए अन्तरे सब प्रकारके कमोंकी प्रवृत्तिका साधनभूत वीर्य-मामर्थ्य यानी बल वर्णसंकरताको किया । तदनन्तर होते हुए उन वीर्यवान प्राणियोंकी शुद्धिके साधनभूत तपकी रचना की। फिर जिनके बाह्य और शुद्धि अन्तःकरणोंकी तपसे गयी है उन प्राणियोंके लिये कर्मके साधनभूत ऋक्, यजुः, अथर्वाङ्गिरस मन्त्रोंकी रचना और तत्पश्चात् अग्निहोत्रादि कमोंके फलल्कप निर्माण किये। फिर इस प्रकार रचे हुए उन लोकोंमें प्राणियोंके देवदत्त. यज्ञदत्त आदि नाम बनाये।

इस प्रकार तिमिर-रोगीकी दृष्टिसे रचे हुए दिचन्द्र, मशक (मच्छर) और मिक्षका आदि तथा खप्तदृष्टाके बनाये हुए सब पदार्थीके समान प्राणियोंके अविद्या आदि दोषरूप बीजकी अपेक्षासे रची हुई ये कलाएँ अपने नाम-रूप आदि विभागको त्यागकर उस पुरुषमें ही लीन हो जाती हैं॥॥॥

नदीके दृष्टान्तसे सम्पूर्ण जगत्का पुरुषाश्रयत्वप्रतिपादन कथम्— | किस प्रकार ?

स यथेमा नद्यः स्यन्दमानाः समुद्रायणाः समुद्रं प्राप्यास्तं गच्छिन्ति भिद्येते तासां नामरूपे समुद्र इत्येवं प्रोच्यते । एवमेवास्य परिद्रष्टुरिमाः षोडश कलाः पुरुषा-यणाः पुरुषं प्राप्यास्तं गच्छिन्ति भिद्येते चासां नामरूपे पुरुष इत्येवं प्रोच्यते स एषोऽकलोऽसृतो भवति तदेष शलोकः ॥ ५ ॥

वह [ दृष्टान्त ] इस प्रकार है—जिस प्रकार समुद्रकी आर बहती हुई ये निदयाँ समुद्रमें पहुँचकर अस्त हो जाती हैं, उनके नाम-रूप नष्ट हो जाते हैं, और वे 'समुद्र' ऐसा कहकर ही प्रकारी जाती हैं । इसी प्रकार इस सर्वद्रष्टाकी ये सोलह कलाएँ, जिनका अधिष्ठान पुरुष ही है, उस पुरुषको प्राप्त होकर लीन हो जाती हैं । उनके नाम-रूप नष्ट हो जाते हैं और वे 'पुरुष' ऐसा कहकर ही पुकारी जाती हैं । वह विद्वान् कलाहीन और अमर हो जाता है । इस सम्बन्धमें यह खोक प्रसिद्ध है ॥ ५ ॥

स दृष्टान्तो यथा लोक इमा नद्यः स्यन्दमानाः स्रवन्त्यः समुद्रायणाः समुद्रोऽयनं गतिः आत्मभावो यासां ताः समुद्रायणाः समुद्रं प्राप्योपगम्यास्तं नामरूप- वह दृष्टान्त इस प्रकार है—
जिस प्रकार छोकमें निरन्तर प्रवाहरूपसे बहनेवाछी तथा समुद्र ही
जिनका अयन—गति अर्थात
आत्मभाव है ऐसी ये समुद्रायण
निदयाँ समुद्रको प्राप्त होकर
अस्त—अदर्शन अर्थात् नाम-रूपके
तिरस्कार [अभाव ] को प्राप्त हो
जाती हैं, तथा इस प्रकार अस्त

चास्तं गतानां भिद्येते विनश्यतो नामरूपे गङ्गायम्रनेत्यादिलक्षणे । तदभेदे समुद्र इत्येवं प्रोच्यते तदस्तुदकलक्षणम् ।

एवं यथायं दृष्टान्तः, उक्त-लक्षणस्य प्रकृतस्यास्य पुरुषस्य परिद्रष्टुः परि समन्तादु द्रष्टुर्दर्श-नस्य कर्तुः स्वरूपभृतस्य यथार्कः कतो **स्वात्मप्रकाशस्य** <mark>तद्वदिमाः षोडश कलाः प्राणाद्या</mark> उक्ताः कलाः पुरुषायणा नदी-नामिव समुद्रः पुरुषोऽयनमात्म-भावगमनं यासां कलानां ताः पुरुषायणाः पुरुषं प्राप्य पुरुषात्म-आवग्रुपगम्य तथैवास्तं गच्छन्ति। भिद्येते चासां नामरूपे कलानां श्राणाद्यारूपं च यथाखम् । मेदे च नामरूपयोर्यदनव्टं तत्त्वं युरुष इत्येवं प्रोच्यते ब्रह्मविद्धिः।

हुई उन निदयोंके वे गङ्गा-यमुना आदि नाम और रूप नष्ट हो जाते हैं और उससे अभेद हो जानेके कारण वह जलमय पदार्थ भी 'समुद्र' ऐसा कहकर ही पुकारा जाता है।

इसी प्रकार, जैसा कि दृष्टान्त है, उपर्युक्त लक्षणोंसे युक्त परिद्रष्टा अर्थात् जिस प्रकार सूर्यं सब ओर अपने ख़रूपभूत प्रकाशका कर्ता है उसी प्रकार परि-सब ओर द्रष्टा---दर्शनके खरूपभूत इस िजिसका प्रकरण चल रहा है पुरुषकी ये प्राण आदि उपर्युक्त सोल्ह कलाएँ, जिनका अयन— आत्मभावकी प्राप्तिका स्थान वह पुरुष ही है जैसा कि नदियोंका समुद्र, अतः जो पुरुषायण कहलाती हैं, उस पुरुषको प्राप्त होकर— पुरुषरूपसे स्थित होकर प्रकार [ जैसे कि समुद्रमें नदियाँ ] लीन हो जाती हैं। तथा इन कलाओंके प्राणादिसंज्ञक नाम और अपने-अपने विभिन्न रूप नष्ट हो जाते हैं। इस प्रकार नाम-रूपका नाश हो जानेपर भी जिसका नाश नहीं होता उस तत्त्वको ब्रह्मवेत्ता 'पुरुष' ऐसा कहकर पुकारते हैं।

य एवं विद्वान्गुरुणा प्रदर्शित-कलाप्रलयमार्गः स एप विद्यया प्रविलापितास्वविद्याकामकर्म-जनितास प्राणादिकलास्वकलः, अविद्याकृतकलानिमित्तो हि मृत्यः तदपगमेऽकलत्वादेवामृतो भवति तदेतस्मिन्नर्थ एष क्लोकः ॥५॥

प्रकार जिसे गुरुने इस कलाओंके प्रलयका मार्ग दिखलाया है ऐसा जो पुरुष इस जाननेवाला है, वह उस द्वारा अविद्या, काम और कर्मजनित प्राणादि कलाओंके लोप कर दिये जानेपर निष्कल हो जाता है: और क्योंकि मृत्य भी अविद्याकृत कलाओंके कारण ही होती इसलिये उनकी निवृत्ति हो जानेपर वह निष्कल हो जानेके कारण ही अमर हो जाता है । इसी सम्बन्धमें यह रलोक प्रसिद्ध है--।। ५ ॥

मरण-दुःखकी निवृत्तिमें परमात्मज्ञानका उपयोग अरा इव रथनाभौ कला यस्मिन्प्रतिष्ठिताः।

तं वेद्यं पुरुषं वेद यथा मा वो मृत्युः परिव्यथा इति॥६॥

जिसमें रथकी नाभिमें अरोंके समान सब कलाएँ आश्रित हैं उस ज्ञातन्य पुरुषको तुम जानो; जिससे कि मृत्यु तुम्हें कष्ट न पहुँचा सके ॥६॥

रथचक्रपरिवारा इव रथनामौ रथचक्रस्य नामौ यथा प्रवेशितास्तदाश्रया भवन्ति तथेत्यर्थः: यथा कलाः यस्मिनपुरुषे प्रति-प्राणाद्या ष्टिता

रथके पहियेके परिवाररूप अरोंके समान—अर्थात् जिस प्रकार वे रथके पहियेकी नाभिमें प्रविष्ट यानी उसके आश्रित रहते हैं उसी प्रकार जिस पुरुषमें प्राणादि कलाएँ अपनी उत्पत्ति, स्थिति और लयके उत्पत्तिस्थितिलयकालेषु समय स्थित रहती हैं, कलाओंके तं पुरुषं कलानामात्मभूतं |
वेद्यं वेदनीयं पूर्णत्वात् |
पुरुषं पुरि शयनाद्वा वेद जानीयातः यथा हे शिष्या मा वो |
युष्मान्मृत्यः परिव्यथा मा |
परिव्यथयतः । न चेद्विज्ञायेत |
पुरुषो मृत्युनिमित्तां व्यथामापना |
दुःखिन एव यूयं स्थ । अतस्तन्मा |
भूद्युष्माकमित्यभिप्रायः ।। ६ ।।

आत्मभूत उस ज्ञातन्य पुरुषको, जो सर्वत्र पूर्ण अथवा शरीररूप पुरमें शयन करनेके कारण पुरुष कहलाता है, जानो; जिससे कि हे शिष्यो ! तुम्हें मृत्यु सब ओरसे व्यथित न करे । यदि तुमने उस पुरुषको न जाना तो तुम मृत्युनिमित्तक व्यथाको प्राप्त होकर दुखी ही होगे । अतः तुम्हें वह दुःख प्राप्त न हो, यही इसका अभिप्राय है ॥६॥

#### उपदेशका उपसंहार

## तान्होवाचैतावदेवाहमेतत्परं ब्रह्म वेद । नातः परम-स्तीति ॥ ७ ॥

तब उनसे उस ( पिप्पछाद मुनि ) ने कहां—इस परब्रह्मको मैं इतना ही जानता हूँ । इससे अन्य और कुछ [ ज्ञातन्य ] नहीं है ॥ ७॥

तानेवमनुशिष्य शिष्यांस्तान् होवाच पिष्पलादः किलैतावदेव वेद्यं परं ब्रह्म वेद विजानाम्य-हमेतत्। नातोऽस्मात्परमस्ति प्रकृष्टतरं वेदितव्यमित्येवम्रक्त-वाञ्शिष्याणामविदितशेषास्ति-त्वाशङ्कानिष्टत्तये कृतार्थबुद्धि-जननार्थं च ॥ ७ ॥ उन शिष्योंको इस प्रकार शिक्षा दे पिप्पलाद मुनिने उनसे कहा— 'उस वेद्य (ज्ञातन्य ) परब्रह्मको मैं इतना ही जानता हूँ । इससे पर— उत्कृष्ट और कोई वेद्य नहीं है ।' इस प्रकार 'अभी कुछ बिना जाना रह गया' ऐसी शिष्योंकी आशङ्का-की निवृत्तिके लिये तथा उनमें कृतार्थबुद्धि उत्पन्न करनेके लिये पिप्पलादने उनसे कहा ॥ ७॥

#### स्तुतिपूर्वक आचार्यकी वन्दना

ते तमर्चयन्तस्त्वं हि नः पिता योऽस्माकमविद्यायाः परं पारं तारयसीति नमः परमऋषिभ्यो नमः परम-ऋषिभ्यः॥ ८॥

• तब उन्होंने उनकी पूजा करते हुए कहा—आप तो हमारे पिता हैं जिन्होंने कि हमें अविद्याके दूसरे पारपर पहुँचा दिया है; आप परमर्षिको हमारा नमस्कार हो, नमस्कार हो ॥ ८॥

ततस्ते शिष्या गुरुणानु-शिष्टास्तं गुरुं कृतार्थाः सन्तो विद्यानिष्क्रयमपश्यन्तः 东 <mark>कृतवन्त इत्युच्यते—अर्चयन्तः</mark> पूजयन्तः पादयोः पुष्पाञ्जलि-प्रकिरणेन प्रणिपातेन च शिरसा । किम् चुरित्याह-त्वं हि व्रह्मश्रीरस्य नोऽसाकं पिता जनयितृत्वान्नित्यस्या-विद्यया जरामरस्याभयस्य । यस्त्वमेव असाकमविद्याया विपरीतज्ञानात जन्मजरामरणरोगदुःखादिग्रा-हादपाराद्विद्यामहोद्धेर्विद्या-परमपुनरावृत्तिलक्षणं ।

तब गुरुसे उपदेश पाये हुए उन शिष्योंने कृतार्थ हो, उस विद्यादानका कोई अन्य न देखकर क्या किया सो बतलाते हैं--उन्होंने गुरुजीका अर्थात् चरणोंमें पुष्पाञ्जलि प्रदान एवं शिर झुकाकर प्रणाम करके उनका पूजन करते हुए [ कहा ]। क्या कहा, सो बतलाते हैं— हमारे 'विद्याके द्वारा अजर, अमर एवं अभयरूप ब्रह्म-शरीरके जनयिता होनेके कारण आप तो हमारे पिता हैं: जिन आपने विद्यारूप नौकाके हमें विपरीत ज्ञानरूप अविद्यासे अर्थात् जन्म, जरा, मरण, रोग और दु:ख आदि ग्राहोंके कारण जो अपार है उस अविद्यारूप समुद्रसे उस ओर महासागरके

मोक्षाख्यं महोदघेरिव पारं तारयस्यसानित्यतः पितृत्वं तवासान्
प्रत्युपपन्नमितरस्मात् । इतरोऽपि
हि पिता शरीरमात्रं जनयति ।
तथापि स प्रपूज्यतमो लोके
किम्र वक्तव्यमात्यन्तिकाभयदातुरित्यमिप्रायः । नमः परमऋषिभ्यो ब्रह्मविद्यासम्प्रदायकर्दभ्यो नमः परमऋषिभ्य इति
दिर्वचनमादरार्थम् ॥ ८ ॥

पर पारके समान अपुनरावृत्तिरूप मोक्षसंज्ञक दूसरे पारपर पहुँचा दिया है; अतः आपका पितृत्व तो अन्य (जन्मदाता) पिताकी अपेक्षा भी युक्ततर है; क्योंकि दूसरा पिता भी केवल शरीरको ही उत्पन्न करता है, तो भी वह लोकमें सबसे अधिक पूजनीय होता है; फिर आत्यन्तिक अभयप्रदान करनेवाले आपके पूजनीयत्वके विषयमें तो कहना ही क्या है ? अतः ब्रह्मविद्या-सम्प्रदायके प्रवर्तक परमर्षिको नमस्कार हो । यहाँ 'नमः परम-श्रृषिभ्यः' इसकी द्विरुक्ति आदर-प्रदर्शनके लिये है ॥ ८॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यश्रीमद्गोविन्दभगवत्पूज्यपाद-शिष्यश्रीमच्छङ्गरभगवतः कृतौ प्रश्नोपनिषद्भाष्ये

षष्ठः प्रश्नः ॥ ६ ॥

इत्यथर्ववेदीया प्रश्नोपनिषत्समाप्ता ॥ हरिः ॐ तत्सत्





ॐ भद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा

भद्रं पश्येमाक्षभिर्यजत्राः।

स्थिरेरङ्गेस्तुष्टुवा स्सस्तन्भि-

र्व्यशेम देवहितं यदायुः ॥

स्वस्ति न इन्द्रो वृद्धश्रवाः

स्विस्ति नः पूषा विश्ववेदाः ।

खिस्त नस्ताक्ष्योंऽरिष्टनेमिः

स्वस्ति नो बृहस्पतिर्दधातु ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!



# <sub>श्रीहरिः</sub> मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

|--|

| <b>मन्त्रप्रतीकानि</b>   | No      | मं ० | ão   |
|--------------------------|---------|------|------|
| अत्रैष देवः स्वप्ने      | 8       | 4    | 66   |
| अथ कबन्धी कात्यायनः      | 8       | 3    | . 83 |
| अथ यदि द्विमात्रेण       | ٠٠٠ نو  | 8    | 24   |
| अथ हैनं कौसल्यः          | ३       | ,    | 83   |
| अथ हैनं भार्गवः          | ٠٠٠ ۶   | 8    | 38   |
| अथ हैनं शैब्यः           | 8       | ų    | 28   |
| अथ हैनं सुकेशा           | ٠٠٠ ق   | 9    | ९३   |
| अय हैनं सौर्यायणी        | 8       | 8    | 40   |
| अथादित्य उदयन्           | 8       | Ę    | १६   |
| अथैकयोध्वे उदानः         | · ··· ą | 9    | 40   |
| अथोत्तरेण तपसा           | ٠٠٠ الا | 20   | 25   |
| अन्नं वै प्रजापित्ः      | ٠٠٠ ۶   | 68   | २७   |
| अरा इव रथनाभौ            | ۰۰۰ ۶   | ξ    | ३६   |
| 7) )) ))                 | ۰۰۰ ۾   | Ę    | १२२  |
| अहोरात्रो वै प्रजापितः . | 5       | 8.3  | २६   |
| आत्मन एष प्राणः          | \$      | 3    | 84   |
| आदित्यो ह वै प्राणः      | 5       | 4    | १५   |
| आदित्यो ह वै बाह्यः      | \$      | 6    | 48   |
| इन्द्रस्त्वं प्राण तेजसा | 5       | 9    | 36   |
| उत्पत्तिमायतिम्          | ∌       | १२   | 44   |
| ॐ सुकेशा च भारद्वाजः     | 6       | 8    | १०   |
| ऋगिमरेतं यजुभिः          | ٠٠٠ ٩   | 9    | 98   |
| एष हि द्रष्टा स्प्रष्टा  | A       | 9    | 99   |
| एषोऽग्रिस्तपति           | ٠٠٠ ع   | • 4  | ३५   |
| तद्ये ह वै तत्           | 6       | १५   | 25   |
| तस्मै स होवाच            | 8       | 8    | 88   |
| 2) 2) 2)                 | ∵ ₹     | 2    | 35   |
| .,, ,, ,,                | \$      | 2    | 88   |
| 97 97 99                 | 8       | 2    | 60   |
| ") ") "                  | ٠ ۶     | 4    | ८२   |
| " " "                    | €       | 2    | ९६   |
| तान्वरिष्ठः प्राणः       | ٠٠. ۶   | 3    | 33   |
| न्तान्ह स ऋषिः           | 6       | २    | १२   |

| <b>म</b> न्त्रप्रतीकानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | प्र०    | मं०            | पु० |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|----------------|-----|
| तान्होवाचैतावत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠٠٠ ۾   | હ              | २३  |
| तिस्रो मात्रा मृत्युमत्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۰۰۰ بر  | Ę              | 25  |
| तेजो ह वा उदानः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠٠٠ ۽   | 9              | 47  |
| ते तमर्चयन्तः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ξ       | 6              | ४२४ |
| तेषामसौ विरजः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٠٠٠ ٤ . | १६             | 25  |
| देवानामिं वह्नितमः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۰۰۰ ۶   | 6              | 36  |
| पञ्चपादं पितरम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠ ۶     | 88             | 23  |
| परमेवाक्षरम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۰ ۸     | १०             | 50  |
| पृथिवी च पृथिवीमात्रा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۰ ۶     | 6              | 94  |
| पायूपस्थेऽपानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ₹       | 4              | 80  |
| प्रजापतिश्चरसि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٠٠٠ ۶   | 6              | ३७  |
| प्राणस्येदं वहो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠٠. ۶   | १३             | 85  |
| प्राणाग्नय एवैतस्मिन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۰۰۰ ۶   | ३              | इ इ |
| मासो वै प्रजापतिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٠ ۶     | १२             | 54  |
| य 'एवं निद्धान्प्राणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٠٠٠ ۽   | ११             | 48  |
| यचित्तस्तेनेष प्राणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ₹       | १०             | ५३  |
| यथा सम्राडेव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٠٠٠ ۽   | 8              | 86  |
| यदा त्वमभिवर्षसि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠٠٠ ع   | 80             | 2.5 |
| <mark>यदुच्छ्रवासिनःश्वासौ</mark>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۰۰۰ ۸   | 8              | 88  |
| यः पुनरेतं त्रिमात्रेण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٠٠٠ ي   | 4              | < E |
| या ते तन्वीचि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٠٠٠ ۶   | १२             | 86  |
| विज्ञानात्मा सह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۰۰۰ ۸   | 88             | 9.0 |
| विश्वरूपं हरिणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠٠٠ ٤ . | 6.             | 5.5 |
| वात्यस्त्वं प्राणैकर्षिरत्ता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٠٠٠ ٦   | 8.8            | 80  |
| स ईक्षांचके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ··· &   | 3              | 900 |
| स एष वैश्वानरः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٠ ۶     | <b>6</b>       | 28  |
| स प्राणमस्जत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٠٠٠ ٩   | 8              | 280 |
| स यथेमा नद्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۰۰۰ ۾   | c <sub>e</sub> | १२० |
| स यदा तेजसा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۰۰۰ ۶   | Ę              | 50  |
| स यदा सोम्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۰ ۶     | 6              | ४७  |
| स यद्येकम् त्रम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠٠٠ ٩   | *              | 58  |
| संवत्सरो वै प्रजापतिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 6       | 9              | 88: |
| सोऽभिमानादृध्वम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠٠٠ ۶   | 8              | \$8 |
| हृदि होष आत्मा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ₹       | €.             | 86  |
| Secretary of the second |         |                |     |



# मुण्डकोपनिषद्

सानुवाद शाङ्करभाष्यसहित



प्रकाशक-

गीताप्रेस, गोरखपुर

मुद्रक तथा प्रकाशक घनस्यामदास जालान गीताप्रेस, गोरखपुर

> सं० १९९२ से १९९८ तक १०,२५० सं० २००१ चतुर्थ संस्करण ३,००० सं० २००९ पद्मम संस्करण १०,००० कुल २३,२५०

### निवेदन

मुण्डकोपनिषद् अथर्ववेदके मन्त्रभागके अन्तर्गत है। इसमें तीन मुण्डक हैं और एक-एक मुण्डकके दो-दो खण्ड हैं। प्रन्थके आरम्भमें प्रन्थोक्त विद्याकी आचार्यपरम्परा दी गयी है। वहाँ बतलाया है कि यह विद्या ब्रह्माजीसे अथर्वाको प्राप्त हुई। और अथर्वासे क्रमशः अङ्गी और भारद्वाजके द्वारा अङ्गिराको प्राप्त हुई। उन अङ्गिरा मुनिके पास महागृहस्थ शौनकने विधिवत् आकर पूछा कि भगवन्! ऐसी कौन-सी वस्तु है जिस एकके जान लेनेपर सब कुछ जान लिया जाता है ? महर्षि शौनकका यह प्रश्न प्राणिमात्रके लिये बड़ा कुत्त्हलजनक है, क्योंकि सभी जीव अधिक-से-अधिक वस्तुओंका ज्ञान प्राप्त करना चाहते हैं।

इसके उत्तरमें महर्षि अङ्गराने परा और अपरा नामक दो विद्याओं-का निरूपण किया है। जिसके द्वारा ऐहिक और आमुष्मिक अनात्म पदार्थोंका ज्ञान होता है उसे अपरा विद्या कहा है, तथा जिससे अखण्ड, अविनाशी एवं निष्प्रपञ्च परमार्थतत्त्वका बोध होता है उसे परा विद्या कहा गया है। सारा संसार अपरा विद्याका विषय है तथा संसारी पुरुषोंकी प्रवृत्ति भी उसीकी ओर है। उसीके द्वारा ऐसे किसी एक ही अखण्ड तत्त्वका ज्ञान नहीं हो सकता जो सम्पूर्ण ज्ञानोंका अधिष्ठान हो, क्योंकि उसके विषयभूत जितने पदार्थ हैं वे सब-के-सब परिन्छिन ही हैं। अपरा विद्या वस्तुत: अविद्या ही है; व्यवहारमें उपयोगी होनेके कारण ही उसे विद्या कहा जाता है। अखण्ड और अव्यय तत्त्वके जिज्ञासुके छिये वह त्याज्य ही है। इसीछिये आचार्य अङ्गराने यहाँ उसका उल्लेख किया है।

इस प्रकार विद्यांके दो भेद कर फिर सम्पूर्ण ग्रन्थमें उन्हींका सविस्तर वर्णन किया गया है। ग्रन्थका पूर्वार्द्ध प्रधानतया अपरा विद्याका निरूपण करता है और उत्तरार्धमें मुख्यतया परा विद्या और उसकी प्राप्तिके साधनोंका विवेचन है। इस उपनिषद्की वर्णनशैली बड़ी ही उदात्त एवं हृदयहारिणी है, जिससे स्वभावतः ही जिज्ञासुओंका हृदय इसकी ओर आकर्षित हो जाता है।

उपनिषदोंका जो प्रचित कम है उसके अनुसार इसका अध्ययन प्रश्नोपनिषद्के पश्चाद् किया जाता है। परन्तु प्रस्तुत पुस्तकके पृष्ठ १०२ पर भगवान् शङ्कराचार्य छिखते हैं— 'वश्यित च ''न येषु जिह्ममृतृतं न माया च'' इति अर्थात् जैसा कि आगे (प्रश्नोपनिषद्में) ''जिन पुरुषोंमें अकुटिछता, अनृत और माया नहीं है'' इत्यादि वाक्यद्वारा कहेंगे भी।' इस प्रकार प्रश्नोपनिषद्के प्रथम प्रश्नके अन्तिम मन्त्रका भविष्यकाछिक उल्लेख करके आचार्य सूचित करते हैं कि पहले मुण्डकका अध्ययन करना चाहिये और उसके पश्चात् प्रश्नका। प्रश्नोपनिषद्का भाष्य आरम्भ करते हुए तो उन्होंने इसका स्पष्टतया उल्लेख किया है। अतः शाङ्करसम्प्रदायके वेदान्तिवद्यार्थियोंको उपनिषद्भाष्यका इसी क्रमसे अध्ययन करना चाहिये। अस्तु, भगवान्से प्रार्थना है कि इस प्रन्थके अनुशीलनद्वारा हमें ऐसी योग्यता प्रदान करें जिससे हम उनके सर्वाधिष्ठानभूत परात्पर खरूपका रहस्य हृदयङ्गम कर सकें।

अनुवादक



### श्रीहरि:

| विषय-सूची                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |    |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----|
| विषय                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 | åa |
| .१. शान्तिपाठ                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 | 9  |
| प्रथम मुण्डक                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |    |
| प्रथम खण्ड                                 | for eating all a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |    |
| २. सम्बन्धभाष्य                            | The short of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                 | 20 |
| ३. आचार्यपरम्परा                           | The state of the s |                 | १३ |
| ४. शौनककी गुरूपसत्ति और प्रश्न             | and the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ****            | १६ |
| ५. अङ्गिराका उत्तर—विद्या दो प्रकारकी है   | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 | १८ |
| ६. परा और अपरा विद्याका स्वरूप             | 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 | 29 |
| ७. परविद्याप्रदर्शन                        | i o'l' plades                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 | २२ |
| ८. अक्षरब्रह्मका विश्वकारणत्व              | Lading plant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ••••            | 28 |
| ९. सृष्टिकम                                | 0.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                 | २६ |
| १०. प्रकरणका उपसंहार                       | How has a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 | 35 |
| द्वितीय खण्ड                               | <b>的声音</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |    |
|                                            | Pariste liverage                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |    |
| ११. कर्मनिरूपण                             | T HE HAX THE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ale lite        | 55 |
| १२. अग्निहोत्रका वर्णन                     | of days                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | IN THE          | ३२ |
| १३. विधिहीन कर्मका कुफल                    | trip The                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ALL DESCRIPTION | ३३ |
| १४. अग्निकी सात जिह्नाएँ                   | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••             | ३६ |
| १५. विधिवत् अग्निहोत्रादिसे स्वर्गप्राप्ति | 7 · • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ••••            | ३६ |
| १६. ज्ञानरहित कर्मकी निन्दा                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 | 36 |
| १७. अविद्यायस्त कर्मठोंकी दुर्दशा          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••             | 38 |
| ८८. ऐहिक और पारलौकिक भोगोंकी असारता        | देखनेवाले पुरुषके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 |    |
| लिये संन्यास और गुरूपसदनका विधान           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 | 88 |
| क्र करते क्रिके ज्यादेशपदानकी विधि         | The state of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                 | XX |

# द्वितीय मुण्डक

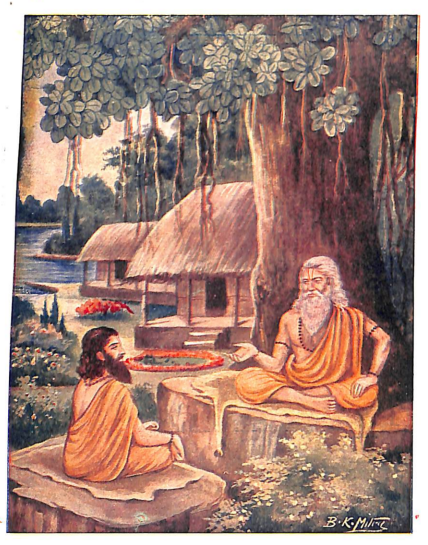
#### प्रथम खण्ड

| २०   | . अ <mark>ग्निसे स्फु</mark> लिङ्गोंके समान ब्रह्मसे जगत्की उत्पत्ति | •••   | 40 |
|------|----------------------------------------------------------------------|-------|----|
| , 28 | . ब्रह्मका पारमार्थिक स्वरूप · · ·                                   | • • • | ५२ |
| 25   | . ब्रह्मका सर्वकारणत्व                                               | • • • | 48 |
| २३   | . सर्वभूतान्तरात्मा ब्रह्मका विश्वरूप                                |       | 40 |
| 58   | . अ <mark>क्षर पुरुषसे चराचर</mark> की उत्पत्तिका क्रम               | •••   | 46 |
| 24   | · कर्म और उनके साधन भी पुरुषप्रसूत ही हैं ···                        | •••   | 49 |
| २६   | • इन्द्रिय, विषय और इन्द्रियस्थानादि भी ब्रह्मजनित ही हैं            |       | ६२ |
| २७.  | . प <mark>र्वतः नदी और</mark> ओषधि आदिका ब्रह्मजन्यत्व               | •••   | ६३ |
| ₹८.  | ब्रह्म और जगत्का अभेद तथा ब्रह्मज्ञानसे अविद्या-प्रनिथका नादा        | •••   | ६४ |
|      | 0.0                                                                  |       |    |
|      | द्वितीय खण्ड                                                         |       |    |
| २९.  | ब्रह्मका स्वरूपनिर्देश तथा उसे जाननेके लिये आदेश                     | • • • | ६६ |
| ₹0.  | ब्रह्ममें मनोनिवेश करनेका विधान                                      | •••   | ६८ |
| ₹१.  | ब्रह्मवेधनकी विधि •••                                                | •••   | ६९ |
| ₹२.  | वेघनके लिये ग्रहण किये जानेवाले घनुपादिका स्पष्टीकरण                 | •••   | 90 |
| ₹₹.  | आत्मसाक्षात्कारके छिये पुनः विधि                                     | •••   | ७२ |
| ₹४.  | ओङ्काररूपसे ब्रह्मचिन्तनकी विधि                                      | •••   | ७३ |
| ३५.  | अपर ब्रह्मका वर्णन तथा उसके चिन्तनका प्रकार                          | •••   | ७५ |
| ₹€.  | ब्रह्मसाक्षात्कारका फल                                               | •••   | 96 |
| ₹७.  | ज्योतिर्मय ब्रह्म                                                    | •••   | ७९ |
| ₹८.  | ब्रह्मका सर्वप्रकाशकत्व                                              | •••   | ८१ |
| ₹९.  | ब्रह्मका सर्वेव्यापकत्व •••                                          | •••   | ८३ |
|      |                                                                      |       |    |
|      | तृतीय मुण्डक                                                         |       |    |
|      | प्रथम खण्ड                                                           |       |    |
| 50.  | प्रकारान्तरसे ब्रह्मनिरूपण                                           | •••   | 68 |
|      | समान बुक्षपर रहनेवाले दो पक्षी                                       |       | 64 |

| विषय       |                                               |                     |     | £8 ∙ |
|------------|-----------------------------------------------|---------------------|-----|------|
| ४२.        | ईंश्वरदर्शनसे जीवकी शोकनिवृत्ति               |                     | ••• | 60   |
| ४₹.        | श्रेष्ठतम ब्रह्मज्ञ                           | •••                 | ••• | 90   |
| 88.        | आत्मदर्शनके साधन                              |                     | ••• | 88   |
| ४५.        | सत्यकी महिमा                                  | •••                 | ••• | ९६   |
| ४६.        | परमपदका स्वरूप                                | •••                 |     | 90   |
| 80.        | आत्मसाक्षात्कारका असाधारण साधन—चित्तर         | <b>र</b> िद         | ••• | 38   |
| 86.        | शरीरमें इन्द्रियरूपसे अनुप्रविष्ट हुए आत्माका | चित्तग्रुद्धिद्वारा |     |      |
|            | साक्षात्कार                                   |                     | ••• | १०१  |
| ४९.        | आत्मज्ञका वैभव और उसकी पूजाका विधान           |                     |     | १०२  |
|            | द्वितीय खण्ड                                  |                     |     |      |
| 40.        | आत्मवेत्ताकी पूजाका फल                        |                     | ••• | १०३  |
| 48.        | निष्कामतासे पुनर्जन्मनिवृत्ति                 | •••                 | ••• | 808  |
| ५२.        | आत्मदर्शनका प्रधान साधनजिज्ञासा               | 110                 | ••• | १०६  |
| ५३.        | आत्मदर्शनके अन्य साधन                         |                     | ••• | 208  |
| ५४.        | आत्मदर्शीकी ब्रह्ममाप्तिका प्रकार             | •                   | ••• | 808  |
| ५५.        | ज्ञातज्ञेयकी मोक्षप्राप्ति                    |                     | ••• | ११०  |
| 7 1715     | मोक्षका स्वरूप                                | •••                 | ••• | ११२  |
| 40.        | ब्रह्मप्राप्तिमें नदी आदिका दृष्टान्त         | •••                 | ••• | 888  |
| 46.        | ब्रह्मवेत्ता ब्रह्म ही है                     | •••                 | ••• | ११५  |
| 49.        | विद्याप्रदानकी विधि                           |                     | ••• | ११७  |
| <b>ξ0.</b> | उपसंहार                                       |                     | ••• | ११८  |
| ६१.        | <b>शान्तिपाठः</b>                             |                     | ••• | १२०  |



# मुण्डकोपनिषद्



अङ्गिरस और शौनकका संवाद

तत्सद्रह्मणे नमः

# मुण्डकोपनिषद्

मन्त्रार्थः, शाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित

भावाभावपदातीतं भावाभावात्मकं च यत्। तद् वन्दे भावनातीतं स्वात्मभूतं परं महः॥

#### शान्तिपाठ

ॐ भद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा भद्रं पश्येमाक्षभिर्यजत्राः। स्थिरेरङ्गैस्तुष्टुवार्सस्तन्भिर्व्यशेम देवहितं यदायुः॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

हे देवगण ! हम कानोंसे कल्याणमय वचन सुनें; यज्ञकर्ममें समर्थ होकर नेत्रोंसे ग्रुम दर्शन करें; अपने स्थिर अङ्ग और शरीरोंसे स्तुति करनेवाले हमलोग देवताओंके लिये हितकर आयुका भोग करें। त्रिविध तापकी शान्ति हो।

स्वस्ति न इन्द्रो वृद्धश्रवाः स्वस्ति नः पूषा विश्ववेदाः। स्वस्ति नस्ताक्ष्यों अरिष्टनेमिः स्वस्ति नो बृहस्पतिर्दधातु ॥

🕉 शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

महान् कीर्तिमान् इन्द्र हमारा कल्याण करे, परम ज्ञानवान् [अथवा परम धनवान् ] पूषा हमारा कल्याण करे, अरिष्टोंके [नाशके ] लिये चक्ररूप गरुड़ हमारा कल्याण करे तथा बृहस्पतिजी हमारा कल्याण करें । त्रिविध तापकी शान्ति हो ।

# TOTAL PROPERTY

#### and the same

#### मथाम खण्ड

सम्बन्धभाष्यम्

ॐ ब्रह्मा देवानामित्याद्याथर्वणोपनिषत् । अस्याश्र
विद्यासम्प्रदायकर्तृपारम्पर्यलक्षणसम्बन्धम् आदावेवाह
स्वयमेव स्तुत्यर्थम् । एवं हि
महद्भिः परमपुरुषार्थसाधनत्वेन

गुरुणायासेन लब्धा विद्येति श्रोत्बुद्धिप्ररोचनाय विद्यां मही-करोति । स्तुत्या प्ररोचितायां हि विद्यायां सादराः प्रवर्तेरिकृति ।

प्रयोजनेन तु विद्यायाः

महाविद्यायाः साध्यसाधनलक्षणसम्बन्धप्रयोजने-सम्बन्धम् उत्तरत्र
निरूपणम् वक्ष्यति 'भिद्यते
हृदयग्रन्थिः'(मु०उ०२।२।८)
इत्यादिना, अत्र चापरशब्दवाच्यायामृग्वेदादिलक्षणायां विधिप्रतिषेधमात्रपरायां विद्यायां संसार-

'ॐ ब्रह्मा देवानाम्' इत्यादि होनेवाली ] वाक्यसे आरब्ध उपनिषद् अथर्ववेदकी हे इसकी स्तुतिके लिये इसके विद्या-सम्प्रदायके कर्ताओंकी परम्परारूप सम्बन्धका सबसे पहले खयं ही वर्णन करती है इस यह दिखलाकर कि 'इस विद्याको प्रमपुरुषार्थके साधनरूपसे महा-परिश्रमसे प्राप्त पुरुषोंने अत्यन्त किया था' श्रुति श्रोताओंकी बुद्धिमें इसके लिये रुचि उत्पन करनेके लिये इसकी महत्ता दिखलाती है, जिससे कि छोग स्तुतिके कारण रुचिकर प्रतीत हुई विद्याके उपार्जनमें आदरपूर्वक प्रवृत्त हों ।

अपने प्रयोजनके साथ ब्रह्म-विद्याका साध्यसाधनरूप सम्बन्ध आगे चलकर 'भिद्यते हृदयप्रन्थिः' इत्यादि मन्त्रद्वारा बतलाया जायगा। यहाँ तो 'विधि-प्रतिषेधमात्रमें तत्पर अपर शब्दवाच्य ऋग्वेदादिरूप विद्या संसारके कारणभूत अज्ञान आदि दोषकी निवृत्ति करनेवाली नहीं है'—यह बात 'अविद्यायामन्तरे कारणाविद्यादिदोषनिवर्तकत्वं नास्तीति स्वयमेवोक्तवा परापर-विद्याभेदकरणपूर्वकम् 'अविद्या-यामन्तरे वर्तमानाः' ( मु० उ० १ । २ । ८ ) इत्यादिना तथा परप्राप्तिसाधनं सर्वसाधनसाध्य-विषयवैराग्यपूर्वकं गुरुप्रसाद-रूभ्यां ब्रह्मविद्यामाह—'परीक्ष्य लोकान्' (मु० उ० १ । २ । १२) इत्यादिना । प्रयोजनं चास-रूद्भविति 'ब्रह्म वेद ब्रह्मवे भवति' (मु० उ० ३ । २ । ९) इति 'परामृताः परिमुच्यन्ति सर्वे' (मु० उ० ३ । २ । ६ ) इति च ।

ज्ञानमात्रे यद्यपि सर्वाश्रमिणाम्
संन्यासनिष्ठेव अधिकारस्तथापि
व्यक्तिया संन्यासनिष्ठेव ब्रह्ममोक्षसाधनम् विद्या मोक्षसाधनं
न कर्मसहितेति 'मैक्षचर्यां
चरन्तः' (मु० उ० १ । २ । ११)
'संन्यासयोगात्' (मु० उ०
३ । २ । ६) इति च ब्रुवन्दर्शयति ।
विद्याकर्मविरोधाच । न हि

बह्मात्मेकत्वद्र्शनेन ब्रानकर्मविरोध-सह कर्म स्वझेऽपि निरूपणम् सम्पाद्यितुं शक्यम्

विद्यायाः कालिश्रेषाभावाद-

वर्तमानाः' इत्यादि वाक्योंसे विद्याके
पर और अपर भेद करते हुए खयं
ही बतलाकर फिर 'परीक्ष्य लोकान्'
इत्यादि वाक्योंसे साधन-साध्यरूप
सब प्रकारके विषयोंसे वैराग्यपूर्वक
गुरुकृपासे प्राप्य ब्रह्मविद्याको ही
परब्रह्मकी प्राप्तिका साधन बतलाया
है। तथा 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति'
'परामृताः परिमुच्यन्ति सर्वे' इत्यादि
वाक्योंसे उसका प्रयोजन तो
बारंबार बतलाया है।

यद्यपि ज्ञानमात्रमें सभी आश्रम-वालोंका अधिकार है तथापि ब्रह्मविद्या संन्यासगत होनेपर ही मोक्षका साधन होती है कर्म-सहित नहीं—यह बात श्रुति 'मैक्षचर्या चरन्तः' 'संन्यासयोगात्' इत्यादि कहती हुई प्रदर्शित करती है।

इसके सिवा विद्या और कर्मका विरोध होनेके कारण भी यही सिद्ध होता है । ब्रह्मात्मैक्यदर्शनके साथ तो कर्मीका सम्पादन खप्तमें भी नहीं किया जा सकता, क्योंकि विद्यासम्पादनका कोई कालविशेष नहीं है और न उसका कोई नियत नियतनिमित्तत्वात्कालसङ्कोचानु-पपत्तिः।

यत् गृहस्थेषु त्रसविद्या-सम्प्रदायकर्तृत्वादि लिङ्गं तिस्थतन्यायं वाधितुमुत्सहते । न हि विधिशतेन पि तमः प्रकाश-योरेकत्र सद्भावः शक्यते कर्तु किमृत लिङ्गैः केवलैरिति। एवमुक्तसम्बन्धप्रयोजनाया <del>ज्यनिषच्छव्य-उ</del>पनिषदोऽल्पाक्षरं निरुक्तिः ग्रन्थविवरणमारभ्यते । य इमां ब्रह्मविद्यामुपयन्त्यात्म-श्रद्धाभक्तिपुरःसराः भावेन सन्तरतेषां गर्भजन्मजरारोगा-द्यनर्थपूर्गं निशातयति परं वा ब्रह्म - गमयत्यविद्यादिसंसार-चात्यन्तमवसादयति कारणं विनाशयतीत्युपनिषत्, उपनि-पूर्वस्य सदेरेवमर्थसरणात्।

निमित्त ही है; अतः किसी काल-विशेषद्वारा उसका सङ्कोच कर देना उचित नहीं है।

गृहस्थोंमं जो ब्रह्मविद्याका सम्प्रदायकर्तृत्व आदि लिङ्ग (अस्तित्व-सूचक निदर्शन ) देखा गया है वह पूर्वप्रदर्शित स्थिरतर नियमको वाधित करनेमें समर्थ नहीं हो सकता, क्योंकि तम और प्रकाशकी एकत्र स्थिति तो सैकड़ों विधियोंसे भी नहीं की जा सकती, फिर केवल लिङ्गोंकी तो बात ही क्या है !

इस प्रकार जिसके सम्बन्ध और प्रयोजनका निर्देश किया है उस [मुण्डक] उपनिषद्की यह संक्षिप्त व्याख्या आरम्भ की जाती है । जो लोग श्रद्धा-मिक्तपूर्वक आत्मभावसे इस ब्रह्मविद्याके समीप जाते हैं यह उनके गर्भ, जन्म, जरा और रोग आदि अनर्थसम्हका छेदन करती है, अथवा उन्हें परब्रह्मको प्राप्त करा देती है, या संसारके कारणरूप अविद्या आदिका अत्यन्त अवसादन—विनाश कर देती है; इसीलिये इसे उपनिषद् कहते हैं, क्योंकि 'उप' और 'नि' पूर्वक 'सद्' धातुका यही अर्थ माना गया है।

आचार्यपरम्परा

### ॐ ब्रह्मा देवानां प्रथमः सम्बभूत्र विश्वस्य कर्ता भुवनस्य गोप्ता ।

स ब्रह्मविद्यां सर्वविद्याप्रतिष्ठा-

मथर्बाय इयेष्ठपुत्राय प्राह ॥ १ ॥

सम्पूर्ण देवताओंमें पहले ब्रह्मा उत्पन्न हुआ । वह विश्वका रचिता और त्रिमुवनका रक्षक था । उसने अपने ज्येष्ठ पुत्र अथर्वाको समस्त विद्याओंकी आश्रयभूत ब्रह्मविद्याका उपदेश दिया ॥ १ ॥

ब्रह्मा परिवृद्धो महान्धर्मज्ञान-वैराग्यैश्वर्यै: सर्वानन्यानतिशेत इति । देवानां द्योतनवतामिन्द्रा-दीनां प्रथमो गुणैः प्रधानः सन् प्रथमोऽग्रे वा सम्बभुवाभिव्यक्तः सम्यक्खातन्त्रयेणेत्यभिप्रायः। न तथा यथा धर्माधर्मवशात संसारिणोऽन्ये जायन्ते। ''योऽसावतीन्द्रियोऽग्राह्यः ''' (मनु०१।७) इत्यादिस्मृतेः। विश्वस्य सर्वस्य जगतः कर्तीत्पाद्यिता । भुवनस्योत्प-त्रस्य गोप्ता पालियतेति विशेषणं

ब्रह्म——परिवृद्ध ( सबसे बढ़ा हुआ ) अर्थात् महान्, जो धर्म, ज्ञान, वैराग्य और ऐश्वर्यमें अन्य सबसे बढ़ा हुआ था, देवताओं——द्योतन करनेवालों ( प्रकाशमानों ), इन्द्रा-दिकोंमें प्रथम——गुणोंद्वारा प्रधान-द्रिकोंमें प्रथम——गुणोंद्वारा प्रधान-द्रिकोंमें प्रथम——गुणोंद्वारा प्रधान-द्रिकोंमें प्रथम——गुणोंद्वारा प्रधान-द्रिकों अथवा सम्यक् खतन्त्रता-पूर्वक सबसे पहले उत्पन्न हुआ था यह इसका तात्पर्य है क्योंकि ''जो यह अतीन्द्रिय, अग्राह्य हैं विह प्रमात्मा खयं उत्पन्न हुआ ]" इत्यादि स्मृतिके अनुसार वह, जैसे अन्य संसारी जीव उत्पन्न होते हैं उस तरह धर्म या अधर्मके वशीभूत होकर उत्पन्न नहीं हुआ ।

'विश्व अर्थात् सम्पूर्ण जगत्वां कर्ता—–उत्पन्न करनेवाला तथ्यः उत्पन्न हुए भुवनका गोप्ता—–पालका करनेवाला' ये ब्रह्मके विशेषण

**प्रख्यातमह**त्त्वो विद्यां ब्रह्मणः परमात्मनो विद्यां ब्रह्मविद्यां 'येनाक्षरं पुरुषं वेद सत्यम्' (मु॰ उ॰ १ । २ । १३) इति विशेषणात्परमात्मविषया हि सा ब्रह्मणा वाग्रजेनोक्तेति ब्रह्म-विद्या तां सर्वविद्याप्रतिष्ठां सर्व-विद्याभिव्यक्तिहेतुत्वात्सर्वविद्या-श्रयामित्यर्थः; सर्वविद्यावेद्यं वस्त्वनयैव विज्ञायत इति, "येनाश्चतं श्चतं भवति मतमविज्ञातं विज्ञातम्'' ( छा० उ०६।१।३) इति श्रुतेः। सर्वविद्याप्रतिष्ठामिति च स्तौति। विद्यामथर्वीय ज्येष्ठपुत्राय प्राह । ज्येष्टश्वासी पुत्रश्वानेकेषु ब्रह्मणः सृष्टिप्रकारेष्वन्यतमस्य सृष्टि-त्रकारस्य प्रमुखे पूर्वमथर्वा सृष्ट ज्येष्ठपुत्राय इति **च्येष्टस्तस्मै** श्राहोक्तवान् ॥ १ ॥

**ब्रह्मणो विद्यास्तुतये । स एवं |** [ उसकी उपदेश की हुई ] विद्याकी स्तुतिके लिये हैं। जिसका महत्त्व इस प्रकार प्रसिद्ध है उस ब्रह्माने ब्रह्म-विद्याको—-ब्रह्म यानी प्रमात्माकी विद्याको, 'जिससे अक्षर और जो सत्य पुरुषको जानता है। ऐसे विशेषणसे युक्त होनेके परमात्मसम्बन्धिनी ही है अथवा अग्रजन्मा ब्रह्माके द्वारा कही जानेके कारण जो ब्रह्मविद्या कहलाती है उस ब्रह्मविद्याको, जो समस्त विद्याओंकी अभिन्यक्तिकी हेतुभूत होनेसे, अथवा "जिसके द्वारा अश्रुत श्रुत जाता है, अमत हो मत है तथा अज्ञात हो जाता ज्ञात है" इस श्रुतिके अनुसार इसीसे सर्वविद्यावेद वस्तुका जान इसलिये जो सर्वविद्या-प्रतिष्ठा यानी सम्पूर्ण विद्याओंकी आश्रयभूता है, अपने ज्येष्ठ पुत्र अथर्वासे कहा । यहाँ 'सर्वविद्या-प्रतिष्ठाम्' इस पद्से विद्याकी स्तुति करते हैं। जो ज्येष्ठ (सबसे बड़ा ) पुत्र हो उसे ज्येष्ठ पुत्र कहते हैं। ब्रह्माकी सृष्टिके अनेकों प्रकारोंमें किसी एक सृष्टिप्रकारके आदिमें सबसे पहले अथर्वाको ही उत्पन्न किया गया था, इसिलिये वह ज्येष्ठ है । उस ज्येष्ठ पुत्रसे कहा॥१॥

# अथर्वणे यां प्रवदेत ब्रह्मा-थर्वा तां पुरोवाचाङ्गिरे ब्रह्मविद्याम् ।

#### स भारद्वाजाय सत्यवहाय प्राह

भारद्वाजोऽङ्गिरसे परावराम् ॥ २ ॥

अथर्वाको ब्रह्माने जिसका उपदेश किया था वह ब्रह्मविद्या पूर्व-कालमें अथर्वाने अङ्गीको सिखायी । अङ्गीने उसे भरद्वा जके पुत्र सत्यवहसे कहा तथा भरद्वा जपुत्र (सत्यवह ) ने इस प्रकार श्रेष्ठसे कनिष्ठको प्राप्त होती हुई वह विद्या अङ्गिरासे कही ॥ २ ॥

यामेतामथर्वणे प्रवदेतावद
ह्रह्मविद्यां ब्रह्मा तामेव ब्रह्मणः

प्राप्तामथर्वा पुरा पूर्वमुवाचोक्तवानङ्गिरेऽङ्गिर्नाम्ने ब्रह्मविद्याम् ।

स चाङ्गिर्भारद्वाजाय भरद्वाजगोत्राय सत्यवहाय सत्यवहनाम्ने

प्राह्मप्रोक्तवान् । भारद्वाजोऽङ्गिरसे

स्विशिष्याय पुत्राय वा परावरां

परसात्परसादवरेण प्राप्तेति

परावरा परापरसर्वविद्याविषयव्याप्तेर्वा तां परावरामङ्गिरसे

प्राहेत्यनुपङ्गः ॥ २ ॥

जिस ब्रह्मविद्याको ब्रह्माने अथर्वासे कहा था, ब्रह्मासे प्राप्त हुई उसी ब्रह्मियाको पूर्वकालमें अथर्वाने अङ्गर्से यानी अङ्गर्-नामक मुनिसे कहा । फिर उस अङ्गर् मुनिने उसे भारद्वाज सत्य-वहसे यानी भरद्राजगोत्रमें उत्पन्न हुए सत्यवह नामक मुनिसे कहा। तथा भारद्वाजने अपने शिष्य अथवा पुत्र अङ्गिरासे वह परावरा--पर ( उत्कृष्ट ) से अवर ( किनिष्ठ ) को प्राप्त हुई, अथवा पर और अवर सब विद्याओंके विषयोंकी व्याप्तिके कारण 'परावरा' कही जानेवाळी वह विद्या अङ्गिरासे कही । इस प्रकार 'परावराम्' इस कर्मपदका पूर्वोक्त 'प्राह' कियासे सम्बन्ध है ॥ २ ॥

शौनककी गुरूपमत्ति और प्रश्न

# शौनको ह वै महाशालोऽङ्गिरसं विधिवदुपसन्नः पप्रच्छ । कस्मिन्तु भगवो विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञा<mark>त</mark>ं भवतीति ॥ ३॥

शौनकनामक प्रसिद्ध महागृहस्थने अङ्गिराके पास विधिपूर्वक जाकर पूछा—'भगवन् ! किसके जान लिये जानेपर यह सब कुछ जान लिया जाता है ?' ॥ ३ ॥

शौनकः शुनकस्यापत्यं महा-महागृहस्थोऽङ्गिरसं शालो भारद्वाजशिष्यमाचार्यं विधि-वद्यथाशास्त्रमित्येततः उपसन्न उपगतः सन्पप्रच्छ पृष्टवान् । शौनकाङ्गिरसोः सम्बन्धादवीग् विधि बद्विशेषणादुपसदनविधेः पूर्वेषामनियम इति गम्यते। मर्यादाकरणार्थं मध्यदीपिकान्या-यार्थं वा विशेषणम्; असदा-दिष्वप्युपसदनविधेरिष्टत्वात् ।

किमित्याह-किसन्त भगवो

महाशाल-महागृहस्य शौनक-शुनकके पुत्रने भारद्वाजके शिष्य आचार्य अङ्गिराके पास विधिवत अर्थात् शास्त्रानुसार जाकर पूछा। शौनक और अङ्गिराके सम्बन्धसे पश्चात् 'विधिवत्' विशेषण मिलनेसे यह जाना जाता है कि इनसे पूर्व आचार्यामें [ गुरूपसदन ] कोई नियम नहीं था । अतः इसकी मर्यादा निर्दिष्ट करनेके लिये अथवा मध्यदीपिकान्यायके छिये\* विशेषण दिया गया है, क्योंकि यह उपसदनविधि हमलोगोंमें भी माननीय है।

शौनकने क्या पूछा, सो बत-लाते हैं---भगव:---हे भगवन् ! विज्ञाते नु इति वितर्के, भगवो 'कास्मिन्न' किस वस्तुके जान लिये

देहलीपर दीपक रखनेसे उसका प्रकाश भीतर-बाहर दोनों ओर पड़ता है-इसीको मध्यदीपिका या देहलीदीपन्याय कहते हैं। अतः यदि यह कथन इस न्यायसे ही हो तो यह समझना चाहिये कि गुरूपसदन विधि इससे पूर्व भी थी और उससे पीछे हमलोगोंके लिये भी आवश्यक है। और यदि यह कथन मर्यादा निर्दिष्ट करनेके लिये हो तो यह समझना चाहिये कि यहींसे इस पद्धतिका प्रारम्भ हुआ।

भगवन्सर्वे यदिदं विज्ञेयं विज्ञातं विशेषेण ज्ञातमवगतं भव-तीति एकसिञ्ज्ञाते सर्वविद्भव-तीति शिष्टप्रवादं श्रुतवाञ्शौनकस्त-द्विशेषं विज्ञातकामः सन्कस्मिन् वितर्कयन्पप्रच्छ । न्चिति लोकसामान्यदृष्ट्या अथवा <mark>ज्ञात्वैव पत्रच्छ । सन्ति लोके</mark> सुवर्णादिशकलभेदाः सुवर्णत्वा-द्येकत्वविज्ञानेन विज्ञायमाना लोकिकै: । तथा किं न्वस्ति सर्वस्य जगद्भेदस्यैकं कारणम्, यदेकसिन्विज्ञाते सर्व विज्ञातं भवतीति। नन्वविदिते हि कसिन्निति

प्रश्लोऽ<mark>नुपपन्नः</mark> । किमस्ति तदिति

तदा प्रश्नो युक्तः । सिद्धे ह्यस्तित्वे

जानेपर यह सब विज्ञेय पदार्थ विज्ञात—विशेषरूपसे ज्ञात अवगत हो जाता है ? यहाँ 'नु' का प्रयोग वितर्क (संशय) के लिये किया गया है । शौनकने 'एकहीको जान लेनेपर मनुष्य सर्वज्ञ हो जाता हैं ऐसी पुरुषोंकी सभ्य कहावत थी । उसे विशेषरूपसे जाननेकी इच्छासे ही उसने 'कस्मिन्न' इत्यादि रूपसे वितर्क करते हुए पूछा अथवा लोकोंकी सामान्य जान-बूझकर ही पूछा । लोकमें सुवर्णादि खण्डोंके ऐसे भेद हैं जो सुवर्णरूप होनेके कारण लौकिक पुरुषोंद्वारा [ स्वर्णदृष्टिसे ] उनकी एकताका ज्ञान होनेपर जान लिये जाते हैं। इसी प्रकार प्रश्न होता है कि ] 'सम्पूर्ण जगद्भेदका वह एक कारण कौन-सा है जिस एकके ही जान लिये जानेपर यह सब कुछ जान लिया जाता है ??

गङ्गा—जिस वस्तुका ज्ञान नहीं होता उसके विषयमें 'कस्मिन्' (किसकों) \* इस प्रकार प्रश्न करना तो बन नहीं सकता। उस समय तो 'क्या वह है ?' ऐसा प्रश्न ही उचित है; फिर उसका अस्तित्व सिद्ध हो जानेपर ही

<sup>\*</sup> क्योंकि 'किस' या 'कौन' सर्वनामका प्रयोग वहीं होता है जहाँ अनेकों-की सत्ता स्वीकारकर उनमेंसे किसी एकका निश्चय करना होता है ।

कसिनिति स्थात्, यथा कसिनि-

धेयमिति ।

नः अक्षरवाहुल्यादायास-भीरुत्वात्प्रश्नः सम्भवत्येव कस्मिन् न्वेकस्मिन्विज्ञाते सर्ववितस्याद् इति ॥ ३ ॥ 'कस्मिन्' ऐसा प्रश्न हो सकता है। जैसा कि [अनेक आधारोंका ज्ञान होनेपर ] 'किसमें रक्खा जाय' ऐसा प्रश्न किया जाता है।

समाधान—ऐसा मत कहो, क्योंकि [ तुम्हारे कथनानुसार प्रश्न करनेसे ] अक्षरोंकी अधिकता होती है और अधिक आयासका भय रहता है, अतः 'किस एकके ही जान लेनेपर मनुष्य सर्वज्ञ हो जाता है ?' ऐसा प्रश्न बन सकता है ॥ ३ ॥

अङ्गिराका उत्तर-विद्या दो प्रकारकी है

तस्मै स होवाच । द्वे विद्ये वेदितव्ये इति ह सम यद्गह्मविदो वद्गित परा चैवापरा च ॥ ४ ॥

उससे उसने कहा—'ब्रह्मवेत्ताओंने कहा है कि दो विद्याएँ जानने-योग्य हैं—एक परा और दूसरी अपरा' ॥ ४ ॥

तस्मै शौनकायाङ्गिरा आह किलोवाच । किमित्युच्यते । द्वे विद्ये वेदितच्ये इत्येवं ह स्म किल यद्वद्याविदो वेदार्थाभिज्ञाः परमार्थदर्शिनो वदन्ति । के ते इत्याह—परा च परमात्म-विद्या। अपरा च धर्माधर्मसाधन-तत्फलविषया।

ननु कस्मिन्विदिते सर्वे-विद्भवतीति शौनकेन पृष्टं उस शौनकसे अङ्गराने कहा। क्या कहा ? सो वतलाते हैं— दो विद्याएँ वेदितव्य अर्थात् जानने-योग्य हैं ऐसा जो ब्रह्मविद्—वेदके अर्थको जाननेवाले परमार्थदर्शी हैं वे कहते हैं। वे दो विद्याएँ कौन-सी हैं ? इसपर कहते हैं — परा अर्थात् परमात्मविद्या और अपरा—धर्म, अधर्मके साधन और उनके फलसे सम्बन्ध रखनेवाली विद्या।

शङ्का—शौनकने तो यह पूछा था कि 'किसको जान लेनेपर पुरुष सर्वज्ञ हो जाता है।' उसके तस्मिन्वक्तव्येऽपृष्टमाहाङ्गिरा द्वे विद्ये इत्यादिना ।

नेष दोषः; क्रमापेक्षत्वात् प्रतिवचनस्य । अपरा हि विद्या-विद्या सा निराकर्तव्या । तद्-विषये हि विदिते न किश्चित्तत्त्वतो विदितं स्यादिति । निराकृत्य हि पूर्वपक्षं पश्चात्सिद्धान्तो वक्तव्यो भवतीति न्यायात् ॥ ४ ॥ उत्तरमें जो कहना चाहिये था उसकी जगह 'दो विद्याएँ हैं' आदि वातें तो अङ्गिराने विना पूछी ही कही हैं।

समाधान—यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि उत्तर तो क्रमकी अपेक्षा रखता है । अपरा विद्या तो अविद्या ही है; अतः उसका निराकरण किया जाना चाहिये। उसके विषयमें जान लेनेपर तो तत्त्वतः कुछ भी नहीं जाना जाता, क्योंकि यह नियम है कि 'पहले पूर्वपक्षका खण्डन कर पीछे सिद्धान्त कहा जाता है' ॥ ४ ॥

**--०ऽः∞ः∞ः** परा और अपरा विद्याका स्वरूप

तत्रापरा ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्ववेदः शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषमिति । अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यते ॥ ५ ॥

उनमें ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, अथर्ववेद, शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द और ज्योतिष—यह अपरा है तथा जिससे उस अक्षर प्रमात्माका ज्ञान होता है वह परा है ॥ ५॥

तत्र कापरेत्युच्यते—ऋग्वेदो
यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्ववेद इत्येते
चत्वारो वेदाः शिक्षा कल्पो
च्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषमित्यङ्गानि षडेषापरा विद्या ।

उनमें अपरा विद्या कौन-सी है, सो बतलाते हैं । ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और अथर्ववेद—ये चार वेद तथा शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द और ज्योतिष—ये छ: वेदाङ्ग अपरा विद्या कहे जाते हैं।

अथेदानीमियं विद्या परा उच्यते यया तद्वक्ष्यमाणविशेषणम् अक्षरमधिगम्यते प्राप्यतेः अधि-पूर्वस्य गमेः प्रायशः प्राप्त्यर्थ-त्वात् । न च परप्राप्तरेवगमा-र्थस्य भेदोऽस्ति। अविद्याया अपाय एव हि परप्राप्तिनीथीन्तरम् । ननु ऋग्वेदादिवाह्या तर्हि सा कथं परा विद्या विद्यायाः परापरमेद- स्यानमोक्षसाधनं च । मीमांसा ''या वेदबाह्याः स्मृतयो याश्र काश्र कुदृष्ट्यः । सर्वास्ता निष्फलाः प्रेत्य तमो-निष्ठा हि ताः स्मृताः ॥" (मनु० १२।९) इति हि सारन्ति ।

क्रदृष्टित्वानिष्फलत्वादनादेया

स्यात् । उपनिषदां च ऋग्वेदादि-

वाह्यत्वं स्यात् । ऋग्वेदादित्वे तु

पृथकरणमनर्थकम् अथ परेति।

अव यह परा विद्या वतलायी जाती है, जिससे आगे (छठे मन्त्रमें) कहे जानेवाले विशेषणोंसे युक्त उस अक्षरका अधिगम अर्थात् प्राप्ति होती है, क्योंकि 'अधि'पूर्वक 'गम' धातु प्रायः 'प्राप्ति' अर्थमें प्रयुक्त होती है; तथा परमात्मा-की प्राप्ति और उसके ज्ञानके अर्थमें कोई भेद भी नहीं है; क्योंकि अविद्या-की निवृत्ति ही परमात्माकी प्राप्ति है, इससे भिन्न कोई अन्य वस्तु नहीं।

शङ्का-तब तो वह ( ब्रह्मविद्या ) ऋग्वेदादिसे बाह्य है, अतः वह परा विद्या अथवा मोक्षकी साधनभूत सकती है ? किस प्रकार हो स्मृतियाँ तो कहती हैं कि ''जो वेदबाह्य स्मृतियाँ और जो कोई कुदृष्टियाँ ( कुविचार ) हैं निष्पत्र और नरककी परलोकमें साधन मानी गयी हैं।'' अतः कुदृष्टि होनेसे निष्फल होनेके कारण वह ग्राह्य नहीं हो सकती । तथा इससे उपनिषद भी ऋग्वेदादिसे बाह्य माने जायँगे और यदि इन्हें ऋग्वेदादिमें ही माना जायगा तो 'अथ परा' आदि वाक्यसे जो परा विद्याको पृथक् बतलाया गया है वह व्यर्थ हो जायगा।

नः वेद्यविषयविज्ञानस्य विविधितत्वात् । उपनिषद्वेद्याक्षर-विषयं हि विज्ञानमिह परा विद्येति प्राधान्येन विविधितं नोपनिषच्छन्दराशिः। वेदशन्देन तु सर्वत्र शन्दराशिर्विविधितः । शन्दराश्यधिगमेऽपि यल्लान्तर-मन्तरेण गुर्वभिगमन।दिलक्षणं वैराग्यं च नाक्षराधिगमः सम्भव-तीति पृथक्षरणं ब्रह्मविद्यायाः परा विद्येति कथनं चेति ॥ ५॥

समाधान—ऐसी बात नहीं है, क्योंकि [परा विद्यासे] वेद्य-विषयक ज्ञान बतलाना अभीष्ट है। यहाँ प्रधानतासे यही बतलाना इष्ट है कि उपनिषद्वे अक्षरविषयक विज्ञान ही परा विद्या है, उपनिषद्की शब्दराशि नहीं। और वेद शब्दराशि नहीं। और वेद शब्दराशि ही कही जाती है। शब्दसम्ह्का ज्ञान हो जानेपर भी गुरूपसत्ति आदिरूप प्रयत्नान्तर तथा वैराग्यके बिना अक्षरब्रह्मका ज्ञान नहीं हो सकता; इसीलिये ब्रह्मविद्याका पृथक्करण और वह परा विद्या है ऐसा कहा गया है। ५॥

यथा विधिविषये कर्जाद्यनेकपरिवद्याया कारकोपसंहारद्वारेण
वाक्यार्थज्ञान- वाक्यार्थज्ञानकालाद्
जन्यत्वम् अन्यत्रानुष्ठेयोऽथोऽिस्ति
अग्निहोत्रादिलक्षणो न तथेह
परिवद्याविषये; वाक्यार्थज्ञानसमकाल एव तु पर्यवसितो
भवति । केवलशब्द प्रकाशितार्थज्ञानमात्रनिष्ठाव्यतिरिक्ताभावात ।

जिस प्रकार विधि (कर्मकाण्ड) के सम्बन्धमें [ उसका प्रतिपादन करनेवाले] वाक्योंका अर्थ जाननेके समयसे भिन्न कर्ता आदि अनेकों कारकों (क्रियानिष्पत्तिके साधनों) के उपसंहारद्वारा अग्निहोत्र आदि अनुष्ठेय अर्थ रह जाता है, उस प्रकार परा विद्याके सम्बन्धमें नहीं होता । इसका कार्य तो वाक्यार्थ- ज्ञानके समकालमें ही समाप्त हो जाता है, क्योंकि केवल शब्दोंके योगसे प्रकाशित होनेवाले अर्थ- ज्ञानमें स्थिति कर देनेसे भिन्न इसका और कोई प्रयोजन नहीं है । अतः

<mark>तसादिह परां विद्यां सविशोषणेन । यहाँ</mark> 'यत्तद्रद्रेश्यम्' इत्यादि विशेषणों-अक्षरेण विशिनष्टि यत्तद्द्रेश्यम् इत्यादिना । वक्ष्यमाणं बुद्धौ संहत्य सिद्धवत्परामृज्यते---यत्तदिति ।

से विशेषित अक्षरब्रह्मका निर्देश परा विद्याको हुए उस विशेषित करते हैं। आगे जो कुछ कहना है उसे अपनी बुद्धिमें विठाकर 'यत्तद्' इत्यादि वाक्यसे उसका सिद्ध वस्तुके समान उल्लेख

परविद्याप्रदर्शन

यत्तद्द्रेश्यमग्राह्यमगोत्रमवर्णमचक्षुःश्रोत्रं तद्पाणि-पादम् । नित्यं विभुं सर्वगतं सुसूक्ष्मं तद्व्ययं यद्भतयोनि परिपर्यन्ति धीराः ॥ ६ ॥

वह जो अदस्य, अग्राह्म, अगोत्र, अवर्ण और चक्षुःश्रोत्रादिहीन है, इसी प्रकार अपाणिपाद, नित्य, विभु, सर्वगत, अत्यन्त सूक्ष और अव्यय है तथा जो सम्पूर्ण भूतोंका कारण है उसे विवेकी छोग सब ओर देखते हैं ॥ ६ ॥

अद्रेश्यमद्द्यं सर्वेषां बुद्धी- ! न्द्रियाणामगम्यमित्येतत् । दशेर्व-हिःप्रवृत्तस्य पश्चेन्द्रियद्वारकत्वात् । अग्राह्यं कर्मेन्द्रियाविषयमित्येतत्। अगोत्रं गोत्रमन्वयो मूलमित्य-नर्थान्तरमगोत्रमनन्वयमित्यर्थः। न हि तस्य मूलमस्ति अन्वितं स्यात् । वर्ण्यन्त इति

वह जो अद्रेश्य--अदस्य अर्थात् समस्त ज्ञानेन्द्रियोंका अ-विषय है, क्योंकि बाहरको प्रवृत्त हुई दक्शक्ति पञ्चज्ञानेन्द्रियरूप द्वारवाली है; अग्राह्य अर्थात् कर्मेन्द्रियोंका अविषय है; अगोत्र—गोत्र अन्वय अथवा मूल—ये किसी अन्य अर्थके वाचक नहीं हैं अर्थात् इनका एक ही अर्थ है ] अतः अगोत्र यानी अनन्वय है, क्योंकि उस अक्षर [ अक्षरब्रह्म ] का कोई मूल नहीं है जिससे वह अन्वित हो; जिनका वर्णन किया

वर्णा द्रव्यधर्माः स्थूलत्वाद्यः शक्कत्वादयो वा । अविद्यमाना यस्य तदवर्णमक्षरम्। <mark>अचक्षुःश्रोत्रं चक्षुश्र श्रोत्रं च</mark> नामरूपविषये करणे सर्वजन्तनां ते अविद्यमाने यस तदचक्षः-श्रोत्रम्, 'यः सर्वज्ञः सर्ववित्' इति चेतनावस्वविशेषणात प्राप्तं संसारिणामिव चक्षुःश्रोत्रादिभिः करणैरर्थसाधकत्वं तदिहाचक्षुः-श्रोत्रमिति वार्यते ''पञ्यत्यचक्षुः स शृणोत्यकर्णः" (क्वे॰ उ० ३। १९) इत्यादिदर्शनात् । किं चतदपाणिपादं कर्मेन्द्रिय-रहितमित्येतत् । यत एवमग्राह्य-चातो नित्यम्, मग्राहकं

रहितांमत्येतत् । यत एवमग्राद्य-मग्राहकं चातो नित्यम्, अविनाशि, विश्वं विविधं ब्रह्मादि-स्थावरान्तप्राणिभेदैर्भवति इति विश्वम् । सर्वगतं व्यापकमाकाश-

स्थुलत्वादि या शुक्लत्वादि द्रव्यके धर्म ही वर्ण हैं--वे वर्ण जिसमें विद्यमान नहीं हैं वह अक्षर अवर्ण है; अचक्षुःश्रोत्र—चक्षु ( नेत्रेन्द्रिय ) और श्रोत्र ( कर्णेन्द्रिय ) ये सम्पूर्ण प्राणियोंकी और शब्दको रूप गृहीत करनेवाली इन्द्रियाँ हैं, वे जिसमें नहीं हैं उसे ही 'अचक्ष:-श्रोत्र' कहते हैं । 'यः सर्वज्ञः सर्ववित्' इस श्रुतिमें पुरुषके लिये चेतनावत्त्व विशेषण दिया गया है अतः अन्य संसारी जीवोंके समान उसके लिये भी चक्षुःश्रोत्रादि इन्द्रियों-से अर्थसाधकत्व प्राप्त होता है, यहाँ 'अचक्षुःश्रोत्रम्' कहकर निषेध किया जाता है, जैसा कि उसके विषयमें "बिना होकर भी देखता है, बिना कान-वाला होकर भी सुनता है" इत्यादि कथन देखा गया है।

यही नहीं, वह अपाणिपाद अर्थात् कर्मेन्द्रियोंसे भी रहित है। क्योंकि इस प्रकार वह अप्राह्य और अप्राहक भी है, इसिट्टिये वह नित्य—अविनाशी है। तथा विभु— ब्रह्मासे लेकर स्थावरपर्यन्त प्राणि-भेदसे वह विविध (अनेक प्रकारका) हो जाता है, इसिट्टिये विभु है, सर्वगतं—व्यापक है और शब्दादि वत्सुस्क्ष्मं शब्दादिस्थूलत्व-कारणरहितत्वात् । शब्दादयो ह्याकाशवाय्वादीनाम्रत्तरोत्तरं स्थूलत्वकारणानि तदभावात् सुसक्ष्मम्।किंच तदव्ययमुक्तधर्म-त्वादेव न व्येतीत्यव्ययम्। न हि अनङ्गस्य खाङ्गापचयलक्षणो व्ययः सम्भवति शरीरस्येव। नापि कोशा-पचयलक्षणो व्ययः सम्भवति राज्ञ इव । नापि गुणद्वारको व्ययः सम्भवत्यगुणत्वात्सर्वात्म-कत्वाच्च।

यदेवंलक्षणं भृतयोनि भृतानां कारणं पृथिवीव स्थावरजङ्ग-मानां परिपञ्चिन्ति सर्वत आत्म-भृतं सर्वस्याक्षरं पञ्चिन्ति धीरा धीषन्तो विवेकिनः । ईदृशमक्षरं यया विद्ययाधिगम्यते सा परा विद्येति सम्रदायार्थः ॥ ६ ॥

कारणोंसे रहित <mark>कारण आकाराके समान अत्यन्त</mark> सुक्ष्म है, शब्दादि गुण ही आकाश-वायु आदिकी उत्तरोत्तर स्थ्रलताके कारण हैं, उनसे रहित कारण वह [ अक्षरब्रह्म ] है। तथा उपर्युक्त धर्मवाला होनेसे ही कभी उसका व्यय नहीं होता इसिलिये वह अन्यय है; क्योंकि अङ्गहीन वस्तुका अपने अङ्गोंका क्षयरूप व्यय नहीं हो सकता, न राजाके समान कोशक्षयरूप व्यय ही सम्भव है और न निर्गुण तथा सर्वात्मक होनेके कारण उसका गुणक्षयद्वारा ही व्यय हो सकता है।

पृथिवी जैसे स्थावर-जङ्गम जगत्का कारण है उसी प्रकार जिस ऐसे छक्षणोंवाले भूतयोनि—— भूतोंके कारण सबके आत्मभूत अक्षरब्रह्मको धीर——बुद्धिमान्—— विवेकी पुरुष सब ओर देखते हैं, ऐसा अक्षर जिस विद्यासे जाना जाता है वही परा विद्या है——यह इस सम्पूर्ण मन्त्रका तात्पर्य है ॥६॥

अक्षरबह्मका विश्वकारणत्व

भृतयोन्यक्षरमित्युक्तम्। तत्कथं

पहले कहा जा चुका है कि अक्षरब्रह्म भूतोंकी योनि है। उसका भृतयोनित्वमित्युच्यते प्रसिद्ध- वह भूतयोनित्व किस प्रकार है, सो दृष्टान्तै:— प्रसिद्ध दृष्टान्तोंद्वारा बतलाया जाता है—

यथोर्णनाभिः सुजते गृह्णते च

यथा पृथिव्यामोषधयः सम्भवन्ति ।

यथा सतः पुरुषात्केशलोमानि

तथाक्षरात्सम्भवतीह विश्वम् ॥ ७॥

जिस प्रकार मकड़ी जालेको बनाती और निगल जाती है, जैसे पृथिवीमें ओषिधयाँ उत्पन्न होती हैं और जैसे सजीव पुरुषसे केश एवं लोम उत्पन्न होते हैं उसी प्रकार उस अक्षरसे यह विश्व प्रकट होता है।

यथा लोके प्रसिद्धम्—ऊर्णनाभिर्छ्ताकीटः किञ्चित्कारणान्तरमनपेक्ष्य खयमेव सुजते खशरीराव्यतिरिक्तानेव तन्त्न्विहः
प्रसारयित पुनस्तानेव गृह्णते च
गृह्णाति खात्मभावमेवापादयित ।
यथा च पृथिव्यामोषधयो
वीद्यादिस्थावरान्ता इत्यर्थः ।
स्वात्माव्यतिरिक्ता एव प्रभवन्ति ।
यथा च सतो विद्यमानाजीवतः
पुरुषात्केशलोमानि केशाश्र
लोमानि च सम्भवन्ति विलक्षणानि ।

यथैते दृष्टान्तास्तथा विलक्षणं सलक्षणं च निमित्तान्तरानपे-क्षाद्यथोक्तलक्षणादक्षरात्सम्भवति

जिस प्रकार लोकमें प्रसिद्ध है कि जर्णनामि—मकड़ी किसी अन्य उपकरणकी अपेक्षा न कर खयं ही अपने शरीरसे अभिन्न तन्तुओंको रचती अर्थात् उन्हें बाहर फैलाती है और फिर उन्होंको गृहीत भी कर लेती है, यानी अपने शरीरसे अभिन्न कर देती है, तथा जैसे पृथिवीमें न्नीहि-यव इत्यादिसे लेकर वृक्षपर्यन्त समस्त ओषियाँ उससे अभिन्न ही उत्पन्न होती हैं और जैसे सत्—विद्यमान अर्थात् जीवित पुरुषसे उससे विलक्षण केश और लोम उत्पन्न होते हैं।

जैसे कि ये दृष्टान्त हैं उसी प्रकार इस संसारमण्डलमें इससे विभिन्न और समान लक्षणोंवाला यह विश्व—समस्त जगत् किसी अन्य विद्वं समस्तं जगत्। अनेकदृष्टा-नार्थम् ॥ ७ ॥

संसारमण्डले | निमित्तकी अपेक्षा न करनेवाले उस उपर्युक्त लक्षणविशिष्ट अक्षरसे ही उत्पन्न होता है। ये अनेक दृष्टान्त केवल विषयको सरलतासे समझनेके लिये ही लिये गये हैं ॥ ७ ॥

#### सृष्टित्रम

तदनेन क्रमेणोत्पद्यते न युगप-द्धद्रमुष्टिप्रक्षेपवदिति क्रमनियम-विवक्षार्थोऽयं मन्त्र आरम्यते-चीयते ब्रह्म ततोऽन्नमभिजायते।

यद्रह्मण उत्पद्यमानं विश्वं । ब्रह्मसे उत्पन्न होनेवाला जो जगत् है वह इस क्रमसे उत्पन्न होता है, बेरोंकी मुड्डी फेंक देनेके समान एक साथ उत्पन्न नहीं होता। इस प्रकार उस क्रमके नियमको वतलानेकी इच्छावाले इस मन्त्रका — । आरम्भ किया जाता है——

अन्नात्प्राणो मनः सत्यं लोकाः कर्मसु चामृतम् ॥ ८॥

[ ज्ञानरूप ] तपके द्वारा ब्रह्म कुछ उपचय ( स्थूलता ) को प्राप्त हो जाता है, उसीसे अन्न उत्पन्न होता है। फिर अन्नसे क्रमशः प्राण, मन, सत्य, छोक, कर्म और कर्मसे अमृतसंज्ञक कर्मफल उत्पन्न होता है॥८॥

ज्ञानेनोत्पत्तिविधिज्ञ-। तपसा तया भूतयोन्यक्षरं ब्रह्म चीयत उपचीयत उत्पिपाद यिषदिदं

वीजमुच्छनतां

जगदङ्करमिव

उत्पत्तिविधिका ज्ञाता होनेके कारण तप अर्थात् ज्ञानसे भूतोंका कारण-रूप अक्षरब्रह्म उपचित होता है; अर्थात् इस जगत्को उत्पन्न करनेकी इच्छा करते हुए वह कुछ स्थूलताको , प्राप्त हो जाता है, जैसे अङ्कर-रूपमें परिणत होता हुआ बीज कुछ स्थ्रल हो जाता अथवा पुत्र उत्पन

गच्छति पुत्रमिव पिता हर्षेण।

एवं सर्वज्ञतया सृष्टिस्थितिसंहारशक्तिविज्ञानवत्तयोपचितात्
ततो ब्रह्मणोऽन्नमद्यते भुज्यत
इत्यन्नमञ्याकृतं साधारणं संसारिणां व्याचिकीर्षितावस्थारूपेण
अभिजायत उत्पद्यते। ततश्च
अव्याकृताद्वचाचिकीर्षितावस्थातः
अन्नात्प्राणो हिरण्यगर्भो ब्रह्मणो
ज्ञानिक्रयाश्चनत्यधिष्ठितजगत्साधारणोऽविद्याकामकर्मभूतसम्रदायवीजाङ्करो जगदात्माभिजायत
इत्यनुषङ्गः।

तसाच प्राणान्मनो मनआख्यं
सङ्कल्पविकल्पसं शयनिर्णयाद्यात्मकममिजायते । ततोऽपि
सङ्कल्पाद्यात्मकान्मनसः सत्यं
सत्याख्यमाकाशादि भृतपश्चकम्
अभिजायते। तसात्सत्याख्याद्भतपश्चकाद् अण्डक्रमेण सप्तलोका
भृरादयः। तेषु मनुष्यादिप्राणि-

करनेकी इच्छावाला पिता **हर्षसे** उल्लिसत हो जाता है।

इस प्रकार सर्वज्ञ होनेके कारण सृष्टि, स्थिति और संहार-शक्तिकी विज्ञानवत्तासे वृद्धिको प्राप्त उस ब्रह्मसे अन--जो खाया यानी भोजन किया उसे जाय कहते हैं, वह सबका कारणरूप अव्याकृत संसारियोंकी व्याचिकं।षित (व्यक्त की जाने-वाली ) अवस्थारूपसे उत्पन्न होता है। उस अञ्याकृतसे यानी व्याचि-कीर्षित अवस्थावाले अन्तरे प्राण— हिरण्यगर्भ यानी ब्रह्मकी ज्ञान और क्रियाशक्तियों से अधिष्ठित, जीवोंका समष्टिरूप तथा अविद्या, काम, कर्म और भूतोंके समुदायरूप बीजका अङ्कर जगदात्मा उत्पन होता है। यहाँ प्राण राब्दका 'अभिजायते' क्रियासे सम्बन्ध है।

तथा उस प्राणसे मन यानी संकल्प-विकल्प-संशय-निर्णयात्मक मननामक अन्तःकरण उत्पन्न होता है। उस सङ्कल्पादिरूप मनसे भी सत्य—सत्यनामक आकाशादि भूतपञ्चककी उत्पत्ति होती है। फिर उस सत्यसंज्ञक भूतपञ्चकसे ब्रह्माण्डक्रमसे भूः आदि सात लोक उत्पन्न होते हैं। उनमें मनुष्यादि प्राणियोंके वर्ण

वर्णाश्रमक्रमेण कर्माणि । कर्मसु च निमित्तभृतेष्वमृतं कर्मजं फलम् । यावत्कर्माणि कल्पकोटि-शतैरपि न विनश्यन्ति तावत्फलं न विनश्यति इत्यमृतम् ॥ ८॥ और आश्रमके क्रमसे कर्म होते हैं तथा उन निमित्तभूत कर्मोंसे अमृत— कर्मजनित फल होता है। जबतक सौ करोड़ कल्पतक भी कर्मोंका नाश नहीं होता तबतक उनका फल भी नष्ट नहीं होता; इसलिये कर्मफलको 'अमृत' कहा है।। ८॥

उक्तमेवार्थमुपसंजिहीर्धुमन्त्रो

वक्ष्यमाणार्थमाह—

पूर्वोक्त अर्थका ही उपसंहार करनेकी इच्छावाला [यह नवम] मन्त्र आगे कहा जानेवाला अर्थ कहता है —

प्रकरणका उपसंहार

यः सर्वेज्ञः सर्वेविद्यस्य ज्ञानमयं तपः। तस्मादेतद्रह्म नाम रूपमन्नं च जायते॥९॥

जो सबको [सामान्यरूपसे] जाननेवाला और सबका विशेषज्ञ है तथा जिसका ज्ञानमय तप है उस [अक्षरब्रह्म] से ही यह ब्रह्म (हिरण्यगर्भ), नाम, रूप और अन्न उत्पन्न होता है॥ ९॥

य उक्तलक्षणोऽक्षराख्यः
सर्वज्ञः सामान्येन सर्वं जानातीति
सर्वज्ञः । विशेषेण सर्वं वेत्तीति
सर्ववित् । यस्य ज्ञानमयं ज्ञानविकारमेव सार्वज्ञ्यलक्षणं तपो
नायासलक्षणं तस्माद्यथोक्तात्
सर्वज्ञादेतदुक्तं कार्यलक्षणं ब्रह्म
हिरण्यगर्माख्यं जायते । किं च

जो ऊपर कहे हुए लक्षणोंवाला अक्षरसंज्ञक ब्रह्म सर्वज्ञ—सबको सामान्यरूपसे जानता है, इसलिये सर्वज्ञ और विशेषरूपसे सब कुछ जानता है इसलिये सर्ववित् है, जिसका ज्ञानमय अर्थात् सर्वज्ञतारूप ज्ञानविकार ही तप है—आयास-रूप तप नहीं है उस उपर्यक्त सर्वज्ञसे ही यह पूर्वोक्त हिरण्यगर्भ-संज्ञक कार्यब्रह्म उत्पन्न होता है।

नामासौ देवदत्तो यज्ञदत्त इत्यादि-लक्षणम्, रूपिमदं शुक्लं नील-मित्यादि, अन्नं च त्रीहियवादि-लक्षणं जायते पूर्वमन्त्रोक्तक्रमेण, इत्यविरोधो द्रष्टव्यः ॥ ९ ॥ तथा उसीसे पूर्वोक्त मन्त्रके क्रमातु-सार यह देवदत्त-यज्ञदत्त इत्यादि नाम, यह शुक्र-नील इत्यादि रूप तथा त्रीहि-यवादिरूप अन्न उत्पन्न होता है । अतः पूर्वमन्त्रसे इसका अविरोध समझना चाहिये ॥ ९ ॥

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये प्रथममुण्डके

प्रथमः खण्डः ॥ १ ॥

## हितीय खण्ड

#### कर्मनि रूपण

साङ्गा वेदा अपरा विद्योक्ता

ऋग्वेदो यजुर्वेद इत्यापूर्वापरसम्बन्धदिना । यत्तदद्रेश्यम्
इत्यादिना नामरूपम्
अन्नं च जायत इत्यन्तेन ग्रन्थेन
उक्तलक्षणमक्षरं यया विद्या
अधिगम्यत इति परा विद्या
सविशेषणोक्ता। अतः परमनयोविद्ययोर्विषयौ विवेक्तव्यौ संसारमोक्षावित्युत्तरो ग्रन्थ आरभ्यते।

जपर 'ऋग्वेदो यजुर्वेदः' इत्यादि [ पञ्चम ] मन्त्रसे अङ्गों-सिहत वेदोंको अपरा विद्या बतलाया है । तथा 'यत्तदद्रेश्यम्' इत्यादिसे लेकर 'नामरूपमन्नं च जायते' यहाँतकके ग्रन्थसे जिसके द्वारा उपर्युक्त लक्षणवाले अक्षरका ज्ञान होता है उस परा विद्याका उसके विशेषणोंसहित वर्णन किया । इसके पश्चात इन दोनों विद्याओंके विषय संस् ीर मोक्षका विवेक करना है; इसीलिये आगेका ग्रन्थ आरम्भ किया जाता है । तत्रापरविद्याविषयः कर्जादि
साधनिक्रयाफलभेदसंसारमोक्षयोः रूपः संसारोऽनादिः
स्वरूपनिर्देशः अनन्तो दुःखस्वरूपत्वाद्वातव्यः प्रत्येकं शरीरिभिः
सामस्त्येन नदीस्रोतोवदव्यवच्छेदरूपसम्बन्धः, तदुपशमलक्षणो
मोक्षः परविद्याविषयोऽनाद्यनन्तोऽजरोऽमरोऽस्तोऽभयः शुद्धः
प्रसन्नः स्वात्मप्रतिष्ठालक्षणः
परमानन्दोऽद्वय इति ।

पूर्वं तावदपरविद्याया विषयप्रदर्शनार्थमारम्मः । तदर्शने हि
तिन्निर्वेदोपपत्तेः । तथा च
वक्ष्यति—'परीक्ष्य लोकान्कर्मचितान्' (मु० उ०१।२।१२)
इत्यादिना । न ह्यप्रदर्शिते
परीक्षोपपद्यत इति तत्प्रदर्शयन्नाह—

उनमें अपरा विद्याका संसार है, जो कर्ता-करण आदि साधनोंसे होनेवाले कर्म और उसके भेदवाला अनादि, फलस्प अनन्त और नदीके प्रवाहके समान अविच्छिन सम्बन्धवाला है कारण प्रत्येक दु:खरूप होनेके देहधारीके लिये सर्वथा त्याज्य है। उस ( संसार ) का उपशमह्तप मोक्ष परा विद्याका विषय है और वह अनादि, अनन्त, अजर, अमर, अमृत, अभय, शुद्ध, प्रसन्न, खस्व-रूपमें स्थितिरूप तथा परमानन्द एवं अद्वितीय है।

उन दोनोंमें पहले अपरा विद्याका विषय दिखलानेके लिये आरम्भ किया जाता है, क्योंकि उसे जान लेनेपर ही उससे विराग हो सकता है । ऐसा ही 'परीक्ष्य लोकान्कर्मचितान्' इत्यादि वाक्योंसे आगे कहेंगे भी । बिना दिखलाये हुए उसकी परीक्षा नहीं हो सकती; अतः उस (कर्मफल) को दिखलाते हुए कहते हैं—

तदेतत्सत्यं मन्त्रेषु कर्माणि कवयो यान्यपश्यंस्तानि त्रेतायां बहुधा सन्ततानि । तान्याचरथ नियतं सत्यकामा एष वः पन्थाः सुकृतस्य लोके ॥ १ ॥ बुद्धिमान् ऋषियोंने जिन कमींका मन्त्रोंमें साक्षात्कार किया था वहीं यह सत्य है, त्रेतायुगमें उन कमींका अनेक प्रकार विस्तार हुआ। सत्य (कमीपल ) की कामनासे युक्त होकर उनका नित्य आचरण करो; लोकमें यही तुम्हारे लिये सुकृत (कमीपलकी प्राप्ति ) का मार्ग है ॥ १॥

तदेतत्सत्यमवितयम् । किं ।
तत्?मन्त्रेष्ट्रग्वेदाद्याख्येषु कर्माणि
अग्निहोत्रादीनि मन्त्रेरेव प्रकाशितानि कवयो मेधाविनो वसिष्ठादयो यान्यपत्र्यन्दृष्ट्यन्तः ।
यत्तदेतत्सत्यमेकान्तपुरुषार्थमाधनत्वात् । तानि च वेदविहितान्यृषिदृष्टानि कर्माणि
त्रेतायां त्रयीसंयोगलक्षणायां
हौत्राध्वर्यवौद्गात्रप्रकारायामधिकरणभृतायां बहुधा बहुप्रकारं
सन्ततानि प्रवृत्तानि कर्मिभिः
क्रियमाणानि त्रेतायां वा युगे
प्रायशः प्रवृत्तानि ।

अतो यूयं तान्याचरथ निर्वर्तयत नियतं नित्यं सत्य-कामा यथाभृतकर्मफलकामाः सन्तः। एष वो युष्माकं पन्था मार्गः सुकृतस्य स्वयं निर्वर्तितस्य कर्मणो लोके, फलनिमित्तं लोक्यते दृश्यते भुज्यत इति कर्मफलं

वही यह सत्य अर्थात् अमिध्या है। वह क्या ? ऋग्वेदादि मन्त्रोंमें मन्त्रोंद्वारा ही प्रकाशित जिन अग्निहोत्रादि कर्मीको कवियों अर्थात वसिष्ठादि मेधावियोंने देखा था। वही पुरुषार्थका एकमात्र साधन होनेके कारण यह सत्य है। वे ही वेदविहित और ऋषिदृष्ट कर्म त्रेतामें — ऋग्वेदविहित होत्र, [ यजुर्वेदोक्त ] आध्वर्यव और [ सामवेदविहित ] औद्गात्र ही जिसके प्रकारभेद हैं उस अधि-करणभूत त्रयीसंयोगरूप त्रेतामें अनेक प्रकार सन्तत-प्रवृत्त हुए, अथवा कर्मठोंद्रारा किये जाकर प्रायशः त्रेतायुगमें प्रवृत्त हुए ।

अतः सत्यकाम यानी यथाभूत कर्मफलकी इच्छावाले होकर तुम उनका नियत—नित्य आचरण करो। यही तुम्हारे सुकृत —स्वयं किये हुए कर्मोंके लोककी प्राप्तिके लिये मार्ग है। फलके निमित्तसे लोकित, दृष्ट अथवा मोगा जाता है इसलिये कर्मफल 'लोक' कहलाता है; उस एष मार्ग इत्यर्थः । यान्येतानि अग्निहोत्रादीनि त्रय्यां विहितानि कर्माणि तान्येष पन्था अवश्य-फलप्राप्तिसाधनमित्यर्थः ॥ १॥ साधन हैं॥ १॥

लोक उच्यते; तदर्थं तत्प्राप्तय | (कर्मफल) के लिये अर्थात् उसकी प्राप्तिके लिये यही मार्ग है। ताल्पर्य यह है कि वेदत्रयीमें विहित जो ये अग्निहोत्र आदि कर्म हैं वे ही यह मार्ग यानी अवस्य

अग्निहोत्रका वर्णन

तत्राग्निहोत्रमेव तावत्प्रथमं प्रदर्शनार्थमुच्यते सर्वकर्मणां । प्राथम्यात् । तत्कथम् ?

उनमें सबसे पहले <mark>प्रदर्शित</mark> करनेके लिये अग्निहोत्रका ही वर्णन किया जाता है, क्योंकि [ अग्नि-साध्य कर्मोंमें ] उसीकी प्रधानता है। सो किस प्रकार ?

यदा लेलायते ह्यचिः समिद्धे हव्यबाहने। तदाज्यभागावन्तरेणाहुतीः प्रतिपादयेत् ॥ २ ॥

जिस समय अग्निके प्रदीप्त होनेपर उसकी ज्वाला उठने लगे उस समय दोनों आज्यभागोंके \* मध्यमें [ प्रातः और सायंकाल ] आहुतियाँ डाले ॥ २ ॥

यदैवेन्धनैरभ्याहितैः सम्य-गिद्धे समिद्धे हन्यवाहने लेलायते चलत्यर्चिस्तदा तिसानकाले लेलायमाने चलत्यर्चिष्याज्य-भागावाज्यभागयोरन्तरेण मध्य

जिस समय सब ओर आधान किये हुए ईंधनद्वारा सम्यक् प्रकार-से इद्ध अर्थात प्रज्वलित होनेपर अग्निसे ज्वाला उठने लगे तब—उस समय ज्वालाओंके चञ्चल हो उठने-पर आज्यभागोंके अन्तर — मध्यमें

<sup>\*</sup> दर्श पौर्णमास यज्ञमें आहवनीय अग्निक उत्तर और दक्षिण ओर 'अग्निये स्वाहा' तथा 'सोमाय स्वाहा' इन मन्त्रोंसे दो घृताहुतियाँ दी जाती हैं। उन्हें आज्यभाग कहते हैं। इनके बीचका भाग 'आवापस्थान कहलाता है। शेष सब आहतियाँ उसीमें दी जाती हैं।

आवापस्यान आहुतीः प्रतिपाद-येरप्रक्षिपेदेवतामुद्दिस्य। अनेकाह-प्रयोगापेक्ष याहुतीरिति वचनम् ॥ २॥

आवापस्थानमें देवताओंके उद्देश्यसे आहु तियाँ देनी चाहिये। अनेक दिन-तक होनेवाले प्रयोगकी अपेक्षासे यहाँ 'आहुतीः' इस बहुवचनका प्रयोग किया गया है ॥ २ ॥

विधिहीन कर्मका कुफल

विपत्तयस्त्वनेका भवन्ति। कथम् १ | हैं। किस प्रकार १ [ सो बतलाते हैं—]

एष सम्यगाहृतिप्रक्षेपादि- | यह यथाविधि आहुतिप्रदानरूप लक्षणः कर्ममार्गो लोकप्राप्तये कर्ममार्ग [ खर्गादि ] लोकोंकी प्राप्तिका साधन है। इसका यथा-पन्थास्तस्य च सम्यकरणं दुष्करम्। वत् होना बड़ा ही दुष्कर है। इसमें अनेकों विपत्तियाँ आ सकती

यस्यासिहोत्रमदर्शमपौर्णमास-

मचातुर्मास्यमनात्रयणमतिथिवर्जितं च। अह्तमवैश्वदेवमविधिना हुत-

मासप्तमांस्तस्य लोकान्हिनस्ति ॥ ३॥ जिसका अग्निहोत्र दर्श, पौर्णमास, चातुर्मास्य और आप्रयण-इन कमोंसे रहित, अतिथि-पूजनसे वर्जित, यथासमय किये जानेवाले हवन और दैश्वदेवसे रहित अथवा आविधिपूर्वक हवन किया होता है, उसकी मानो सात पीढ़ियोंका वह नाश कर देता है ॥ ३ ॥

यस्यामिहोत्रिणोऽमिहोत्रमदर्शं । दर्शाख्येन कर्मणा वर्जितम् । अग्निहोत्रिणोऽवश्यकर्तव्यत्वाद् दर्शकर्म अवस्य करना चाहिये। दर्शस्य। अग्निहोत्रसम्बन्ध्यामहोत्र- अग्निहोत्रसे सम्बन्ध रखनेवाला विशेषमिव भवति । तदिक्रय- । अग्निहोत्रके विशेषणके

जिस अग्निहोत्रीका अग्निहोत्र अदर्श—-दर्शनामक कर्मसे रहित होता है, क्योंकि अग्निहोत्रियोंको होनेके कारण [ यह दर्शकर्म ]

माणमित्येतत् । तथापौर्णमासम् हत्यादिष्वप्यग्निहोत्रविशेषणत्वं अग्निहोत्राङ्गत्वस्य द्रष्टच्यम् , अविशिष्टत्वात् । अपौर्णमासं यौर्णमासकर्मवर्जितम्, अचात्-चातुर्मास्यकर्मवर्जितम्, अनाग्रयणमाग्रयणं शरदादि-कर्तव्यं तच न क्रियते यस्य. तथातिथिवर्जितं चातिथिपूजनं चाहन्यहन्यक्रियमाणं यस्य. स्वयं सम्यगिष्ठहोत्रकालेऽहुतम्, अदर्शादिवदवैश्वदेवं वैश्वदेव-<mark>कर्मवर्जितम्, हूयमान</mark>मप्यविधिना हुतं न यथाहुतमित्येतद् एवं दुःसम्पादितमसम्पादितम् अग्निहोत्राद्यपलिसतं कर्म कि करोतीत्युच्यते ।

है । अतः जिसके प्रयुक्त हुआ द्वारा इसका अनुष्ठान नहीं किया जाता । इसी प्रकार 'अपौर्णमासम् आदिमें भी अग्निहोत्रका विशेषणत्व देखना चाहिये, क्योंकि अग्निहोत्रके अङ्ग होनेमें उन [ यौर्णमास आदि ] की दर्शसे समानता है। [ अतः जिनका अग्निहोत्र ] अपौर्ण<mark>मास—</mark> पौर्णमास कर्मसे रहित, अचा-तुर्मास्य चातुर्मास्य कर्मसे रहित, अनाप्रयण—शरदादि [ नवीद अनसे ] किया जानेवाळा जो आग्रयण कर्म है वह जिस (अग्निहोत्र) का नहीं किया जाता वह अनाग्रयण है, तथा अतिथि-वर्जित—जिसमें नित्यप्रति अतिथि-पूजन नहीं किया गया, ऐसा होता है और जो खयं भी, जिसमें विधिपूर्वक अग्निहोत्रकालमें हवन नहीं किया गया, ऐसा है तथा जो अदर्श आदिके समान अवैश्वदेव — वैश्वदेवकर्मसे रहित है और यदि [ उसमें ] हवन भी किया गया है तो अविधिपूर्वक ही किया गया है, यानी यथोचित रीतिसे जिसमें हवन नहीं किया गया ऐसा है; इस प्रकार अनुचित रीतिसे किया हुआ अथवा बिना किया हुआ अग्निहोत्र आदिसे उपलक्षित कर्म क्या करता है ? सो बतलाया जाता है ---

आसप्तमान्सप्तमसहितांस्तस्य कर्तुर्लोकान्हिनस्ति हिनस्तीव आयासमात्रफलत्वात्सम्यक्किय-माणेषु हि कर्मसु कर्मपरिणामा- नुरूपेण भूरादयः सत्यान्ताः सप्त लोकाः फलं प्राप्यन्ते । ते लोका एवंभूतेनाभिहोत्रादि- कर्मणा त्वप्राप्यत्वाद्धिस्यन्त इव । आयासमात्रं त्वव्यमिचारीत्यतो हिनस्तीत्युच्यते ।

पिण्डदानाद्यनुग्रहेण वा सम्बध्यमानाः पितृपितामह-प्रपितामहाः पुत्रपौत्रप्रपौत्राः स्वात्मोपकाराः सप्त लोका उक्त-प्रकारेणाग्रिहोत्रादिना न भव-न्तीति हिंस्यन्त इत्युच्यते ॥ ३॥

वह कर्म केवल परिश्रममात्र फलवाला होनेके कारण उस कर्ताके सातों—सप्तम छोकसहित सम्पूर्ण लोकोंको नष्ट--विध्वस्त-सा कर देता है। कमींका यथावत अनुष्ठान किया जानेपर ही कर्मफलके अनुसार भूर्लोकसे लेकर सत्यलोकपर्यन्त सात लोक फलरूपसे प्राप्त होते हैं। वे लोक इस प्रकारके अग्निहोत्रादि कर्मसे तो अप्राप्य होनेके कारण मानो नष्ट ही कर दिये जाते हैं। हाँ, उसका परिश्रममात्र फल तो अन्यभिचारी-अनिवार्य है, इसी-लिये 'हिनस्ति' अर्थात् वह अग्निहोत्र उसके सातों लोकोंको नष्ट कर देता है ] ऐसा कहा है।

अथवा पिण्डदानादि अनुप्रहके द्वारा यजमानसे सम्बद्ध पिता, पितामह और प्रपितामह [ ये तीन पूर्वपुरुष ] तथा पुत्र, पौत्र और प्रपौत्र [ ये तीन आगे होनेवाली सन्ततियाँ ये ही अपने सहित ] अपना उपकार करनेवाले सात लोक हैं। ये उक्त प्रकारके अग्निहोत्र आदिसे प्राप्त नहीं होते; इसलिये 'नष्ट कर दिये जाते हैं' इस प्रकार कहा जाता है ॥ ३ ॥

a- ---

अग्निकी सात जिहाएँ

काली कराली च मनोजवा च र्सुंलोहिता या च सुधूम्रवर्ण। स्फुलिङ्गिनी विश्वरुची च देवी

लेलायमाना इति सप्त जिह्नाः॥ ४ ॥ काली, कराली, मनोजवा, सुलोहिता, सुधूम्रवर्णा<mark>, स्फुलिङ्गिनी</mark> और विश्वरुची देवी—ये उस (अग्नि) की लपलपाती हुई सात जिह्नाएँ हैं ॥ ४ ॥

स्फुलिङ्गिनी विश्वरुची च देवी लेलायमाना इति सप्त जिह्वाः । लपलपाती हुई सात जिह्वाएँ हैं। काली-काल्याद्या विश्वरूच्यन्ता लेलाय- से लेकर विश्वरूचीतक—ये अग्निकी माना अग्नेहीवराहुतिग्रसनार्था सात चन्नल जिह्नाएँ हवि—आहुति-एताः सप्त जिह्वाः ॥ ४ ॥

काली कराली च मनोजवा च काली, कराली, मनोजवा, सुलोहिता या च सुभृम्रवर्णा सुलोहिता, सुध्मवर्णा, स्फुलिङ्गिनी और विश्वरुची देवी—ये अग्निकी का ग्रास करनेके लिये हैं॥ ४॥

विधिवत् अग्निहोत्रादिसे स्वर्गप्राप्ति एतेषु यश्चरते भ्राजमानेषु यथाकालं चाहुतयो ह्याददायन् । तं नयन्त्येताः सूर्यस्य रइमयो

यत्र वेवानां पतिरेकोऽधिवासः ॥ ५ ॥

जो पुरुष इन देदीप्यमान अग्निशिखाओंमें यथासमय आहुतियाँ देता हुआ [ अग्निहोत्रादि कर्मका ] आचरण करता है उसे ये सूर्य-की किरणें होकर वहाँ ले जाती हैं जहाँ देवताओंका एकमात्र खामी रहंता है ॥ ५ ॥

एतेष्यग्निजिह्वाभेदेषु योऽग्नि-होत्री चरते कर्माचरत्यग्निहोत्रादि भ्राजमानेषु दीप्यमानेषु । यथा-कालं च यस कर्मणो कालसत्कालं यथाकालं यजमा-नमाददायनाद्दाना आहुतयो यजमानेन निर्वतितास्तं नयन्ति प्रापयन्त्येता आहुतयो या इमा अनेन निर्वर्तिताः सूर्यस्य रक्षमयो भूत्वा रिक्मद्वारेरित्यर्थः । यत्र यसिन्खर्गे देवानां पतिरिन्द्र एकः सर्वानुपरि अधि वसतीत्य-धिवासः ॥ ५ ॥

जो अग्निहोत्री इन भ्राजमान-दीतिमान् अग्निजिह्वाके भेदोंमें यथा-काल यानी जिस कर्मका जो काल है उस कालका अतिक्रमण न करते हुए अग्निहोत्रादि कर्मका आचरण करता है, उस यजमानको इसकी दी हुई वे आहुतियाँ सूर्यकी किरणें होकर अर्थात् सूर्यकी किरणोंद्वारा वहाँ पहुँचा देती हैं जहाँ – जिस खर्गलोकमें देवताओंका एकमात्र पति इन्द्र सबके ऊपर अधिवास-अधिष्ठान करता है।५।

-

कथं सूर्यस्य रिमिभिर्यजमानं वे सूर्यकी किरणोंद्वारा यजमानको किस प्रकार ले जाती हैं, सो बतलाया जाता है—

वहन्तीत्युच्यते

एहोहीति तमाहुतयः सुवर्चसः सूर्यस्य रिमिभर्यजमानं वहन्ति । वाचमभिवदन्त्योऽर्चयन्त्य प्रियां

एष वः पुण्यः सुकृतो इह्मलोकः ॥ ६ ॥

वे दीप्तिमती आहुतियाँ 'आओ, आओ, यह तुम्हारे सुकृतसे प्राप्त हुआ पवित्र ब्रह्मलोक हैं' ऐसी प्रिय वाणी कहकर यजमानका अर्चन ( सत्कार ) करती हुई उसे ले जाती हैं॥ ६॥

सो दीप्तिमत्यः किं च प्रियाम् आओ' इस प्रकार पुकारती तथा प्रिय इष्टां वाचं स्तुत्यादिलक्षणामि- यानी स्तुति आदिरूप इष्टवाणी बोछ-

एहोहीत्याह्वयन्त्यः सुवर्च- | वे दीप्तिमती आहुतियाँ आओ,

वदन्त्य उचारयन्त्योऽर्चयन्त्यः | पूजयन्त्यक्वैष वो युष्माकं पुण्यः सकतः पन्था ब्रह्मलीकः फलरूपः। एवं प्रियां वाचमभिवदन्त्यो वहन्तीत्यर्थः । ब्रह्मलोकः स्वर्गः प्रकरणात् ॥ ६ ॥

कर उसका अर्चन-पूजन करती हुई अर्थात् 'यह तुम्हारे सुकृतका फल-ख़रूप पवित्र ब्रह्मछोक हैं इस प्रकार प्रिय वाणी कहती हुई उसे ले जाती हैं । यहाँ खर्गहीको ब्रह्मलोक कहा है, क्योंकि प्रक-रणसे यही ठीक माछ्रम होता है ॥६॥

ज्ञानरहित कर्मकी निन्दा

एतच ज्ञानरहितं कर्मेताव-

त्फलमविद्याकामकर्मकार्यमतो-

**ऽसारं दुःखमूलमिति निन्दाते**— इसकी निन्दा की जाती है—

इस प्रकार यह ज्ञानरहित कर्म इतने ही फलवाला है । यह अविद्या काम और कर्मका कार्य है; इसलिये असार और दु:खकी जड़ है, सो

ह्येते अदृढा यज्ञरूपा प्रवा अष्टाद्शोक्तमवरं येषु कर्म। एतच्छ्रेयो येऽभिनन्दन्ति मूढा जरामृत्युं ते पुनरेवापि यन्ति ॥ ७ ॥

जिनमें [ ज्ञानबाह्य होनेसे ] अवर—निकृष्टकर्म आश्रित कहा गया है वे ि सोलह ऋत्विक तथा यजमान और यजमानपत्नी े ये अठारह यज्ञरूप ( यज्ञके साधन ) अस्थिर एवं नाशवान् बतंलाये गये हैं। जो मूढ 'यही श्रेय है' इस प्रकार इनका अभिनन्दन करते हैं, वे फिर भी जरा-मरणको प्राप्त होते रहते हैं ॥ ७ ॥

प्लवा विनाशिन इत्यर्थः । | 'प्रव' का अर्थ विनाशी है ! हि यसादेतेऽदृढा अस्थिरा यज्ञ- क्योंकि सोलह ऋत्विक् तथा यजमान रूपा यज्ञस्य रूपाणि यज्ञरूपा और पत्ती—ये अठारह यज्ञरूप— यज्ञनिवितिका अष्टादशाष्टादश- यज्ञके रूप यानी यज्ञके सम्पादक,

संख्याकाः षोडशर्तिवजः पत्ती
यजमानश्चेत्यण्टादश, एतदाश्रयं
कर्मोक्तं कथितं शास्त्रेण, येष्वष्टादशस्ववरं केवलं ज्ञानवर्जितं कर्मः
अतस्तेषामवरकर्माश्रयाणामष्टादशानामदृदत्या प्रवत्वात्प्रवते
सह फलेन तत्साध्यं कर्मः
कुण्डविनाशादिवत्क्षीरद्ध्यादीनां
तत्स्थानां नाशः।

यत एवमेतत्कर्म श्रेयः श्रेयःकरणमिति येऽभिनन्दन्त्यभिहृष्यन्त्यविवेकिनो मृदा अतस्ते
जरां च मृत्युं च जरामृत्युं किश्चित्कालं स्वर्गे स्थित्वा पुनरेवापि
यन्ति भूयोऽपि गच्छन्ति ॥७॥

जिनमें केवल ज्ञानरहित कर्म आश्रित है, अदद—अस्थिर हैं और शालोंमें इन्हींके आश्रित कर्म बतलाना है; अतः उस अवर कर्मके उन अठारह आश्रयोंके अददतावश प्रव अर्थात् विनाशशील होनेके कारण उनसे निष्पन्न होनेवाला कर्म, क्ँडेके नाशसे उसमें रक्खे हुए दूध और दही आदिके नाशके समान, नष्ट हो जाता है।

क्योंकि ऐसी बात है, इसिल्ये जो अविवेकी मूढ पुरुष 'यह कर्म श्रेय यानी श्रेयका साधन है' ऐसा मानकर अभिनन्दित—अत्यन्त हर्षित होते हैं वे इस (हर्ष) के द्वारा जरा और मृत्युको प्राप्त होते हैं; अर्थात् कुछ समय खर्गमें रहकर फिर भी उसी जन्म-मरणको प्राप्त हो जाते हैं॥ ७॥

अविद्यायस्त कर्मठोंकी दुर्दशा

किञ्च-

तथा—

अविद्यायामन्तरे

वर्तमानाः

स्वयं धीराः पण्डितं मन्यमानाः । जङ्गन्यमानाः परियन्ति मूढा

अन्धेनैव नीयमाना यथान्धाः ॥ ८ ॥ अविद्याके मध्यमें रहनेवाले और अपनेको बड़ा बुद्धिमान् तथा पण्डित माननेवाले वे मूढ पुरुष अन्धेसे ले जाये जाते हुए अन्धेके समान पीडित होते सब ओर भटकते रहते हैं ॥ ८॥

अविद्यायामन्तरे मध्ये वर्तमाना अविवेकप्रायाः स्वयं वयमेव
धीरा धीमन्तः पण्डिता विदितवेदितव्याश्चेति मन्यमाना आत्मानं
सम्भावयन्तस्ते च जङ्कन्यमाना जरारोगाद्यनेकानर्थवातैः
हन्यमाना भृशं पीड्यमानाः परियन्ति विश्रमन्ति मृदाः । दर्शनवर्जितत्वादन्येनैवाचक्षुष्केणैव
नीयमानाः प्रदर्शमानमार्गा यथा
लोकेऽन्धा अक्षिरदिता गर्तकण्टकादौ पतन्ति तद्वत् ॥ ८ ॥

अविद्याके मध्यमें **रहनेवाले** अविवेकी बहुधा ही बुद्धिमान् बड़े पण्डित——ज्ञेय वस्तुको जा**ननेवाले** हैं' ऐसा मानकर अपनेको सम्मानित करनेवाले वे मूढ पुरुष——जरा-रोग आदि अनेक अनर्थजालसे जङ्घन्यमान—हन्यमान अत्यन्त पीडित होते सब ओर घुमते—भटकते रहते हैं। जिस प्रकार लोकमें दृष्टिहीन होनेके कारण अन्वे अर्थात् नेत्रहीनसे ले जाये जाते हुए—मार्ग प्रदर्शित किये जाते द्वए अन्धे—नेत्रहीन पुरुष गड्डे और कॉंटे आदिमें गिरते रहते हैं उसी प्रकार [ वे भी पीडा-पर-पीडा उठाते रहते हैं। ॥८॥

अविद्यायां बहुधा वर्तमाना वयं कृतार्था इत्यभिमन्यन्ति बालाः । यत्कर्मिणो न प्रवेदयन्ति रागा-

त्तेनातुराः क्षीणलोकाइच्यवन्ते ॥ ९ ॥

बहुधा अविद्यामें ही रहनेवाले वे मूर्जलोग 'हम कृतार्थ हो गये हैं' इस प्रकार अभिमान किया करते हैं। क्योंकि कर्मठलोगोंको कर्मफल-

विषयक रागके कारण तत्त्वका ज्ञान नहीं होता, इसलिये वे दु:खार्त्त होकर (कर्मफल क्षीण होनेपर ) खर्गसे च्युत हो जाते हैं॥ ९॥

अविद्यायां बहुधा बहुप्रकारं। वर्तमाना वयमेव कृतार्थाः कृत-प्रयोजना इत्येवमभिमन्यन्त्यभि-मानं कुर्वन्ति बाला अज्ञानिनः। यद्यसादेवं कर्मिणो न प्रवेदयन्ति तत्त्वं न जानन्ति रागात्कर्मफल-रागाभिभवनिमित्तं तेन कारणेन आतुरा दुःखार्ताः सन्तः श्चीणलोकाः श्वीणकर्मफलाः <del>खुर्मुलोकाच्च्यवन्ते ॥ ९ ॥ •</del>

अविद्यामें बहुधा-अनेक प्रकारसे विद्यमान वे अज्ञानी पुरुष 'केवल हम ही कृतार्थ-कृतकृत्य हो गये हैं' इसी प्रकार अभिमान किया करते हैं। क्योंकि इस प्रकार वे कर्मीलोग रागवश यानी कर्मफल-सम्बन्धी रागसे बुद्धिके अभिभूत हो जानेके कारण तत्त्वको नहीं जान पाते इसलिये वे आतुर— दुःखार्त्त होकर कर्मफल क्षीण हो जानेपर खर्गसे च्युत हो जाते हैं ॥९॥

इष्टापूर्तं मन्यमाना वरिष्ठं नान्यच्छेयो वेदयन्ते प्रमूढाः। नाकस्य पृष्ठे ते सुकृतेऽनुभूत्वे-

मं लोकं हीनतरं वा विशन्ति ॥१०॥

इष्ट और पूर्त कर्मोंको ही सर्वोत्तम माननेवाले वे महामूढ किसी अन्य वस्तुको श्रेयस्कर नहीं समझते । वे खर्गळोकके उच स्थानमें अपने कर्मफलोंका अनुभव कर इस [ मनुष्य ] लोक अथवा इससे भी निकृष्ट लोकमें प्रवेश करते हैं ॥ १०॥

पूर्त वापीक्र्पतडागादि स्मार्तं और पूर्त—वापी-क्र्प-तडागादि स्मार्तकर्म 'ये ही अधिकतासे पुरुषार्थके साधन हैं, अतः ये ही पुरुषार्थसाधनं वरिष्ठं प्रधानमिति सर्वश्रेष्ठ यानी प्रधान हैं इस

इष्टं यागादि श्रौतं कर्म, इष्ट यानी यागादि श्रौतकर्म

चिन्तयनतोऽन्यदात्मज्ञानाख्यं
श्रयःसाधनं न वेदयनते न जाननित, प्रमूढाः पुत्रपग्जवन्ध्वादिषु
प्रमत्ततया मूढाः । ते च नाकस्य
स्वर्गस्य पृष्ठ उपिर्ध्याने सुकृते
भोगायतनेऽनुभृत्वानुभृय कर्मफलं पुनिरमं लोकं मानुषमसाद्वीनतरं वा तिर्यङ्नरकादिलक्षणं
यथाकर्मश्रेषं विश्वन्ति ॥ १० ॥

प्रकार मानते अर्थात् चिन्तन करते हुए वे प्रमृढ—प्रमत्तावश पुत्र, पशु और वान्धवादिमें मृढ हुए छोग आत्मज्ञानसंज्ञक किसी और श्रेयः साधनको नहीं जानते । वे नाक यानी खर्गके पृष्ठ—उच्च स्थानमें अपने सुकृत—भोगायतन (पुण्यभोगके छिये प्राप्त हुए दिव्य देह ) में कर्मफलका अनुभव कर अपने अविशेष्ट कर्मानुसार फिर इसी मनुष्यलोक अथवा इससे निकृष्टतर तिर्यड्नरकादिरूप योनियों—में प्रवेश करते हैं ॥ १०॥

तपःश्रद्धे ये ह्युपवसन्त्यरण्ये शान्ता विद्वांसो भैक्ष्यचर्यां चरन्तः । सूर्यद्वारेण ते विरजाः प्रयान्ति

यत्रामृतः स पुरुषो ह्यव्ययात्मा ॥११॥

किन्तु जो शान्त और विद्वान् लोग वनमें रहकर भिक्षावृत्तिका आचरण करते हुए तप और श्रद्धाका सेत्रन करते हैं वे पापरहित होकर सूर्यद्वारसे ( उत्तरायणमार्ग ) से वहाँ जाते हैं जहाँ वह अमृत और अव्यय-खरूप पुरुष रहता है ॥ ११ ॥

ये पुनस्तद्विपरीता ज्ञानयुक्ता वानप्रस्थाः संन्यासिनश्च तपःश्रद्धे हि तपः स्वाश्रमविहितं कर्म श्रद्धा हिरण्यगर्भादिविषया विद्याः किन्तु इसके विपरीत जो ज्ञानसम्पन्न वानप्रस्थ और संन्यासी लोग तप और श्रद्धाका—अपने आश्रमविहित कर्मका नाम 'तप' है और हिरण्यगर्भादिविषयक विद्याको 'श्रद्धा' कहते हैं, उन तप और

ते तपःश्रद्धे उपवसन्ति सेवन्ते-ऽरण्ये वर्तमानाः सन्तः शान्ता विद्वांसो उपरतकरणग्रामाः, गृहस्थाश्च ज्ञानप्रधाना इत्यर्थः। भैक्ष्यचर्या चरन्तः परिग्रहाभा-वादुपवसन्त्यरण्य इति सम्बन्धः सर्यद्वारेण सर्योपलिक्षितेनोत्तराय-णेन पथा ते विरजा विरजसः क्षी<mark>णपुण्यपापकर्माणः</mark> सन्त इत्यर्थः, प्रयान्ति प्रकर्षेण यान्ति यस्मिन्सत्यलोकादावमृतः स पुरुषः प्रथमजो हिरण्यगर्भो ह्यव्ययात्माव्ययस्वभावो यावतसं-सारस्थायी । एतदन्तास्तु संसार-गतयोऽपरविद्यागम्याः ।

ननु–एतं मोक्षमिच्छन्ति केचित्।

न, ''इहैच सर्वे प्रिविह्यियन्ति कामाः'' (ग्रु० उ० ३ । २ । २ ) ''ते सर्वमं सर्वतः प्राप्य धीरा युक्तात्मानः सर्वमेवाविद्यन्ति'' (ग्रु० उ० ३ । २ । ५ ) इत्यादि-श्रुतिम्योऽप्रकरणाच्च । अपर-

श्रद्धाका वनमें रहकर सेवन करते हैं; तथा जो शान्त--जिनकी इन्द्रियाँ विषयोंसे निवृत्त हो गयी हैं ऐसे विद्वान् लोग तथा प्रधान गृहस्थ लोग परिग्रह न करनेके कारण भिक्षाचर्याका आचरण करते हुए वनमें रहते हैं वे विरज अर्थात् जिनके पाप-पुण्य क्षीण हो गये हैं ऐसे होकर सूर्यद्वारसे-सूर्योपलक्षित उत्तरमार्गसे प्रयाण करते—प्रकर्षतः गमन करते हैं जहाँ——जिस सत्यलोकादिमें वह अमृत और अञ्ययात्मा—संसारकी स्थितिपर्यन्त रहनेवाला अन्यय-खभाव पुरुष अर्थात् सबसे पहले उत्पन हुआ हिरण्यगर्भ रहता है। अपरा विद्यासे प्राप्त होनेवाली सांसारिक गतियाँ तो बस यहीं-तक हैं।

शङ्का—परन्तु कोई-कोई तो इसीको मोक्ष समझते हैं ?

समाधान—ऐसा समझना उचित नहीं है। ''उसकी सम्पूर्ण कामनाएँ यहीं छीन होजाती हैं'' ''वे संयतचित धीर पुरुष उस सर्वगत ब्रह्मको सब ओर प्राप्त कर सभीमें प्रवेश कर जाते हैं'' इत्यादि श्रुतियोंसे [ब्रह्म-वेत्ताको इसी छोकमें सम्पूर्ण कामना-ओंसे मुक्ति और सर्वात्मनावकी प्राप्ति बत्तछायी गयी है ]। इसके सिवा

विद्याप्रकरणे हि प्रवृत्ते न ह्यक-सान्मोक्षप्रसङ्गोऽस्ति स्त्वं त्वापेक्षिकम् । समस्तमपर-विद्याकार्यं 🗸 साध्यसाधनलक्षणं क्रियाकारकफलमेद्भिन्नं द्वैतम् एतावदेव यद्विरण्यगर्भप्राप्त्यव-सानम् । तथा च मनुनोक्तं स्था-संसारगतिमनुकामता वराद्यां "ब्रह्मा विश्वसृजो धर्मो महान-व्यक्तमेव च । उत्तमां साच्वि-कीमेतां गतिमाहुर्मनीषिणः" (मनु० १२। ५०) इति ॥११॥

यह मोक्षका प्रकरण भी नहीं है। विद्याके प्रकरणके चाछ अपरा रहते हुए अकस्मात् मोक्षका प्रसङ्घ नहीं आ सकता । और उसकी विरजस्कता ( निष्पापता ) तो आपेक्षिक है । अपरा साध्य-साधनरूप, क्रिया-कारक और फलरूप मेदोंसे भिन्न द्वैतरूप समस्त कार्य इतना ही है जिसका कि हिरण्यगर्भकी प्राप्तिमें पर्यवसान होता है । स्थावरोंसे लेकर क्रमशः संसारगतिकी गणना करते हुए मनुजीने भी ऐसा ही कहा है--- ''ब्रह्मा, मरीचि आदि प्रजापतिगण, यमराज, महत्तत्त्व और अव्यक्त [ इनके लोकोंको प्राप्त होना —यह विद्वानोंने उत्तम सात्त्रिकी गति बतलायी है" ॥११॥

ऐहिक और पारलौकिक भोगोंकी असारता देखनेवाले पुरुषके <mark>लिये</mark> संन्यास और गुरूपसदनका विधान

अथेदानीमसात्साध्यसाधन-रूपात्सर्वसात्संसाराद्विरक्तस्य परस्पां विद्यायामधिकारप्रदर्श-नार्थमिदसुच्यते—

तत्पश्चात् अब इस साध्य-साधनरूप सम्पूर्ण संसारसे विरक्त हुए पुरुषका परा विद्यामें अधिकार दिखानेके छिये यह कहा जाता है—

परीक्ष्य लोकान्कर्मचितान्ब्राह्मणो निवेदमायान्नास्त्यकृतः कृतेन ।

## तद्विज्ञानार्थं म गुरुमेवाभिगच्छेत

समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठम् ॥१२॥

कर्मद्वारा प्राप्त हुए लोकोंकी परीक्षा कर ब्राह्मण निर्वेदको प्राप्त हो जाय, [क्योंकि संसारमें] अकृत (नित्य पदार्थ) नहीं है, और कृतसे [हमें प्रयोजन क्या है?] अतः उस नित्य वस्तुका साक्षात् ज्ञान प्राप्त करनेके लिये तो हाथमें समिधा लेकर श्रोत्रिय और ब्रह्मनिष्ठ गुरुके ही पास जाना चाहिये॥ १२॥

यदेतहग्वेदाद्यपर-विद्याविषयं स्वाभाविक्यविद्या-कामकर्मदोषवत्पुरुषानुष्ठेयम-विद्यादिदोषवन्तमेव पुरुषं प्रति विहितत्वात्तद्वष्ठानकार्यभूताश्र लोका ये दक्षिणोत्तरमार्गलक्षणाः फलभूताः ये च विहिताकरण-व्रतिषेधातिक्रमदोषसाध्या नरक-तियं क्षेत्रलक्षणास्तानेतान्परीक्ष्य प्रत्यक्षानुमानोपमानागमैः सर्वतो याथात्म्येनावधार्य लोकान संसारगतिभूतान् अध्यक्तादि-स्थावरान्तान्चाकृताच्याकृत-लक्षणान् बीजाङ्करवदितरेतरोत्प-त्तिनिमित्ताननेकानथंशतसहस्र-

यह जो ऋग्वेदादि अपरविद्या-विषयक, तथा अविद्यादि दोषयुक्त पुरुषके लिये ही विहित होनेके कारण स्वभावसे ही अविद्या काम और कर्मरूप दोषसे युक्त पुरुषोंद्वारा अनुष्ठान किये जानेयोग्य कर्म है तथा उसके अनुष्ठानके कार्यभूत अर्थात् फलखरूप दक्षिण उत्तरमार्गरूप लोक हैं और विहित कर्मके न करने एवं प्रतिषिद्धके करनेके दोषसे प्राप्त होनेवाली जो नरक, तिर्यक् तथा प्रेतादि योनियाँ हैं उन इन सभीकी परीक्षा कर अर्थात प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान और आगम—इन चारों प्रमाणोंसे सब प्रकार उनका यथावत् निश्चय कर जो बीज और अङ्करके समान एक-दूसरेकी उत्पत्तिके कारण हैं, अनेकों---सैकड़ों-हजारों अनथींसे व्याप्त हैं, केलेके भीतरी भागके

सङ्कलान्कद्लीगर्भवदसारान् मायामरीच्युद्कगन्धर्वनगराकार-स्वमजलबुद्बुद्फेनसमान्प्रति-क्षणप्रध्वंसान्यृष्ठतः कृत्वाविद्या-कामदोषप्रवर्ति तकमीचितान्धर्मी-धर्मनिर्वर्तितानित्येतत् । ब्राह्मण-स्यैव विशेषतोऽधिकारः सर्वत्या-रेन ब्रह्मविद्यायामिति ब्राह्मण-ग्रहणम् । परीक्ष्य लोकान्कि कुर्यात् इत्युच्यते निर्वेदम्। निःपूर्वी विदिरत्र वैराग्यार्थे वैगाग्य-मायात्कुर्यादित्येतत् । स वैराग्यप्रकारः प्रदर्भते । इह संसारे नास्ति कश्चिदप्यकृतः पदार्थः । सर्व एव हि लोकाः कर्मचिताः कर्मकृतत्वाचानित्याः, न नित्यं किञ्चिदस्तीत्यभिप्रायः। सर्वे तु कर्मानित्यस्यैव साधनम्। यसाचतर्विधमेव हि सर्वं कर्म कार्यमुत्पाद्यमाप्यं संस्कार्ये

समान सारहीन हैं, माथा, और गन्धर्वनगरके समान भ्रमपूर्ण तथा स्वप्न, जलबुद्बुद और फेनके सदश क्षण-क्षणमें नष्ट होनेवाले हैं और अविद्या एवं कामरूप दोषसे प्रवर्तित कर्मोंसे प्राप्त यानी धर्मा-धर्मजनित हैं उन व्यक्त-अव्यक्तरूप तथा संसारगतिभूत अन्यक्तसे लेकर स्थावरपर्यन्त समस्त मोड़कर ब्राह्मण ओरसे मुख उनसे विरक्त हो जाय ]। सर्व-ही ब्रह्म-त्यागके द्वारा ब्राह्मणका विद्यामें विशेषरूपसे अधिकार है; इसलिये यहाँ ज़ाह्मण' पदका प्रहण किया गया है। इस प्रकार लोकोंकी परीक्षा कर वह क्या करे, सो बत-लाते हैं--- 'निर्वेद करे'। यहाँ 'नि' पूर्वक 'विद्' धातु वैराग्य अर्थमें है; अतः तात्पर्य यह है कि 'वैराग्य करे'। वह वैराग्यका अब दिखलाया जाता है। इस संसारमें कोई भी अकृत ( नित्य ) पदार्थ नहीं है। सभी लोक कर्मसे सम्पादन किये जानेवाले हैं और कर्मकृत होनेके कारण अनित्य हैं। तात्पर्य यह कि इस संसारमें नित्य कुछ भी नहीं है। सारा कर्म अनित्य फलका ही साधन है। क्योंकि सारे कर्म, कार्य, उत्पाद्य, आप्य और विकार्य अथवा संस्कार्य चार ही प्रकारके

विकार्यं वा. नातः परं कमणा विशेषोऽस्ति । अहं च कूटस्थेनाचलेन अमृतेनाभयेन भ्रवेणार्थेनार्थी न तद्विपरीतेन। अतः किं कृतेन कर्मणायासबहु-लेनानर्थसाधनेनेत्येवं निर्विण्णो-शिवमकतं नित्यं यत्तद्विज्ञानार्थं विशेषेणाधिगमार्थं स निर्विण्णो ब्राह्मणो गुरुमेवा-चार्यं शमदमदयादिसम्पन्नमभि-गच्छेत् । शास्त्रज्ञोऽपि स्वातन्त्रयेण जसज्ञानान्वेषणं न कुर्यादित्येतद् गुरुमेवेत्यवधारणफलम् ।

समित्पाणिः सिमद्भारगृहीतहस्तः श्रोत्रियमध्ययनश्रुतार्थसम्पन्नं ब्रह्मनिष्ठं हित्रा सर्वकर्माणि केवलेऽद्वये ब्रह्मणि निष्ठा
यस्य सोऽयं ब्रह्मनिष्ठो जपनिष्ठस्तपोनिष्ठ इति यद्वतः न हि

हैं, इनसे भिन्न कर्मका और कोई प्रकार नहीं है। किन्तु मैं तो एक नित्य, अमृत, अभय, कूटस्थ, अचल और ध्रव पदार्थकी इच्छा करनेवाला हूँ; उससे विपरीत खभाववालेकी मुझे आवश्यकता नहीं है। अतः इस श्रमबहुल एवं अनर्थके साधन-भूत कृत—कर्मसे मुझे क्या प्रयो-जन है ? इस प्रकार विरक्त होकर जो अभय, शिव, अक्रुत और नित्य-पद है उसके विज्ञानके लिये-विशेषतया जाननेके लिये वह विरक्त ब्राह्मण शम-दमादिसम्पन गुरु यानी आचार्यके पास ही जाय। शास्त्रज्ञ होनेपर भी खतन्त्रतापूर्वक ब्रह्मज्ञान-का अन्वेषण न करे—यही 'गुरुमेव' इस पदसमूहमें आये हुए निश्चयात्मक 'एव' पदका अभिप्राय है।

अर्थात समित्पाणि: समिधाओंका भार लेकर श्रोत्रिय यानी अध्ययन और श्रवण अर्थसे सम्पन ब्रह्मनिष्ठ तथा ग्रिक पास जाय ]—सम्पूर्ण कमींको त्यागकर जिसकी केवल अद्वितीय ब्रह्ममें ही निष्ठा है वह है; ब्रह्मानिष्ठ कहलाता जपनिष्ठ तपोनिष्ठ आदिके समान ही यह 'ब्रह्मनिष्ठ' शब्द है। कर्मठ पुरुषको ब्रह्मनिष्ठा कभी नहीं हो सकती.

कर्मात्मज्ञानयोविंरोधात् । स क्ये पर तं गुरुं विधिवदुपसन्नः प्रसाद्य गुरु उन

क्योंकि कर्म और आत्मज्ञानका परस्पर विरोध है। इस प्रकार उन गुरुदेवके पास विधिपूर्वक जाकर उन्हें प्रसन्न कर सत्य और अक्षर

पृच्छेदक्षरं पुरुषं सत्यम् ॥ १२ ॥ पुरुषके सम्बन्धमें पूछे ॥ १२ ॥

गुरुके लिये उपदेशप्रदानकी विधि

तस्में स विद्वानुपसन्नाय सम्य-क्प्रशान्तचित्ताय शमान्विताय। येनाक्षरे पुरुषं वेद सत्यं

प्रोवाच तां तत्त्वतो ब्रह्मविद्याम् ॥१३॥

वह विद्वान् गुरु अपने समीप आये हुए उस पूर्णतया शान्तचित्त एवं जितेन्द्रिय शिष्यको उस ब्रह्मविद्याका तत्त्वतः उपदेश करे जिससे उस सत्य और अक्षर पुरुषका ज्ञान होता है ॥ १३॥

तस्मै स विद्वान् गुरुर्बह्मविद् उपसन्नायोपगताय सम्यग्यथा-श्चास्त्रमित्येतत्, प्रशान्तचित्ताय उपरतद्पीदिदोषाय शमान्त्रिताय बाह्मेन्द्रियोपरमेण च युक्ताय सर्वतो विरक्तायेत्येतत् । येन विज्ञानेन यया विद्यया परयाक्षरमद्रेश्यादिविशेषणं तदे-वाक्षरं पुरुषशब्दवाच्यं पूर्णत्वात् पुरि शयनाच सत्यं तदेव परमार्थ-स्वामाव्यादक्षरं चाक्षरणादक्षत-त्वादक्षयत्वाच्च वेद विजानाति तां ब्रह्मविद्यां तत्त्वतो यथावत्

प्रोवाच प्रब्र्यादित्यर्थः । आचार्य-स्याप्ययं नियमो यन्न्याय-प्राप्तसच्छिष्यनिस्तारणमविद्या-महोदधेः ॥ १३॥

तत्त्वतः—यथावत् उपदेश करे— यह इसका भावार्थ है। आचार्यके लिये भी यही नियम है कि न्याया-नुसार अपने समीप आये हुए सन्छिष्यको अविद्यामहासमुद्र से पार कर दे॥ १३॥

**→**♦</a>

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये प्रथममुण्डके

द्वितीयः खण्डः ॥ २ ॥

समाप्तमिदं प्रथम एडकम्

# igain gusta

### मथम खण्ड

अपरविद्यायाः सर्वं कार्यवक्ष्यमाणप्रत्यस्य मुक्तम् । स च
संसारो यत्सारो
प्रयोजनम्
यसान्म्लादक्षरात्
सम्भवति यसिश्च प्रलीयते तदक्षरं पुरुषाच्यं सत्यम् । यसिन्
विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवति
तत्परस्या ब्रह्मविद्याया विषयः
स वक्तव्य इत्युत्तरो ग्रन्थ
आरम्यते—

यहाँतक अपरा विद्याका सारा कार्य कहा । यही संसार है; उसका जो सार है, जिस अपने म्लभूत अक्षरसे वह उत्पन्न होता है और जिसमें उसका लय होता है वह पुरुषसंज्ञक अक्षरब्रह्म ही सत्य है, जिसका ज्ञान होनेपर यह सब कुछ जान लिया जाता है, वह परा विद्याका विषय है । उसे बतलाना है, इसीलिये आगेका प्रन्थ आरम्भ किया जाता है— अप्तिसे स्फुलिङ्गोंके समान बहासे जगत्की उत्पत्ति तदेतत्सत्यं यथा सुदीप्तात्पावकाद्विरुफुलिङ्गाः

सहस्रशः प्रभवन्ते सरूपाः।

तथाक्षराद्विविधाः सोम्य भावाः

प्रजायन्ते तत्र चैवापि यन्ति ॥ १ ॥

वह यह (अक्षरब्रह्म) सत्य है। जिस प्रकार अत्यन्त प्रदीप्त अग्निसे उसीके समान रूपबाठे हजारों स्फुलिङ्ग (चिनगारियाँ) निकलते हैं, हे सोम्प ! उसी प्रकार उस अक्षरसे अनेकों भाव प्रकट होते हैं और उसीमें लीन हो जाते हैं ॥ १ ॥

यद्परविद्याविषयं कर्मफल-लक्षणं सत्यं तदापेक्षिकम् । इदं त परविद्याविषयं परमार्थसल्लक्षण-त्वात् । तदेतत्सत्यं यथाभृतं विद्याविषयम्, अविद्याविषय-त्वाचानृतमितरत् । अत्यन्तपरो-क्षत्वात्कथं नाम प्रत्यक्षवत्सत्य-मक्षरं प्रतिपद्येरिकति दृष्टान्तमाह-यदा सुदीप्तात्सुष्ट दीप्ताद इद्वात्पात्रकाद्ग्नेर्विस्फ्रलिङ्गा अग्न्यवयवाः सहस्रशोऽने ऋशः प्रभवन्ते निर्गच्छन्ति सरूपा अग्नि-सलक्षणा एव तथोक्तलक्षणाद् अक्षराद्विविधा नानादेहोपाधि-

जो अपरा विद्याका विषय
कर्मफलरूप सत्य है वह आपेक्षिक
है; परन्तु यह परा विद्याका विषय
परमार्थसत्खरूप होनेके कारण
[निरपेक्ष सत्य है ] । वह यह
विद्याविषयक सत्य ही यथार्थ सत्य
है; इससे इतर तो अविद्याका
विषय होनेके कारण मिथ्या
है । उस सत्य अक्षरको अत्यन्त परोक्ष
होनेके कारण किस प्रकार प्रत्यक्षवत्
जानें? इसके लिये श्रुतिने यह दृष्टान्त
दिया है—

जिस प्रकार सुदीत—अच्छी तरह दीत अर्थात प्रज्वित हुए अग्निसे उसीके-से रूपवाले सहस्रों—अनेकों विस्फुलिङ्ग—अग्निके अवयव निकलते हैं उसी प्रकार हे सोम्य ! उक्त लक्षणवाले अक्षर-ब्रह्मसे विविध—अनेक देहरूप

मेदमनुविधीयमानत्वाद्विविधा सोम्य भावा जीवा आकाशादिव घटादिपरिच्छिनाः सुषिरभेदा घटाद्यपाधिप्रभेदमनुभवन्ति, एवं नानानामरूपकृतदेहोपाधि-प्रभवमनुप्रजायन्ते तत्र तसिन्नेवाक्षरेऽपियन्ति देहोपाधि-विलयमनुलीयनते घटादिविलय-मन्विव सुषिरभेदाः । यथाकाशस्य सुषिरभेदोत्पत्ति-प्रलयनिमित्तत्वं घटाद्यपाधि-कृतमेव तद्वदक्षरस्यापि नामरूप-कृतदेहोपाधिनिमित्तमेव जीवो-त्पत्तिप्रलयनिमित्तत्वम् ॥ १ ॥

उपाधिमेदके अनुसार विहित होनेके कारण अनेक प्रकारके उस नाम-रूपकृत नाना देहोपाधिके जन्मके साथ प्रकार उत्पन्न हो जाते हैं जैसे घटादि उपाधिभेदके आकाशसे उन घटादिसे परिच्छिन्त बहुत-से छिद्र (घटाकाशादि)। तथा जिस प्रकार घटादिके नष्ट होनेपर वे [ घटाकाशादि ] लीन हो जाते हैं उसी प्रकार देहरूप उपाधिके लीन होनेपर वे सब उस अक्षरमें ही लीन हो जाते हैं।

जिस प्रकार छिद्रभेदोंकी उत्पत्ति और प्रलयमें भाकाशका निमित्तत्व घटादि उपाधिके ही कारण है उसी प्रकार जीवोंकी उत्पत्ति और प्रलयमें नामरूपकृत देहोपाधिके कारण ही अक्षरब्रह्मका निमित्तत्व है ॥ १॥

नामरूपबीजभूताद्व्याकृताच्यात्स्वविकारापेक्षया परादक्षरात्परं यत्सर्वीपाधिभेदवर्जितमक्षरस्यैव स्वरूपमाकाशस्येव
सर्वमूर्तिवर्जितं नेति नेतीत्यादिविशेषणं विवक्षन्नाह —

अपने विकारोंकी अपेक्षा महान् तथा नामरूपके बीजभूत अव्याकृत-संज्ञक अक्षरसे भी उत्कृष्ट जो अक्षर परमात्माका आकाशके समान सब प्रकारके आकारोंसे रहित 'नेति नेति' इत्यादि वाक्योंसे विशेषित एवं सम्पूर्ण औपाधिक भेदोंसे रहित खरूप है उसे बतलाने-की इच्छासे श्रुति कहती है— वहाका पारमार्थिक स्वरूप

दिव्यो ह्यमूर्तः पुरुषः सबाह्याभ्यन्तरो ह्यजः।

अप्राणो ह्यमनाः शुभ्रो ह्यक्षरात्परतः परः ॥ २ ॥

[ वह अक्षरब्रह्म ] निश्चय ही दिव्य, अमूर्त्त, पुरुष, बाहर-भीतर विद्यमान, अजन्मा, अप्राण, मनोहीन, विशुद्ध एवं श्रेष्ठ अक्षरसे भी उत्कृष्ट है ॥ २ ॥

दिव्यो द्योतनवान्ख्यंज्यो-तिष्ट्वात् । दिवि वा स्वात्मान भवोऽलौकिको वा । हि यसाद-मूर्तः सर्वमूर्तिवर्जितः पुरुषः पूर्णः पुरिशयो वा, दिच्यो सवाद्याभ्यन्तरः सह वाह्याभ्यन्तरेण वर्तत इति अजो न जायते कुतश्चित्खतो-उन्यस्य जन्मनिमित्तस्य चाभावातः जलबुद्बुदादेवीयवादि, यथा यथा नभःसुषिरभेदानां घटादि । सर्वभावविकाराणां जनिम्रलत्वात तत्प्रतिषेधेन सर्वे प्रतिषिद्धा भवन्ति । संबाद्याभ्यन्तरो ह्यजो-**उतोऽजरोऽमृतोऽक्षरो** ध्रुवोऽभय इत्यर्थः ।

वह अक्षरब्रह्म वयंप्रकाश होनेके कारण दिव्य--प्रकाशित है दिवि--होनेवाला अथवा अपने खरूपमें ही स्थित अलौकिक है; क्योंकि वह अमूर्त--सव प्रकारके आकारसे रहित. पुरुष--पूर्ण अथना शरीररूप पुरमें शयन करनेवाला, सबाह्याभ्यन्तर— वाहर और भीतरके सहित सर्वत्र वर्तमान और अज -- जो किसीसे उलन्न न हो - ऐसा है; क्योंकि अपनेसे भिन्न कोई उसके जन्मका निमित्त है ही नहीं; जिस प्रकार कि जलसे उत्पन्न होनेवाले बुदुबुदों-का कारण वायु आदि घटाकाशादि भेदोंका हेतु घट आदि पदार्थ हैं ि उसी प्रकार अजन्माके जन्मका कोई भी कारण नहीं है ] । वस्तुके सारे विकारोंका मूल जन्म ही है; अतः उस (जन्म) का प्रतिषेध कर दिये जानेपर वे सभी प्रतिषिद्ध हो जाते हैं; क्योंकि वह परमात्मा सबाह्याभ्यन्तर अज है इसलिये वह अजर, अमर, अक्षर, ध्रव और भयशून्य है— यह इसका तात्पर्य है।

यद्यपि देहाद्यपाधिमेद दृष्टी-नामविद्यावशाद् देहभेदेषु सप्राणः समनाः सेन्द्रियः सविषय इव प्रत्यवभासते तलमलादिमदिव <mark>आकाशं तथापि तु स्वतः परमार्थ-</mark> दृष्टीनामप्राणोऽविद्यमानः क्रिया-शक्तिभेदवांश्रलनात्मको वायुय-सिन्नसावप्राणः। तथामना अनेक-<del>ज्ञानशक्तिभेदवत्</del>सङ्कल्पाद्यात्मकं मनोऽप्यविद्यमानं यस्मिन्सोऽय-ममनाः । अप्राणो ह्यमनाश्चेति प्राणादि वायुभेदाः कर्नेन्द्रियाणि तद्विषयाश्र तथा च बुद्धिमनसी बुद्धीन्द्रियाणि तद्विषयाश्व प्रति-षिद्धा वेदितव्याः । तथा श्रुत्य-न्तरे—''ध्यायतीव ले ग्रायतीव'' ( बृ॰ उ॰ ४।३।७ ) इति । यसाच्चैवं प्रतिषिद्धोपाधिद्वयः तसाच्छ्रभ्रः शुद्धः । अतोऽक्ष-रान्नामरूपबीजो गाधिलक्षितस्व-

रूपात्सर्वकार्यकरणबीजत्वेनोप-

जिस प्रकार [ दृष्टिदोषसे ] ओकाश तल-मलादियुक्त भासता है उसी प्रकार देहादि उपाधिभेदमें दृष्टि रखनेत्रालोंको यद्यपि विभिन्त देहोंमें [ वह अक्षर ब्रह्म ] प्राण, मन, इन्द्रिय एवं विषयसे युक्त-सा भासता है तो भी परमार्थखरूप-दर्शियोंको तो वह अप्राण-जिसमें क्रियाशक्ति भेदवाला चलनात्मक. वायु न रहता हो तथा अमना-जिसमें ज्ञानशक्तिके अनेकों भेदवाला सङ्कल्पादिरूप मन भी न हो, [ इस प्रकार प्राण और मनसे रहित ही भासता है । ] 'अप्राणः' और 'अमनाः' इन दोनों विशेषणोंसे प्राणादि वायुभेद, कर्मेन्द्रियाँ और उनके विषय तथा बुद्धि, ज्ञानेन्द्रियाँ और उनके प्रतिषिद्ध हुए समझने चाहिये: जैंसा कि एक दूसरी श्रुति उसे 'मानो ध्यान करता हुआ-सा, मानो चेट्टा करता द्रुआ-सा-ऐसा बतलाती है।

इस प्रकार क्योंकि वह [प्राण और मन इन ] दोनों उपाधियोंसे रहित है इसल्यिं वह शुम्न—शुद्ध है । अतः नामरूपकी बीजभूत उपाधिसे जिसका स्वरूप लक्षित होता है उस अक्षरसे—सम्पूर्ण कार्य-करणके बीजरूपसे उपलक्षित

लक्ष्यमाणस्वात्परं तदुपाधिलक्षण-मन्याकृताख्यमक्षरं सर्वविकारेभ्यः तसात्परतोऽक्षरात्परो निरु-पाधिकः पुरुष इत्यर्थः । यसिंस्तदाकाशाख्यमक्षरं संव्यवहार विषयमोतं प्रोतं कथं पुनरप्राणादिमत्त्वं तस्येत्यु-च्यते । यदि हि प्राणादयः प्रागु-त्पत्तेः पुरुष इव स्वेनात्मना सन्ति तदा पुरुषस्य प्राणादिना विद्यमानेन प्राणादिमत्त्वं भवेन्न त ते प्रागादयः प्रागुत्पत्तेः इव स्वेनात्मना तदा, अतोऽप्राणादिमान्परः पुरुषः; यथानुत्पन्ने पुत्रेऽपुत्रो देवदत्तः ॥ २॥

हं नेके कारण उन उपाधियोंवाळा अव्याकृतसंज्ञक वह अक्षर अपने सम्पूर्ण विकारसे श्रेष्ठ है; उस सर्वोत्कृष्ट अक्षरसे भी वह निरुपाधिक पुरुष उत्कृष्ट है—ऐसा इसका तात्पर्य है।

किन्तु जिसमें सम्पूर्ण व्यवहार-का विषयभूत वह आकारासंज्ञक ओतप्रोत अक्षरतत्त्व प्राणादिसे रहित कैसे हो सकता है ? ऐसी शङ्का होनेपर कहते हैं-यदि प्राणादि अपनी उत्पत्तिसे पूर्व भी पुरुषके समान खखरूपसे विद्यमान रहते तो उन विद्यमान प्राणादिके कारण पुरुषका प्राणादि-युक्त होना माना जा सकता था। किन्तु उस समय वे अपनी उत्पत्तिसे पूर्व पुरुषके समान खरूपतः हैं नहीं इसलिये, जिस प्रकार पुत्र उत्पन्न न होनेतक देवदत्त पुत्रहीन कहा जाता उसी प्रकार परम पुरुष भी अप्राणादिमान है ॥ २ ॥

बहाका सर्वकारणत्व

कथं ते न सन्ति प्राणादय वे प्राणादि उस अक्षरमें वयों इत्युच्यते, यसात्— नहीं हैं ? सो बतलाते हैं; क्योंकि—

एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च । खं वायुज्योतिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिणी ॥ ३ ॥ इस (अक्षर पुरुष) से ही प्राण उत्पन्न होता है तथा इससे ही मन, सम्पूर्ण इन्द्रियाँ, आकाश, वायु, तेज, जल और सारे संसारको धारण करनेवाली पृथ्वी [ उत्पन्न होती है ] ॥ ३॥

एतसादेव पुरुषान्नामरूप-बीजोपाधिलक्षिताज्जायत उत्प-यतेऽविद्याविषयविकारभृतो नाम-धेयोऽनृतात्मकः प्राणः "वाचा-रम्भणं विकारो नामधेयम्'' ( छा॰ उ॰ ६।१।४) "अनृ-तम्" इति श्रुत्यन्तरात् । न हि तेनाविद्याविषयेणानृतेन प्राणेन सप्राणत्वं परस्य सादपुत्रस स्वप्तदृष्टेनेव पुत्रेण सपुत्रत्वम् । एवं मनः सर्वाणि चेन्द्रियाणि विषया श्चैतसादेव जायनते तसात्सिद्धमस्य निरुपचरित-मत्राणादिमत्त्वमित्यर्थः । यथा च प्रागुत्पत्तेः परमार्थतोऽसन्तस्तथा प्रलीनाश्चेति द्रष्टव्याः । यथा करणानि मनश्रेन्द्रियाणि तथा शरीरविषयकारणानि भृतानि ।

नाम-रूपकी बीजभूत 🏻 अविद्या-रूप ] उपाधिसे उपलक्षित\* इस पुरुषसे हो अविद्याका विकारभूत केवल नाममात्र मिध्या प्राण उत्पन्न होता है; जैसा कि ''विकार वाणीका विलास और नाममात्र है'' ''वह मिध्या है'' ऐसी अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है। उस अविद्याविषयक मिश्या परब्रह्मका सप्राणत्व सिद्ध नहीं हो सकता, जैसे कि खप्तमें देखे हुए पुत्रसे पुत्रहीन व्यक्ति पुत्रवान् नहीं हो सकता।

इस प्रकार मन, सम्पूर्ण इन्द्रियाँ और उनके विषय भी इसीसे उत्पन्न होते हैं। अतः उसका मुख्यरूपसे अप्राणादिमान् होना सिद्ध हुआ। वे जिस प्रकार अपनी उत्पत्तिसे पूर्व वस्तुतः असत् ही थे उसी प्रकार छीन होनेपर भी असत् ही रहते हैं—ऐसा समझना चाहिये। जिस प्रकार करण --मन और इन्द्रियाँ [इससे उत्पन्न होते हैं] उसी प्रकार शरीर और इन्द्रियाँके विषयोंके कारणस्वरूप भूतवर्ग

क्ष निरुपाधिक विशुद्ध ब्रह्ममें किसी भी विकारकी उत्पत्ति सम्भव नहीं है। इसिंछिये जब उससे किसीकी उत्पत्तिका प्रतिपादन किया जायगा तो उसमें अविद्या या मायाके सम्बन्धका आरोप करके ही किया जायगा।

खमाकाशं वायुरन्तर्वाद्य आव-हादिभेदः, ज्योतिरिगः, आप उदकम्, पृथिवी धरित्रो विश्वस्य सर्वस्य धारिणी एतानि च शब्दस्पर्शरूपरसगन्धोत्तरोत्तर-गुणानि पूर्वपूर्वगुणसहितान्ये-तसादेव जायन्ते ॥ ३ ॥ आकारा, आवहादि मेदोंबाळा बाह्य वायु, अग्नि, जल और विश्व यानी सबको धारण करनेवाली पृथिवी—ये पाँच भूत, जो पूर्व-पूर्व गुणके सहित उत्तरोत्तर कमशः शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध इन गुणोंसे युक्त हैं, उत्पन्न होते हैं॥ ३॥

संक्षेपतः परविद्याविषयमक्षरं निर्विशेषं पुरुषं सत्यं दि ज्यो ह्यमूर्ते इत्यादिना मन्त्रेणोक्त्वा सविशेषं पुनसदेव विस्तरेण वक्तव्यमिति प्रववृतेः संक्षेपविस्त-रोक्तो हि पदार्थः सुखाधिगम्यो स्त्रभाष्योक्तिवदिति । भवति प्रथमजात्प्राणाद्धिरण्य-गर्भाज्जायतेऽण्डस्यान्तर्विराट् स तत्त्वान्तरितत्वेन लक्ष्यमाणोऽप्ये-तसादेव पुरुषाज्जायत एतन्मय-श्वेत्येतदर्थमाह।तं च विश्विनष्टि

परविद्याके विषयभूत निर्विशेष सत्य पुरुषका 'दिव्यो ह्यमूर्तः' इत्यादि मन्त्रसे संक्षेपतः वर्णन कर अब उसी तत्त्वका सविशेषरूपसे विस्तारपूर्वक वर्गन करना है-इसीके लिये यह श्रुति प्रवृत्त होती है; क्योंकि सूत्र और उसके भाष्यके समान [ पहले ] संक्षेपमें और [ फिर ] विस्तारपूर्वक कहा हुआ पदार्थ सुगमतासे समझमें आ जाता है । जो ब्रह्माण्डान्तर्वर्ती विराट प्रथम उत्पन हुए यानी प्राण हिरण्यगर्भसे उत्पन्न होता है वह अन्य तत्त्वरूपसे लक्षित जानेपर भी इस पुरुषसे ही उत्पन्न होता है और पुरुषरूप ही है-यही बात यह मन्त्र बतलाता है और उसके विशेषणोंका उल्लेख करता है-

सर्वभूनान्तरात्मा नहाका विश्वरूप

अप्तिर्मूर्धी चक्षुषी चन्द्रसूर्यौ दिशः श्रोत्रे वाग्विवृताश्च वेदाः ।

वायुः प्राणो हृद्यं विश्वमस्य

पद्भवां पृथिवी होष सर्वभूतान्तरात्मा॥ ४॥

अग्नि ( युलोक ) जिसका मस्तक है, चन्द्रमा और सूर्य नेत्र हैं, दिशाएँ कर्ण हैं, प्रसिद्ध वेद वाणी हैं, वायु प्राण है, सारा विश्व जिसका हृदय है और जिसके चरणोंसे पृथिवी प्रकट हुई है वह देव सम्पूर्ण भूतोंका अन्तरात्मा है ॥ ४ ॥

अग्निर्द्युलोकः ''असौ वाव लोको गौतमाग्निः'' ( छा० उ० ५।४।१) इति श्रुतेः, मूर्घा यस्योत्तमाङ्गं शिरः । चक्षुषी चन्द्रश्च सूर्यश्चेति चन्द्रसूर्यौ यस्येति सर्वत्रानुषङ्गः कर्तव्यः, अस्येत्यस्य पदस्य वक्ष्यमाणस्य यस्येति विपरिणामं कृत्वा। दिशः श्रोत्रे यस्य । वाग्वि-वृता उद्घाटिताः प्रसिद्धा वेदा यस्य । वायुः प्राणो यस्य । हृदयमन्तःकरणं विश्वं समस्तं जगदस्य यस्येत्येतत् । सर्वं ह्यन्तःकरणविकारमेव जगन्मन-स्येव सुषुप्ते प्रलयदर्शनात्। जागरितेऽपि एवाग्नि-तत विस्फुलिङ्गवद्विप्रतिष्ठानात् । यस्य

अग्नि अर्थात् ''हे गौतम! यह [स्वर्ग] लोक ही अग्नि है'' इस श्रुतिके अनुसार युलोक ही जिसका मुर्घा— उत्तमाङ्ग यानी शिर है, चन्द्र-सूर्य यानी चन्द्रमा और सूर्य ही नेत्र हैं। इस मन्त्रमें आगे कहे हुए 'अस्य' पदको 'यस्य' में परिणत कर उसकी सर्वत्र अनुवृत्ति करनी चाहिये। दिशाएँ जिसके कर्ण हैं, विवृत—उद्घाटित यानी प्रसिद्ध वेद जिसकी वाणी हैं, वायु जिसका प्राण है, विश्व— समस्त जगत् जिसका हृदय— अन्तःकरण है; सम्पूर्ण जगत् अन्तः करणका ही विकार है, क्योंकि सुषुप्तिमें मनहीमें उसका प्रलय होता देखा जाता है और जाग्रत् अवस्थामें अग्निसे स्फुलिङ्गके समान उसे उसीसे निकलकर स्थित

देवा विष्णुरनन्तः प्रथमशरीरी त्रैलोक्यदेहोपाधिः सर्वेषां भूता-नामन्तरात्मा ॥ ४ ॥

च पद्भ्यां जाता पृथिवी । एष | होता देखते हैं । तथा जिसके चरणों-से पृथिवी उत्पन्न हुई है यह त्रैलोक्य-देहोपाधिक प्रथम शरीरी अनन्त देव विष्णु ही समस्त भूतोंका अन्तरात्मा है॥ ४॥

-613-38 D

स हि सर्वभूतेषु द्रष्टा श्रोता | मन्ता विज्ञाता सर्वकारणात्मा पश्चामिद्वारेण च याः संसरन्ति प्रजास्ता अपि तसादेव पुरुषा-त्प्रजायन्त इत्युच्यते -

सबका कारणरूप वह परमात्मा ही समस्त प्राणियोंमें द्रष्टा, श्रोता, मन्ता और विज्ञाता है तथा पञ्चाग्नि-के द्वारा \* जो प्रजाएँ जन्म-मृत्युरूप संसारको प्राप्त होती हैं वे भी उस पुरुषसे ही उत्पन्न होती हैं---यह बात अगले मन्त्रसे बतलायी जाती है-

अक्षर पुरुषसे चराचरकी उत्पत्तिका कम

तस्माद्रिः समिधो यस्य

सोमात्पर्जन्य ओषधयः पृथिव्याम् ।

योषितायां पुमानरेतः सिञ्चति

प्रजाः पुरुषात्सम्प्रसूताः ॥ ५ ॥

उस पुरुषसे ही, सूर्य जिसका समिधा है वह अग्नि उत्पन्न हुआ है । [ उस द्युळोकरूप अग्निसे निष्पन्न हुए ] सोमसे मेघ और [ मेघसे ] पृथिवीतलमें ओषियाँ उत्पन्न होती हैं । पुरुष स्नीमें [ ओषियोंसे उत्पन्न हुआ ] वीर्य सींचता है; इस प्रकार पुरुषसे ही यह बहुत-सी प्रजा उत्पन हुई है ॥ ५॥

स्वर्ग, मेघ, पृथिवी, पुरुष और स्त्री—इन पाँचोंका छान्दोग्योपनिषद्के पञ्चम प्रपाठकके तृतीय खण्डमें पञ्चामिरूपसे वर्णन किया है।

तसात्परसात्प्रवात्प्रजावस्थान-विशेषरूपोऽग्निः । स विशेष्यतेः समिधो यस्य सर्यः समिध इव समिधः । सूर्येण हि द्युलोकः समि-ध्यते । ततो हि द्युलोकान्निष्पनात सोमात्पर्जन्यो द्वितीयोऽग्निः सम्भवति । तसाच्च पर्जन्याद ओषधयः पृथिव्यां सम्भवन्ति । ओषधिभ्यः पुरुवाग्रौ हुताभ्य उपादानभूताभ्यः । पुमानग्नी रेतः सिश्चति योषितायां योषिति योषाय्रौ स्त्रियामिति । एवं क्रमेण बह्वीबह्वचः प्रजा ब्राह्मणाद्याः समु-पुरुषात्परसात्सम्प्रस्ताः त्पन्नाः ॥ ५ ॥

उस परम पुरुषसे प्रजाका अवस्थाविशेषरूप अग्नि हुआ । उसकी विशेषता बतलाते हैं--सूर्य जिसका सिमधा (ईन्धन) है—[ अग्निहोत्रके ] समिधाके समान ही समिधा है, क्योंकि सूर्यसे ही चुलोक समिद्ध (प्रदीप्त ) होता है। उस युलोकरूप अग्निसे निष्पन्न हुए सोमसे [पञ्चाग्नियोंमें ] दूसरा अग्नि मेघ उत्पन्न होता है। फिर उस मेघसे पृथिवीतलमें ओषधियाँ उत्पन्न होती हैं । पुरुषरूप अग्निमें हवन की हुई वीर्यकी कारणरूप ओषियोंसे वीर्य होता है । उस वीर्यको पुरुषरूप अग्नि योषित --योषिद्रुप अग्नि यानी स्त्रीमें सींचता है। इस क्रमसे यह ब्राह्मणादिरूप बहुत-सी प्रजा परम पुरुषसे ही उत्पन्न हुई है ॥ ५॥

कर्म और उनके साधन भी पुरुषप्रसूत ही हैं

किं च कर्मसाधनानि फलानि च तसादेवेत्याहः कथम् ?

यही नहीं, कर्मके साधन और फल भी उसीसे उत्पन्न हुए हैं, ऐसा श्रुति कहती है—सो किस प्रकार ?

तस्माद्दः साम यजूषि दीक्षा यज्ञाश्च सर्वे क्रतवो दक्षिणाश्च। संवत्सरश्च यजमानश्च लोकाः

सोमो यत्र पवते यत्र सूर्यः ॥ ६ ॥ उस पुरुषसे ही ऋचाएँ, साम, यजुः, दीक्षा, सम्पूर्ण यज्ञ, ऋतु, दक्षिणा, संबत्सर, यजमान, लोक और जहाँतक चन्द्रमा पवित्र करता है तथा सूर्य तपता है वे लोक उत्पन्न हुए हैं ॥ ६ ॥

तसात्प्ररुषादचो नियताक्षर-पादात्रसाना गायत्र्यादिच्छन्दो-विशिष्टा मन्त्राः। साम पाश्च-साप्तमक्तिकं च स्तोभादिगीतविशिष्टम् । यज्ंषि अनियताक्षरपादावसानानि वाक्यरूपाण्येवं त्रिविधा मन्त्राः। दीक्षा मौञ्ज्यादिलक्षणा कर्तृ-नियमविशेषाः । यज्ञाश्च सर्वेऽग्नि-होत्रादयः । क्रतवः सयुपाः दक्षिणाञ्चेकगवाद्यपरिमितसर्व-। संवत्सरश्च कालः कर्माङ्गः । यजमानश्च कर्ता। कर्मफलभूतास्ते लोकास्तस्य विशेष्यन्ते; सोमो यत्र येषु लोकेषु पवते प्रनाति लोकान्यत्र येषु

उस पुरुषसे ही ऋचाएँ— जिनके पाद नियत अक्षरोंमें समाप्त होनेवाले हैं वे गायत्री आदि छन्दों-वाले मन्त्र, साम—पाञ्चभक्तिक साप्तभक्तिक स्तोभादि\* अथवा गानविशिष्ट मन्त्र तथा अन्त नियमित पादोंका जिनके अक्षरोंमें नहीं होता ऐसे वाक्यरूप मन्त्र—इस प्रकार ये तीनों प्रकारके मन्त्र [ उत्पन्न हुए हैं उसीसे ] दीक्षा——मौञ्जी-बन्धन आदि यज्ञकर्ताके नियमविशेष, अग्निहोत्रादि सम्पूर्ण यज्ञ, ऋतु—यूपसहित यज्ञ, दक्षिणा—एक गौसे लेकर अपने सर्वस्वदानपर्यन्त, अपरिमित संवत्सर — कर्मका अङ्गभूत काल, यजमान—यज्ञकर्ता, तथा उसके कर्मके फलस्वरूप लौक उत्पन्न हुए लोकोंकी विशेषताएँ उन बतलाते हैं--जिन लोकोंमें चन्द्रमा लोकोंको पवित्र करता है और जिनमें सूर्य तपता रहता है वे विद्वान् और अविद्वान्

<sup>\*</sup> जिस मन्त्रमें हिंकार, प्रस्ताव, उद्गीथ, प्रतिहार और निधन—ये पाँच अवयव रहते हैं उसे 'पाञ्चभक्तिक' और जिसमें उपद्रव तथा आदि—ये दो अवयव और होते हैं उसे 'साप्तभक्तिक' कहते हैं। 'हुं फट्' आदि अर्थशून्य वणींका नाम 'स्तोभ' है।

स्र्यस्तपति च ते चदक्षिणाय- | कर्मफलभूत दक्षिणायन-उत्तरायण नोत्तरायणमार्गद्वयगम्या विद्वद- इन दो मार्गसे प्राप्त होनेवाले लोक विद्वत्कर्तृफलभूताः ॥ ६ ॥ उत्पन्न होते हैं ॥ ६॥

तस्माच देवा बहुधा सम्प्रसूताः साध्या मनुष्याः परावो वयांसि । प्राणापानो ब्रीहियवो तपश्च श्रद्धा सत्यं ब्रह्मचर्यं विधिश्च ॥ ७ ॥

उससे ही [ कर्मके अङ्गभूत ] बहुत-से देवता उत्पन्न हुए । तथा साध्यगण, मनुष्य, पशु, पक्षी, प्राण-अपान, ब्रीहि, यव, तप, श्रद्धा, सत्य, ब्रह्मचर्य और विधि [ ये सत्र भी उसीसे उत्पन्न हुए हैं ] ॥ ७ ॥

तसाच पुरुषात्कर्माङ्गभूता देवा बहुधा वस्वादिगणभेदेन सम्प्रस्ताः सम्यक्प्रस्ताः। साध्या देवविशेषाः । मनुष्याः कर्माधि-कताः। पश्चवो ग्राम्यारण्याः वयांसि पक्षिणः। जीवनं च मनुष्यादीनां प्राणापानौ त्रीहि-यवी हविरथीं। तपश्च कर्माङ्गं पुरुषसंस्कारलक्षणं स्वतन्त्रं च फलसाधनम् । श्रद्धा यत्पूर्वकः सर्वपुरुषार्थसाधनप्रयोगिक्चित्त-प्रसाद आस्तिक्यबुद्धिस्तथा सत्य-मनृतवर्जनं यथाभूतार्थवचनं चापीडाकरम् । ब्रह्मचर्यं मैथुना-

उस पुरुषसे ही वसु आदि गणके भेदसे कर्मके अङ्गभूत बहुत-से देवता उत्पन्न हुए हैं। तथा देवताओंकी जाति-साध्यगण विशेष, कर्मके अधिकारी मनुष्य, गाँव और जंगलमें रहनेवाले पशु, वयस् — पक्षी, मनुष्यके जीवनरूप प्राण-अपान ( श्वासोच्छ्वास ) हिवके लिये बीहि और यत्र, पुरुषका संस्कार करनेवाला तथा खतन्त्रतासे फल देनेवाला कर्मका अङ्गभूत तप, श्रद्धा — जिसके कारण पुरुषार्थसाधनोंका प्रयोग, चित्त-प्रसाद और आस्तिक्यबुद्धि होती है, तथा सत्य—मिध्याका त्याग एवं यथार्थ और किसीको पीडा न देनेवाला वचन, ब्रह्मचर्य-मैथुन समाचारः । विधिक्चेतिकर्तव्यता | न करना और ऐसा करना चाहिये-

न करना और ऐसा करना चाहिये— इस प्रकारकी विधि [ ये सब भी उस पुरुषसे ही उत्पन्न हुए हैं ] ॥ ७॥

11011

इन्द्रिय, विषय और इन्द्रियस्थानादि भी बहाजनित ही हैं किंच— | तथा—

सप्त प्राणाः प्रभवन्ति तस्मात्

सप्तार्चिषः समिधः सप्त होमाः ।

सप्त इमे लोका येषु चरन्ति प्राणा

गुहाशया निहिताः सप्त सप्त ॥ ८ ॥

उस पुरुषसे ही सात प्राण ( मस्तकस्थ सात इन्द्रियाँ ) उत्पन्न हुए हैं । उसीसे उनकी सात दीप्तियाँ, सात सिमधा ( विषय ), सात होम ( विषयज्ञान ) और जिनमें वे सब्बार करते हैं वे सात स्थान प्रकट हुए हैं । [ इस प्रकार ] प्रति देहमें स्थापित ये सात-सात पदार्थ [ उस पुरुषसे ही हुए हैं ] ॥ ८ ॥

सप्त शीर्षण्याः प्राणास्तस्मा-

देव पुरुषात्प्रभवन्ति । तेषां च सप्तार्चिषो दीप्तयः स्वविषयाव-द्योतनानि । तथा सप्तसमिधः सप्त विषयाः, विषयैहिं समि-ध्यन्ते प्रागाः । सप्त होमास्तद्वि-षयविज्ञानानि ''यदस्य विज्ञानं तन्जुहोति''(महानारा०२५।१) इति श्रुत्यन्तरात । [ दो नेत्र, दो श्रवण, दो व्राण और एक रसना—ये ] सात मस्तकस्थ प्राण उसी पुरुषसे उत्पन्न होते हैं । तथा अपने-अपने विषयों-को प्रकाशित करनेवाळी उनकी सात दीप्तियाँ, सात समिध—उनके सात विषय, क्योंकि प्राण (इन्द्रियवर्ग) अपने विषयोंसे ही समिद्र (प्रदीप्त) हुआ करते हैं । सात होम अर्थात् अपने विषयोंके विज्ञान, जैसा कि "इसका जो विज्ञान है उसीको हवन करता है" इस अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है, [ ये सब इस पुरुषसे ही प्रकट हुए हैं ] ।

किं च सप्तेमें लोका इन्द्रिय-स्थानानि येषु चरन्ति सश्चरन्ति प्राणाः । प्राणा येषु चरन्तीति प्राणानां विशेषणमिदं प्राणापा-नादिनिवृत्त्यर्थम् । गुहायां शरीरे हृद्ये वा स्वापकाले शेरत इति गुहाश्याः, निहिताः स्थापिता धात्रा सप्त सप्त प्रतिप्राणिभेदम्। यानि चात्मयाजिनां विदुषां कर्माणि कर्मफलानि चाविदुषां च कमीण तत्साधनानि कर्म-फलानि च सर्वं चैतत्परसादेव पुरुषात्सर्वज्ञात्प्रस्तमिति प्रक-रणार्थः ॥ ८॥

तथा ये सात लोक—इन्द्रिय-स्थान, जिनमें कि ये प्राण सञ्चार करते हैं। 'जिनमें प्राण सञ्चार करते हैं' यह प्राणोंका विशेषण [ उनके प्रसिद्ध अर्थ ] प्राणापानादिकी आशंका निवृत्त करनेके लिये है। जो सुष्ठित-अवस्थामें गुहा—शरीर अथवा हृद्यमें शयन करते हैं वे गुहाशय तथा विधाताद्वारा प्रत्येक प्राणीमें निहित—स्थापित ये सात-सात पदार्थ [ इस पुरुषसे ही उत्पन्न हुए हैं ]।

इस प्रकार जो भी आत्मयाजी विद्वानोंके कर्म और कर्मफल तथा अज्ञानियोंके कर्म, कर्मफल और उनके साधन हैं वे सब उस परम पुरुषसे ही उत्पन्न हुए हैं—यह इस प्रकरणका अर्थ है ॥ ८॥

पर्वत, नदी और ओषधि आदिका बहाजन्यत्व

अतः समुद्रा गिरयश्च सर्वे-

ऽस्मात्स्यन्दन्ते सिन्धवः सर्वरूपाः।

अतश्च सर्वी ओषधयो रसइच

येनैष भूतैस्तिष्ठते ह्यन्तरात्मा ॥ ९॥

इसीसे समस्त समुद्र और पर्वत उत्पन्न हुए हैं; इसीसे अनेक रूपोंवाली निदयाँ बहती हैं; इसीसे सम्पूर्ण ओषियाँ और रस प्रकट हुए हैं, जिस (रस) से भूतोंसे पिरवेष्टित हुआ यह अन्तरात्मा स्थित होता है ॥ ९ ॥

अतः पुरुषात्समुद्राः सर्वे क्षारा-द्याः, गिरयश्च हिमवदादयोऽसा-देव पुरुषात्सर्वे । स्यन्दन्ते स्तवन्ति गङ्गाद्याः सिन्धवो नद्यः सर्व-रूपा बहुरूपा असादेव पुरुषात सर्वा ओषधयो बीहियवाद्याः। रसञ्च मधुरादिः पडविधो येन रसेन भृतैः पश्चभिः स्यूलैः परिवेष्टितस्तिष्ठते तिष्ठति ह्यन्त-रात्मा लिङ्गं सक्ष्मं शरीरम्। तद्भचन्तराले शरीरस्थात्मनश्रा-त्मबद्धर्तत इत्यन्तरात्मा ॥ ९ ॥

इस पुरुषसे ही क्षारादि समुद्र और इसीसे हिमालय आदि समस्त पर्वत उत्पन्न हुए हैं। गङ्गा आदि अनेक रूपोंवाली नदियाँ भी इसीसे प्रवाहित होती हैं। इसी पुरुषसे बीहि, यत्र आदि सम्पूर्ण ओषधियाँ तथा मधुरादि छः प्रकारका रस उत्पन्न हुआ है, जिस रससे कि पाँच स्थूल भूतोंद्वारा परिवेष्टित हुआ अन्तरात्मा—लिंगदेह यानी सुक्ष शरीर स्थित रहता है। यह शरीर और आत्माके मध्यमें आत्मा-के समान स्थित है, इसिलिये अन्तरात्मा कहलाता है ॥ ९ ॥

वस और जगत्का अभेद तथा वसज्ञानसे अविद्याप्रन्थिका नाश एवं पुरुषात्सर्वमिदं सम्प्रस्-। इस प्रकार यह सब पुरुषसे ही उत्पन्न हुआ है; अतः विकार वाणी-तम् । अतो वाचारम्मणं विकारो का आरम्भ और नाममात्रके लिये

नामधेयमनृतं पुरुष इत्येव

सत्य है। इसिलये-सत्यम् । अतः—

पुरुष एवेदं विश्वं कर्म तपो ब्रह्म परामृतम् । एतद्यो वेद निहितं गुहायां सोऽविद्याय्रन्थि विकिरतीह सोम्य ॥ १ ० ॥

<mark>यह सारा जगत्, कर्म और तप ( ज्ञान ) पुरुष ही है ।</mark> व<mark>ह पर</mark> और अमृतरूप ब्रह्म है । उसे जो सम्पूर्ण प्राणियोंके अन्त:करणमें स्थित जानता है, हे सोम्य ! वह इस लोकमें अविद्याकी ग्रन्थिका छेदन कर देता है ॥ १० ॥

पुरुष एवेदं विश्वं सर्वम्। | पुरुष ही यह विश्व--सारा न विद्वं नाम पुरुषादन्यतिक- जगत है; पुरुषसे भिन्न 'विश्व' कोई श्चिदिस्ति । अतो यदुक्तं तदेवेदम् । वस्तु नहीं है । अतः 'हे भगवन् !

तथा मिध्या ही है, केवल पुरुष ही

अभिहितं 'कस्मिन्तु भगवो विज्ञाते सर्विमिदं विज्ञातं भवतीति'। एतसिन्ह परसिन्नात्मनि सर्व-कारणे पुरुषे विज्ञाते पुरुष एवेदं विश्वं नान्यदस्तीति विज्ञातं भवतीति ।

किं पुनरिदं विश्वमित्युच्यते। कर्माग्रिहोत्रादिलक्षणम् । तपो ज्ञानं तत्कृतं फलमन्यदेतावद्वीदं सर्वम् । तच्चैतद्वक्षणः कार्यम् । तसात्सर्वं ब्रह्म परामृतं परममृतम् अहमेवेति यो वेद निहितं स्थितं गुहायां हृदि सर्वप्राणिनां स एवं विज्ञानाद विद्याग्रन्थि ग्रन्थिमव दृढीभूतामविद्यावासनां विकिरति विक्षिपति नाशयतीह जीवन्नेव न मृतः सन् हे सोम्य प्रियदर्शन १० डालता है—मरकर नहीं ॥ १०॥

किसको जान लेनेपर यह सब कुछ जान लिया जाता है ?? ऐसा जो प्रश्न किया गया था उसीका यहाँ उत्तर दिया गयां है कि 'सबके कारण-खरूप इस परमात्माको जान लेनेपर ही यह ज्ञान हो जाता है कि यह विश्व पुरुष ही है; उससे भिन नहीं है।

किन्त यह विश्व है क्या ? ऐसा प्रश्न होनेपर कहते हैं-अग्निहोत्रादिरूप कर्म, तप यानी ज्ञान, उसका फल तथा इसी प्रकारका यह और सब भी विश्व कहलाता है । यह सब ब्रह्मका ही कार्य है। इसलिये यह सब पर अमृत ब्रह्म है और परामृत ब्रह्म मैं ही हूँ-ऐसा जो पुरुष सम्पूर्ण प्राणियोंके हृदयमें स्थित उस ब्रह्मको जानता है हे सोम्य--हे प्रियदर्शन! वह अपने ऐसे विज्ञानसे अविद्या-प्रन्थिको यानी प्रन्थि (गाँठ) के समान दढ़ हुई अविद्याकी वासनाको इस लोकमें जीवित रहते ही काट

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये द्वितीयमुण्डके

प्रथमः खण्डः ॥ १ ॥

# हितािय खण्ड

बह्मका स्वरूपनिर्देश तथा उसे जाननेके लिये आदेश

अरूपं सदक्षरं केन प्रकारेण | रूपहीन होनेपर भी उस अक्षर-को किस प्रकार जानना चाहिये— यह बतलाया जाता है—

विज्ञेयमित्युच्यते-

आविः संनिहितं गुहाचरं नाम महत्पद्मन्नैतत्सम-र्पितम् । एजत्राणि सिषच्च यदेतः ज्ञानथ सदसद्वरेण्यं परं विज्ञानाचद्वरिष्ठं प्रजानाम् ॥ १ ॥

यह ब्रह्म प्रकाशस्त्रस्प सबके हृद्यमें स्थित, गुहाचर नामवाला <mark>और महत्पद है। इसीमें चलनेवाले, प्राणन करनेवाले और निमेशोन्सेश</mark> करनेवाले ये सब समर्पित हैं। तुम इसे सदसदूप, प्रार्थनीय, प्रजाओंके विज्ञानसे परे और सर्वोत्कृष्ट जानो ॥ १ ॥

आहिः प्रकाशं संनिहितं वागाद्यपाधिभिज्येलति भ्राजतीति श्रुत्यन्तराच्छव्दादीनुपलभमान-वदवभासते । दर्शनश्रवणमनन-विज्ञाना खुपाधिध में राविर्भृतं सहुक्ष्यते हृदि सर्वप्राणिनाम् । यदेतदावित्रह्म संनिहितं सम्यक् स्थितं हृदि तद्गुहाचरं नाम। गुहायां चरतीति दर्शनश्रवणा-

आवि:-प्रकाशखरूप, संनिहित-समीपस्थितः वागादि उपाधियोंद्वारा प्रज्वलित होता है। प्रकाशित होता है--ऐसी एक अन्य श्रुतिके अनुसार वह शब्दादि विषयोंको उपरुष्य करता-सा जान पड़ता है अर्थात सम्पूर्ण प्राणियोंके हृदयमें दर्शन, श्रवण, मनन और विज्ञान आदि उपाधिके धर्मीसे आविर्भृत हुआ दिखायी देता है [ अत: संनिहित है ]। इस प्रकार जो प्रकाशमान हृदयमें संनिहित—सम्यक् स्थित है गृहाचर---दर्शन-श्रवणादि वह

दिप्रकारेग्हाचरमिति प्रख्यातम् ।

महत्सर्वमहत्त्वात् । पदं पद्यते

सर्वेणेति सर्वपदार्थीस्पदत्वात ।

कथं तन्महत्पदमित्युच्यते । यतोऽत्रासिन्ब्रह्मण्येतत्सर्वे समर्पितं रथनाभाविवाराः । प्रवेशितं एजचलत्पक्ष्यादि. प्राणत्प्राणि-

प्राणापानादिमन्मनुष्य-पश्चादि, निमिषच यित्रमेपादि-

क्रियावद्यचानिमिषचशब्दात्सम-स्तमेतदत्रैव ब्रह्मणि समर्पितम् ।

एतद्यदास्पदं सर्वं जानय हे शिष्या अवगच्छथ तदातमभूतं भवतां सदसत्स्वरूपम्। सदसतो-र्भृतीमृतयोः स्थुल स्क्ष्मयोस्त-द्वचितरेकेणाभावात् । वरेण्यं

( बुद्धि प्रकारोंसे गृहा सञ्चार करता है इसलिये गुहाचर नामसे विख्यात है। वही महत्पद है | सबसे बड़ा होनेके कारण वह 'महत्' है और सबसे प्राप्त किया जाता है अथवा सारे पदार्थी-का आश्रय है, इसलिये (पद है।

वह 'महत्पद' किस प्रकार है ! सो बतलाते हैं--क्योंकि इस ब्रह्ममें ही, रथकी नाभिमें अरोंके समान यह सब कुछ समर्पित अर्थात भली प्रकार प्रवेशित है। एजत् — चलने-फिरनेवाले पक्षी आदि, प्राणत— जो प्राणन करते हैं वे पानादिमान् मनुष्य और पशु आदि, निमिषत् च-जो निमेषादि क्रियावाले और च शब्द के सामर्थ्यसे जो निमेष नहीं करनेवाले हैं वे भी इस प्रकार ये सब इस ब्रह्ममें ही समर्पित हैं।

हे शिष्यगण ! ये सब जिस [ ब्रह्मरूप ] आश्रयवाले हैं उसे तुम जानो —समझो; वह सदसत्स्वरूप तुम्हारा आत्मा है, क्योंकि उससे भिन्न कोई सत् या असत्—मूर्त्त या अमूर्त्त अर्थात् स्थूल या सूक्म है ही नहीं। और वही नित्य होनेके कारण वरणीयं तदेव हि सर्वस्य नित्य- सबका वरेण्य-वरणीय-प्रार्थनीय

त्वात्प्रार्थनीयम् । परं व्यतिरिक्तं । विज्ञानात्प्रजानामिति व्यवहितेन सम्बन्धः यह्योकिकविज्ञानागोच-रमित्यर्थः । यद्वरिष्ठं सर्वपदार्थेषु वरेषु तद्वचेकं ब्रह्मातिशयेन वरं सर्वदोषरहित-त्वात ॥ १ ॥

विज्ञानसे परे है। तथा प्रजाओंके यानी व्यतिरिक्त हैं - इस प्रकार इस पर शब्द े का व्यवधानयुक्त [ प्रजानाम् ] पदसे सम्बन्ध है । तात्पर्य यह कि जो विज्ञानका अविषय है, और वरिष्ठ यानी सम्पूर्ण श्रेष्ठ पदार्थीमे श्रेष्ठतम है, क्योंकि सम्पूर्ण दोषोंसे रहित होनेके कारण एक वह ब्रह्म ही अत्यन्त श्रेष्ठ है ॥ १ ॥

बहामें मनोनिवेश करनेका विधान

तथा-

यद्चिमद्यद्णुभ्योऽणु च यस्मिँ छोका निहिता लोकिनश्च । तदेतदक्षरं ब्रह्म स प्राणस्तदु बाह्मनः तदेतत्सत्यं तद्मृतं तद्वेद्घव्यं सोम्य विद्धि ॥ २ ॥

जो दीप्तिमान् और अणुसे भी अणु है तथा जिसमें सम्पूर्ण लोक और उनके निवासी स्थित हैं वहीं यह अक्षर ब्रह्म है, वही प्राण है तथा वही वाक् और मन है। वहीं यह सत्य और अमृत है। हे सोम्य! उसका [ मनोनिवेशद्वारा ] वेधन करना चाहिये; तू उसका वेधन कर ॥२॥

यदचिमहीप्रिमतः दीप्त्या द्यादित्यादि दीप्यत इति दीप्ति-मह्रह्म । किं च यद्णुभ्यः स्यामा-कादिभ्योऽप्यणु च स्हमम्। च-शब्दात्स्थुलेभ्योऽप्यतिशयेन स्थुल पृथिव्यादिभ्यः । यसिंह्योका चाहिये कि जो पृथिवी आदि स्थूल भूरादयो निहिताः स्थिताः, ये पदार्थीसे भी अत्यन्त स्थूल है।

जो अर्चिमत् यानी दीप्तिमान् है; ब्रह्मकी दीप्तिसे ही सूर्य आदि देदीप्यमान होते हैं, इसलिये ब्रह्म दीप्तिमान् है। और जो स्यामाक आदि अणुओंसे भी अणु —सूक्ष्म है । 'च' शब्दसे यह समझना

च लोकिनो लोकिनवासिनो

मनुष्यादयश्चैतन्याश्रया हि सर्वे

प्रसिद्धाः। तदेतत्सर्वाश्रयमक्षरं ब्रह्म

स प्राणस्तदु वाङ्मनो वाक्च मनश्च

सर्वाणि च करणानि तदन्तश्चैतन्यं चैतन्याश्रयो हि प्राणेन्द्रियादिसर्वसंवातः "प्राणस्य प्राणम्"

( बृ० उ० ४ । ४ । १८ ) इति

श्रुत्यन्तरात् ।

यत्प्राणादीनामन्तश्चैतन्यमक्षरं

तदेतत्सत्यमवितथमतोऽमृतमविनाभि तद्वेद्धव्यं मनसा
ताडियतव्यम् । तस्मिन्मनःसमाधानं कर्तव्यमित्यर्थः । यसादेवं
हे सोम्य विद्रचक्षरे चेतः
समाधत्स्व ।। २ ॥

जिसमें भूळींक आदि सम्पूर्ण लोक तथा उन लोकोंके निवासी मनुष्यादि स्थित हैं, क्योंकि सारे पदार्थ चैतन्यके ही आश्रित प्रसिद्ध हैं, वही सबका आश्रयभूत यह अक्षर ब्रह्म है, वही प्राण है तथा वही वाणी और मन आदि समस्त इन्द्रिय-वर्ग है; उन सभीमें चैतन्य ओतप्रोत है, क्योंकि प्राण और इन्द्रिय आदिका सारा संघात चैतन्यके ही आश्रित है, जैसा कि "वह प्राणका प्राण है" इत्यादि एक अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है।

[इस प्रकार ] प्राणादिके भीतर रहनेवाला जो अक्षर चैतन्य है वही यह सत्य यानी अवितथ है; अतः वह अमृत—अविनाशी है। उसका वेबन यानी मनसे ताडन करना चाहिये। अर्थात् उसमें मनको समाहित करना चाहिये। हे सोम्य! क्योंकि ऐसी बात है, इसलिये त् वेबन कर यानी अपने चित्तको उस अक्षरमें लगा दे॥२॥

बह्मवेधनकी विधि

कथं वेद्धव्यमित्युच्यते—

उसका किस प्रकार वेधन करना चाहिये; सो बतलाया जाता है—

धनुर्ग्हीत्त्रोपनिषदं महास्रं शरं सुपासानिशितं सन्धयीत ।

## आयम्य तद्भावगतेन चेतसा

## लक्ष्यं तदेवाक्षरं सोम्य विद्धि ॥ ३ ॥

हे सोम्य ! उपनिषद्वेष महान् अस्ररूप धनुष् लेकर उसपर उपासनाद्वारा तीक्ष्ण किया हुआ वाण चढ़ा; और फिर उसे खींचकर ब्रह्म-भावानुगत चित्तसे उस अक्षररूप लक्ष्यका ही वेधन कर ॥ ३॥

धनुरिष्वासनं गृहीत्वादायौ-पनिषद्युपनिषत्सु भवं प्रसिद्धं महास्त्रं महच्च तदस्त्रं च महास्त्रं धनुस्तस्मिञ्शरम्; किविशिष्टम् <mark>इत्याह—उपासानिशितं सन्तता-</mark> भिध्यानेन तन्कृतं संस्कृतमित्ये-तत्, सन्धयीत सन्धानं कुर्यात् । सन्धाय चायम्याकुष्य सेन्द्रियम् अन्तःकरणं स्वविषयाद्विनिवर्त्य लक्ष्य एवावर्जितं कृत्वेत्यर्थः। न हि हस्तेनेव धनुष आयमनमिह सम्भवति । तद्भावगतेन तस्मिन् ब्रह्मण्यक्षरे लक्ष्ये भावना भावः तद्वतेन चेतसा लक्ष्यं तदेव यथो-क्तलक्षणमक्षरं सोम्य विद्धि ॥३॥

औपनिषद-उपनिषदोंमें उपनिषत्प्रसिद्ध यानी महान् अस्ररूप धनुष्—शरासन लेकर उसपर बाण किस प्रकारका वाण चढ़ावे ? इसपर कहते हैं-उपासनासे निशित यानी करनेसे ध्यान निरन्तर हुआ—संस्कार किया हुआ वाण चढावे । फिर वाण चढ़ानेके अनन्तर उसे खींचकर अर्थात् इन्द्रियोंके सहित अन्तःकरणको उनके विषयोंसे हटा अपने लक्ष्यमें ही जोड़कर—क्योंकि इस धनुषको हाथसे धनुष चढ़ानेके समान नहीं खींचा जा सकता-तद्भावगत अर्थातः अपने लक्ष्य उस अक्षरब्रह्ममें जो भावना है उस भावमें गये हुए चित्तसे हे सोम्य ! ऊपर कहे हुए लक्षणोंवाले अपने उसी लक्ष्य अक्षर-ब्रह्मका वेधन कर ॥ ३ ॥

----

वेधनके लिये यहण किंग जानवाठे धनुषादिका स्पष्टीकरण

यदुक्तं धनुरादि तदुच्यते— जपर जो धनुष आदि बतलाये

गये हैं उनका उल्लेख किया
जाता है—

प्रणवो धनुः शरो ह्यात्मा ब्रह्म तह्नक्ष्यमुच्यते । अप्रमन्त्रेन वेद्धव्यं शरवत्तन्मयो भवेत् ॥ ४ ॥

प्रणव धनुष है, [सोपाधिक ] आत्मा बाण है और ब्रह्म उसका रूक्य कहा जाता है। उसका सावधानतापूर्वक वेधन करना चाहिये और बाणके समान तन्मय हो जाना चाहिये।। ४॥

ओङ्कारो धनुः। यथेष्वासनं लक्ष्ये शरस्य प्रवेश-कारणं तथात्मशरसाक्षरे लक्ष्ये प्रवेशकारणमोङ्कारः । प्रणवेन द्यभ्यस्यमानेन संस्क्रियमाणस्तदा-लम्बनोऽप्रतिबन्धेनाक्षरेऽवतिष्ठते, यथा श्रंजुषास्त इषुर्लक्ष्ये । अतः प्रणवो धनुरिव धनुः । श्वरो द्यात्मोपाधिलक्षणः पर एव जले सूर्यादिवदिह प्रविष्टो देहे सर्वबौद्धप्रत्ययसाक्षितया । शर इव स्वात्मन्येवार्पितोऽक्षरे ब्रह्मण्यतो ब्रह्म तल्लक्ष्यमुच्यते । लक्ष्य इव मनःसमाधित्सुभिः आत्मभावेन लक्ष्यमाणत्वात्।

प्रणव यानी ओङ्कार धनुष है। जिस प्रकार शरासन ( धनुष ) लक्ष्यमें बाणके प्रवेश कर जानेका साधन है उसी प्रकार [ सोपाधिक ] आत्मारूप बाणके अपने अक्षरमें प्रवेश करनेका ओङ्कार है । अभ्यास किये हुए प्रणवके द्वारा ही संस्कृत होकर वह उसके आश्रयसे बिना किसी बाधाके अक्षरब्रह्ममें इस स्थित होता है, जैसे धनुषसे छोड़ा हुआ बाण अपने लक्ष्यमें । अतः धनुषके समान होनेसे प्रणव ही धनुष है। तथा आत्मा ही बाण है, जो कि जलमें प्रतिबिम्बित हुए सूर्य आदिके समान इस शरीरमें सम्पूर्ण बौद्ध प्रतीतियोंके साक्षीरूपसे प्रविष्ट हो रहा है। वह बाणके समान अपने ही आत्मा (ख़रूपभूत) अक्षरब्रह्ममें अनुप्रविष्ट हो है । इसलिये ब्रह्म उसका लक्ष्य कहा जाता है, क्योंकि समाहित करनेकी इच्छावाले पुरुषों-को वहीं आत्मभावसे लक्षित होता है।

तत्रैवं सत्यप्रमत्तेन वाह्यविष-योपलिञ्चतृष्णाप्रमादवितिनेन सर्वतो विरक्तेन जितेन्द्रियेणैकाग्र-चित्तेन वेद्धव्यं ब्रह्म लक्ष्यम् । ततस्तद्वेधनादृष्वं शरवत्तन्मयो मवेत् । यथा शरस्य लक्ष्यैकात्म-त्वं फलं भवति तथा देहाद्यात्म-प्रत्ययतिरस्करणेनाक्षरैकात्मत्वं फलमापादयेदित्यर्थः ॥ ४ ॥ अतः ऐसा होनेके अनन्तर अप्रमत्त—बाह्य विषयोंकी उपलब्धि-की तृष्णारूप प्रमाद से रहित होकर अर्थात् सब ओरसे विरक्त यानी जितेन्द्रिय होकर एकाप्रचित्तसे ब्रह्मरूप अपने लक्ष्यका वेधन करना चाहिये। और फिर उसका वेधन कर-नेके अनन्तर बाणके समान तन्मय हो जाना चाहिये। तात्पर्य यह कि जिस प्रकार बाणका अपने लक्ष्यसे एकरूप हो जाना ही फल है उसी प्रकार देहादिमें आत्मत्वकी प्रतीति-का तिरस्कार कर उस अक्षरब्रह्मसे एकात्मत्वरूप फल प्राप्त करे। ४॥

आत्मसाक्षात्कारके लिये पुनः विधि

3200

अक्षरस्यैव दुर्लक्ष्यत्वातपुनः |

कठिनतासे लक्षित हीनेवाला होनेके कारण उस अक्षरका ही, भली प्रकार लक्ष्य करानेके लिये बार-बार वर्णन किया जाता है —

पुनर्वचनं सुलक्षणार्थम्—

यस्मिन्द्यौः पृथिवी चान्तरिक्ष-

मोतं मनः सह प्राणैश्च सर्वैः।

<mark>तमेवैकं जानथ आत्मान</mark>मन्या

वाचो विमुञ्ज्थामृतस्यैष सेतुः॥ ५॥

जिसमें घुलोक, पृथिवी, अन्तिरक्ष और सम्पूर्ण प्राणोंके सिहत मन ओतप्रोत है उस एक आत्माको ही जानो, और सब बातोंको छोड़ दो यही अमृत (मोक्षप्राप्ति) का सेतु (साधन) है ॥ ५॥

यसिन्धरे पुरुषे द्यौः पृथिवी चान्तरिक्षं चोतं समर्पितं मनश्र सह प्राणैः करणैरन्यैः सर्वेस्तमेव सर्वाश्रय सेकमदितीयं जानीत हे शिष्याः। आत्मानं अत्यक्स्वरूपं युष्माकं सर्वप्राणिनां च ज्ञात्वा चान्या वाचोऽपर-विमुश्चत विमुश्चथ विद्यारूपा परित्यजत तत्प्रकाक्यं च सर्व कर्म ससाधनम्; यतोऽमृतस्यैष सेतुरेतदात्मज्ञानममृतस्यामृतत्वस्य मोक्षस्य प्राप्तये सेत्रिव सेतः संसारमहोदघे: उत्तरण-हेतलाचथा च श्रुत्यन्तरं "तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय" ( इवे० उ० ३ । ८, ६ । १५) इति ॥ ५॥

庙 =-

शिष्यगण ! जिस पुरुषमें चुलोक, पृथिवी, अन्तरिक्ष और प्राणों यानी अन्य समस्त इन्द्रियोंके सहित मन ओत-समर्पित है उस एक-अद्वितीय आत्माको ही जानोः तथा इस प्रकार आत्माको अपने और समस्त प्राणियों-के प्रत्यक्खरूपको जानकर अपर-विद्यारूप अन्य वाणीको तथा उससे प्रकाशित होनेवाले समस्त कर्मको उसके साधनसहित छोड़ दो-उसका सब प्रकार त्याग कर दो, क्योंकि यह अमृतका सेत् है--यह आत्मज्ञान संसार-महासागरको पार करनेका साधन होनेके कारण अमृत--अमरत्वे यानी मोक्षकी प्राप्तिके लिये निदीके पार जानेके साधनभूत ] सेतुके समान सेतु है। जैसा कि-- ''उसीको पुरुष मृत्युको पार कर जाता है, उसकी प्राप्तिका [इसके सिवा] और कोई मार्ग नहीं है" इत्यादि एक अन्य श्रुति भी कहती है ॥ ५॥

अोङ्काररूपसे बहाचिन्तनकी विधि तथा—

अरा इव रथनामौ संहता यत्र नाड्यः स एषोऽन्तश्चरते बहुधा जायमानः।

### ओमित्येवं ध्यायथ आत्मानं

स्वस्ति वः पाराय तमसः परस्तात् ॥ ६ ॥

रथचक्रकी नाभिमें जिस प्रकार अरे लगे होते हैं उसी प्रकार जिसमें सम्पूर्ण नाडियाँ एकत्रित होती हैं उस (हृदय) के भीतर यह अनेक प्रकारसे उत्पन्न हुआ सन्नार करता है। उस आत्माका 'ॐ' इस प्रकार ध्यान करो। अज्ञानके उस पार गमन करनेमें तुम्हारा कल्याण हो [अर्थात् तुम्हें किसी प्रकारका विन्न प्राप्त न हो]॥ ६॥

रथनाभौ यथा समर्पिता अरा एवं संहताः सम्प्रविष्टा यत्र यस्मिन्हद्ये सर्वता देहव्यापिन्यो नाड्यसासिन्हद्ये बुद्धिप्रत्ययसाक्षिभृतः स एप प्रकृत आत्मान्तर्भध्ये चरते चरति वर्तते: परयञ्श्रण्वनमन्वानो विजानन्बहुधानेकधा क्रोधहर्षादि-प्रत्ययैर्जायमान इव जायमा-नोऽन्तःकरणोपाध्यनुविधायित्वा-द्वदन्ति लौकिका हृष्टो जातः कुद्धो जात इति । तमात्मानम् आमित्येवमोङ्कारालम्बनाः सन्तो यथोक्तकल्पनया ध्यायथ चिन्त-यत।

उक्तं वक्तव्यं च शिष्येभ्य आचार्येण जानता। शिष्याश्र ब्रह्मविद्याविविदिषुत्वान्निवृत्त-

अरोंके समान अर्थात् जिस प्रकार रथकी नाभिमें अरे समर्पित रहते हैं उसी प्रकार शरीरमें सर्वत्र व्याप्त नाडियाँ जिस हृदयमें संहत अर्थात् प्रविष्ट हैं उसके भीतर यह बौद्ध प्रतीतियों-का साक्षीभूत और जिसका प्रकरण चल रहा है वह आत्मा देवता सुनता, मनन करता और जानता हुआ अन्तःकरणरूप उपाधिका अनुकरण करनेवाला होनेसे उसके हर्ष-क्रोधादि प्रत्ययोंसे मानो [नवीन-नवीनरूपसे ] उत्पन्न होता हुआ मध्यमें सञ्चार करता—वर्तमान रहता है। इसीसे लैकिक पुरुष वह हर्षित हुआ, वह क्रोधित हुआ। ऐसा कहा करते हैं। उस आत्माको 'ॐ" इस प्रकार अर्थात् उपर्युक्त कल्पनासे ओङ्कारको आलम्बन बनाकर ध्यान यानी चिन्तन करो।

विद्वान् आचार्यको शिष्योंसे जो कुछ कहना था वह कह दिया। इससे ब्रह्मविद्याके जिज्ञासु कर्माणो मोक्षपथे प्रवृत्ताः । तेषां निर्विष्ठतया ब्रह्मप्राप्तिमाशास्त्या-चार्यः । स्वस्ति निर्विध्नमस्तु वो युष्माकं पाराय परकुलाय। परस्तात्कस्माद विद्यातमसः अविद्यारहितब्रह्मात्मस्वरूपगम-नायेत्यर्थः ॥ ६ ॥

होनेके कारण शिष्यगण भी सब कर्मोंसे उपरत होकर मोक्षमार्गमें जुट गये । अतः उन्हें निर्विघ्नतापूर्वक ब्रह्मप्राप्तिका आशीर्वाद देते हैं--- 'पार अर्थात पर तीरपर जानेके लिये तुम्हें खस्ति — निविंनता प्राप्त हो। ' किसके पार जानेके लिये ? अविद्या-रूप अन्धकारके पार जानेके लिये अर्थात् अविद्यारहित ब्रह्मात्म-खरूपकी प्राप्तिके लिये ॥ ६ ॥

अपर ब्रह्मका वर्णन तथा उसके चिन्तनका प्रकार

महोद्धिं तीत्वी गन्तव्यः पर- संसारमहासागरको पार करके विद्याविषय इति स कस्मिन्वर्तत वह किसमें वर्तमान है ? इसपर इत्याह-

योऽसी तमसः परस्तात्संसार- यह जो अज्ञानान्धकारके परे

यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्येष महिमा सुवि। दिव्ये ब्रह्मपुरे होष व्योम्न्यातमा प्रतिष्ठितः ॥ प्राणशरीरनेता मनोमयः

प्रतिष्ठितोऽन्ने हृद्यं सन्निधाय। तद्विज्ञानेन परिपश्यन्ति धीरा

आनन्दरूपममृतं यद्विभाति॥ ७॥

जो सर्वज्ञ और सर्ववित् है और जिसकी यह महिमा भूर्लीकमें स्थित है वह यह आत्मा दिव्य ब्रह्मपुर आकारां ( हृदयाकारा ) में स्थित है। वह मनोमय तथा प्राण और [ सूक्ष्म ] शरीरको [ एक देहसे दूसरे देहमें ] ले जानेवाला पुरुष हृदयको आश्रित कर अन्न (अन्नमय देह ) में स्थित है। उसका विज्ञान (अनुभव) होनेपर ही विवेकी पुरुष, जो आनन्दस्वरूप अमृत ब्रह्म प्रकाशित हो रहा है, उसका सम्यक् साक्षात्कार करते हैं॥ ७॥

यः सर्वज्ञः सर्वविद्वयाख्यातः तं पुनर्विशिनष्टिः यस्यैष प्रसिद्धो <mark>महिमा विसृतिः। को</mark>ऽसौ महिमा ? यस्येमे द्यावाष्ट्रियच्यौ शासने विधृते तिष्ठतः सूर्याचन्द्रमसौ <del>शासनेऽलातचक्रवद्जस्रं</del> अमतः । यस्य शासने सरितः सागराश्च स्वगोचरं नातिकामन्ति। तथा स्थावरं जङ्गमं च यस्य शासने नियतम् । तथा चर्तवो-ऽयने अन्दाश्च यस्य गासनं नाति-क्रामन्ति । तथा कर्तारः कर्माणि कलं च यच्छासनात्स्वं स्वं कालं नातिवर्तन्ते स एष महिमा भुवि लोके यस स एष सर्वज्ञः एवं-महिमा देवो दिच्ये द्योतनवति सर्ववौद्धप्रत्ययकृतद्योतने ब्रह्म-बुरे, ब्रह्मणोऽत्र चैतन्यस्वरूपेण

'जो सर्वज्ञ और सर्ववित है' इसकी व्याख्या पहले ( मु० १ । १। ९ में ) की जा चुकी है। उसीके फिर और विशेषण बतलाते हैं--जिसकी यह प्रसिद्ध महिमा यानी विभूति है; वह महिमा क्या है ? ये चुलोक और पृथिवी जिसके शासनमें धारण किये हुए ( यानी स्थिरतापूर्वक ) स्थित हैं, शासनमें सूर्य और चन्द्रमा अलात-चक्रके समान निरन्तर घुमते रहते हैं, जिसके शासनमें नदियाँ और समद्र अपने स्थानका अतिक्रमण नहीं करते, इसी प्रकार स्थावर-जङ्गम जगत जिसके शासनमें नियमित रहता है; तथा ऋतु, अयन और वर्ष-ये भी जिसके शासनका उल्लङ्घन नहीं करते एवं कर्ता, कर्म और फल जिसके शासनसे अपने-अतिक्रमण नहीं अपने कालका करते— ऐसी यह महिमा संसारमें जिसकी है वह ऐसी महिमावाला सर्वज्ञ देव दिव्य—चुतिमान् यानी समस्त बौद्ध प्रत्ययोंसे होनेवाले प्रकाशयुक्त ब्रह्मपुरमें — क्योंकि चैतन्यखरूपसे इस ( इदयकमलस्थित

नित्याभिव्यक्तत्वाद्वह्मणः पुरं
हृदयपुण्डरीकं तस्मिन्यद्व्योम
तस्मिन्व्योम्न्याकाशे हृत्पुण्डरीकमध्यस्थे, प्रतिष्ठित इवोपलभ्यते।
न ह्याकाशवत्सर्वगतस्य गतिरागतिः प्रतिष्ठा वान्यथासम्भवति।

स ह्यात्मा तत्रस्थो मनोवृत्तिभिरेव विभाव्यत इति मनोमयो
मनउपाधित्वात्प्राणश्चरीरनेता
प्राणश्च शरीरं च प्राणश्चरीरं
तस्यायं नेता स्थूलाच्छरीराच्छरीरान्तरं प्रति । प्रतिष्ठितोऽवस्थितोऽन्ने भुज्यमानाञ्चविपरिणामे प्रतिदिनम्रपचीयमानेऽपचीयमाने च पिण्डरूपान्ने हृदयं बुद्धि
पुण्डरीकच्छिद्रे संनिधाय समवस्थाप्य।हृदयावस्थानमेव ह्यात्मनः
स्थितिर्न ह्यात्मनः स्थितिरन्ने ।
तदात्मत्त्वं विज्ञानेन

में ब्रह्मकी आकाश ) अभित्यक्ति होती है इसलिये हृदयकमल ब्रह्मपुर है, उसमें जो आकाश है उस हृदयपुण्डरी-कान्तर्गत आकाशमें ( स्थित ) हुआ-सा उपळब्ध होता है । इसके सिवा आकाशवत सर्वन्यापक ब्रह्मका जाना-आना अथवा स्थित होना और किसी प्रकार सम्भव नहीं है।

वहाँ ( हृदयाकाशमें ) स्थित वही आत्मा मनोवृत्तिसे ही अनुभव किया जाता है, इसलिये मनरूप उपाधिवाला होनेसे वह मनोमय है। तथा प्राणशरीरनेता—प्राण और शरीरका नाम प्राणशरीर है, उसे यह एक स्थूल शरीरसे दूसरे शरीरमें ले जानेवाला है। यह हृदय अर्थात बुद्धिको उसके पुण्डरीकाकाशमें आश्रित कर अन यानी खाये हुए अन्नके परिणामरूप और निरन्तर बढने-घटनेवाले पिण्डरूप अन ( अन्नमय देह ) में स्थित है, क्योंकि हृदयमें स्थित होना ही आत्माकी स्थिति है, अन्यथा अन्नमें आत्माकी स्थिति नहीं है।

तदात्मतत्त्वं विज्ञानेन धीर— विवेकी पुरुष शास्त्र विशिष्टेन शास्त्राचार्योपदेशजनि- और आचार्यके उपदेशसे प्राप्त तथा तेन ज्ञानेन शमदमध्यानसर्व-त्यागवैराग्योद्भृतेन परिपञ्यन्ति सर्वतः पूर्णं पञ्यन्त्युपलभन्ते धीरा विवेकिन शानन्दरूपं सर्वानर्थदुःखायासप्रहीणमसृतं यद्विभाति विशेषेण खात्मन्येव भाति सर्वदा ।। ७ ।। शम, दम, ध्यान, सर्वत्याग एवं वैराग्यसे उत्पन्न हुए विशेष ज्ञानद्वारा उस आत्मतत्त्वको सर्वत्र परिपूर्ण देखते यानी अनुभव करते हैं, जो आनन्दस्वरूप— सम्पूर्णअनर्थ, दुःख और आयाससे रहित, सुखखरूप एवं अमृतमय सर्वदा अपने अन्तः-करणमें ही विशेषरूपसे भास रहा है ॥ ७॥

### बह्मसाक्षात्कारका फल

अस्य परमात्मज्ञानस्य फल- | मिदममिधीयते—

इस परमात्मज्ञानका यह फल बतलाया जाता है—

भिद्यते हृद्यग्रन्थिदिछद्यन्ते सर्वसंशयाः । क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्दृष्टे परावरे ॥ ८ ॥

उस परावर (कारणकार्यरूप) ब्रह्मका साक्षास्कार कर लेनेपर इस जीवकी हृदयग्रन्थि ट्रूट जाती है; सारे संशय नष्ट हो जाते हैं और इसके कर्म क्षीण हो जाते हैं ॥ ८॥

भिद्यते हृदयग्रन्थिरविद्यावासनाग्रचयो बुद्धचाश्रयः कामः
"कामा येऽस्य हृदि श्रिताः"
(क॰ उ॰ २।३।१४, बृ॰
उ॰ ४।४।७) इति श्रुत्यन्तगत्।हृदयाश्रयोऽसौ नात्माश्रयः
भिद्यते भेदं विनाशमायाति।

'इसके हृदयमें जो कामनाएँ आश्रित हैं'' इत्यादि अन्य श्रुतिके अनुसार 'हदयप्रन्थि' बुद्धिमें स्थित कामको अविद्यावासनामय ही आश्रित हैं। यह हृद्यके ीर्छ आत्माके रहनेवाली आश्रित नहीं । उस आत्मतत्त्वका साक्षात्कार होनेपर यह ] अर्थात् नाराको प्राप्त हो जाती है। तथा लौकिक पुरुषोंके ज्ञेय पदार्थ-

छिद्यन्ते सर्वज्ञेयविषयाः संशया लौकिकानामामरणात्तु स्रोतोवत्प्रवृत्ता विच्छेद्मायान्ति । अस्य विच्छिन्नसंशयस्य निवृत्ता-यानि विज्ञानोत्पत्तेः विद्यस्य आक्तनानि जन्मान्तरे चाप्रवृत्त-फलानि ज्ञानोत्पत्तिसहभावीनि च क्षीयन्ते कर्माणि । न त्वेत-जनमारम्भकाणि प्रवृत्तफलत्वात्। तसिन्सर्वज्ञेऽसंसारिणि परावरे कारणात्मनावरं कार्योत्मना तस्मिन्परावरे साक्षा-दहमसीति दृष्टे संसारकारणो-च्छेदानमुच्यत इत्यर्थः ॥ ८॥

विषयक सम्पूर्ण सन्देह, जो उनके मरणपर्यन्त गङ्गाप्रवाहवत् होते रहते हैं, विच्छिन हो जाते हैं। जिसके संशय नष्ट हो गये हैं और जिसकी अविद्या निवृत्त हो चुकी है ऐसे इस पुरुषके जो विज्ञानोत्पत्तिसे पूर्व जन्मान्तरमें किये हुए कर्म फलोन्मुख नईी हुए हैं और जो ज्ञानोत्पत्तिके साथ-साथ किये जाते हैं; वे सभी नष्ट हो जाते हैं; किन्तु इस (वर्तमान) जन्मको आरम्भ करनेवाले कर्म क्षीण नहीं होते क्योंकि उनका फल देना आरम्भ हो जाता है। तात्पर्य यह है कि उस सर्वज्ञ असंसारी परावर- कारणरूपसे पर और कार्यरूपसे अवर ऐसे उस परावरके 'यह साक्षात मै ही हूँ' इस प्रकार देख लिये जानेपर संसारके कारणका उच्छेद हो जानेसे यह पुरुष मुक्त हो जाता है ॥ ८॥

उक्त स्यैवार्थस्य सङ्घोषाभि-आगेके तीन मन्त्र भी पूर्वोक्त अर्थको ही संक्षेपसे बतलाने-श्रायका उत्तरे मन्त्रास्त्रयोऽपि--

ज्योतिर्मय बहा

हिरण्मये परे कोशे विरजं ब्रह्म निष्कलम् । तच्छुभ्रं ज्योतिषां ज्योतिस्तचदात्मविदो विदुः ॥ ६॥ वह निर्मल और कलाहीन ब्रह्म हिरण्मय (ज्योतिर्मय) परम कोशमें विद्यमान है। वह शुद्ध और सम्पूर्ण ज्योतिर्मय पदार्थोंकी ज्योति है और वह है जिसे कि आत्मज्ञानी पुरुष जानते हैं॥ ९॥

हिरण्मये ज्योतिर्मये बुद्धि-विज्ञानप्रकाशे परे कोशे कोश इवासेः, आत्मखरूपोपलव्धि-स्थानत्वातः परं तत्सर्वाभ्यन्तर-त्वात् तस्मिन विरजमविद्याद्यशेप-दोषरजोमलवर्जितं ब्रह्म सर्व-महत्त्वात् सर्वात्मत्वाच । निष्कलं निर्मताः कला यसात्तविष्कलं निरवयवम् इत्यर्थः ।

यसाहिरजं निष्कलं चातस्तच्छुभ्रं शुद्धं ज्योतिषां सर्वप्रकाशात्मनामग्न्यादीनामि तज्ज्योतिरवभासकम् । अग्न्यादीनाम्
अपि ज्योतिष्ट्रमन्तर्गतत्रह्मात्मचैतन्यज्योतिर्निमित्तमित्यर्थः ।
तिद्धं परं ज्योतिर्यदन्यानवभाष्यम्
आत्मज्योतिस्तद्यदात्मिवद्
आत्मानं स्वं शब्दादिविषयबुद्धिप्रत्ययसाक्षिणं ये विवेकिनो
विद्विजानन्ति त आत्मविद-

हिरण्मय—ज्योतिर्मय अर्थात् वुद्भिवृत्तिके प्रकाशरूप परमकोशमें, जो आत्मखरूपकी उपलब्धिका स्थान होनेके कारण तलवारके कोश (म्यान) के समान है और सबसे भीतरी होनेके कारण श्रेष्ठ है, उसमें विरज—अविद्यादि सम्पूर्ण दोषरूप मलसे रहित ब्रह्म विराजमान है, जो सबसे बड़ा तथा सर्वरूप होनेके कारण ब्रह्म है। वह निष्कल है; जिससे सब कलाएँ निकल गयी हों उसे निष्कल कहते हैं अर्थात् वह निरवयव है।

क्योंकि ब्रह्म विरज और निष्कल है इसलिये वह शुभ्र यानी शुद्ध और ज्योतियों--अग्नि आदि सम्पूर्ण प्रकाशमय पदार्थीका ज्योति:——प्रकाशक है । तात्पर्य यह है कि अग्नि आदिका ज्योति-र्मयत्व भी अपने अन्तर्वर्ती ब्रह्मात्म चैतन्यरूप ज्योतिके ही कारण है। अन्यसे प्रकाशित न किसी होनेवाला आत्मज्योति है वही पर्म ज्योति है, जिसे कि आत्मवेता--आत्मा अथोत जो विवेकी पुरुष अपनेको शब्दादि विषय और बुद्धिप्रत्ययोंका साक्षी जानते

स्तद्विदुरात्मप्रत्ययानुसारिणः गसात्परं ज्योतिस्तसात्त एव तद्विदुर्नेतरे बाह्यार्थप्रत्ययानु-सारिणः ॥ ९ ॥

वे आत्मानुभवका अनुसरण करने-वाले आत्मज्ञानी पुरुष जानते हैं। क्योंकि वह परम ज्योति है इसलिये उसे वे ही जानते हैं; दूसरे बाह्य प्रतीतियोंका अनुसरण करनेवाले पुरुष नहीं जानते ॥ ९॥

कथं तज्ज्योतिषां ज्योति--रित्युच्यते-

वह ज्योतियोंका ज्योति किस प्रकार है ? सो बतलाया जाता है-

बहाका सर्वप्रकाशकत्व

न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमिः। तमेव भान्तमनुभाति सर्वं

तस्य आसा सर्वमिदं विभाति ॥१०॥

वहाँ ( उस आत्मस्वरूप ब्रह्ममें ) न सूर्य प्रकाशित होता है और न चन्द्रमा या तारे। वहाँ यह बिजली भी नहीं चमकती फिर यह अग्नि किस गिनतीमें है ? उसके प्रकाशित होनेसे ही सब प्रकाशित होता है और यह सब कुछ उसीके प्रकाशसे प्रकाशमान है ॥ १०॥

तस्मिन्खात्मभूते | ब्रह्मणि सर्वावभासकोऽपि सर्यो माति । तद्वस न प्रकाशयति इत्यर्थः । स हि तस्यैव भासा सर्वमन्यद्नात्मजातं प्रकाशयति इत्यर्थः । न तु तस्य स्वतः प्रकाशनसामध्यम् । तथा न प्रकाश करनेका सामध्य है ही

वहाँ अपने आत्मखरूप ब्रह्ममें सबको प्रकाशित करनेवाला सूर्य भी प्रकाशित नहीं होता अर्थात वह भी उस ब्रह्मको प्रकाशित नहीं करता । वह ( सूर्य ) तो उस ( ब्रह्म ) के प्रकाशसे ही अन्य सब अनात्मपदार्थीको प्रकाशित करता है, उसमें खतः

चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति

कुतोऽयमग्निरस्मद्गोचरः ।

कि बहुनाः यदिदं जगद्भाति
तत्तमेव परमेश्वरं स्वतो मारूपत्वाद्भान्तं दीप्यमानमनुभात्यनुदीप्यते । यथा जलोल्ध्रकाद्यश्रिसंयोगादश्चि दहन्तमनुदहति
न स्वतस्तद्वत्तस्यैव भासा दीप्त्या
सर्वमिदं स्वर्यदि जगद्विभाति ।

यत एवं तदेव ब्रह्म भाति च विभाति च कार्यगतेन विविधेन भासातस्तस्य ब्रह्मणो भारूपत्वं स्वतोऽवगम्यते । न हि स्वतो-ऽविद्यमानं भासनमन्यस्य कर्तुं शकोति । घटादीनामन्यावभास-कत्वादर्शनाद्धारूपाणां चादि-त्यादीनां तद्दर्शनात् ॥१०॥ नहीं । इसी प्रकार वहाँ न तो चन्द्रमा या तारे ही प्रकाशित होते हैं और न यह बिजली ही; फिर हमें साक्षात् दिखलायी देनेवाला यह अग्नि तो हो ही कैसे सकता है!

अधिक क्या ? यह जो जगत् भासता है वह स्वयं प्रकाशरूप कारण उस परमेश्वरके होनेके होनेपर उसीके पीछे . प्रकाशित प्रकाशित—देदीप्यमान हो रहा है। जिस प्रकार अग्निके संयोगसे जल और उल्मुक ( अंगारा ) आदि अग्निके प्रज्वलित होनेपर उसके कारण जलाने लगते हैं—स्वतः नहीं जलाते उसी प्रकार यह सूर्य आदि सम्पूर्ण जगत् उस ( परब्रह्म ) के प्रकाश—तेजसे ही प्रकाशित होता है।

क्योंकि ऐसी बात है, इसलिये वह ब्रह्म ही कार्यगत विविध प्रकाशसे विशेषरूपसे प्रकाशित हो रहा है । इससे उस ब्रह्मकी प्रकाशरूपता स्वतः ज्ञात हो जाती है । जिसमें स्वयं प्रकाश नहीं है वह दूसरेको भी प्रकाशित नहीं कर सकता, क्योंकि घटादि पदार्थोंमें दूसरोंको प्रकाशित करना नहीं देखा जाता तथा प्रकाशस्क्रम सूर्य आदिमें वह देखा जाता है ॥ १०॥ यत्तज्ज्योतिषां ज्योतिर्ज्ञक्ष तदेव सत्यं सर्वं तद्विकारं वाचारम्भणं विकारो नामधेय-मात्रमनृतमितरदित्येतमर्थं विस्त-रेण हेतुतः प्रतिपादितं निगमन-स्थानीयेन मन्त्रेण पुनरुपसंहरति । जो ब्रह्म ज्योतियोंका ज्योति है, वही सत्य है तथा सब कुछ उसीका त्रिकार है जो विकार केवल वाणीका आरम्भ और नाममात्र है अतः अन्य सभी मिथ्या है—ऊपर विस्तार और हेतुपूर्वक कहे हुए इस अर्थका इस निगमनस्थानीय मन्त्रसे पुनः उपसंहार करते हैं—

ब्रह्मका सर्वव्यापकत्व

# ब्रह्मैवेदममृतं पुरस्ताइह्म पश्चाइह्म दक्षिणतश्चोत्तरेण । अधश्चोध्वं च प्रसृतं ब्रह्मैवेदं विश्वमिदं वरिष्ठम् ॥११॥

यह अमृत ब्रह्म ही आगे है, ब्रह्म ही पीछे है, ब्रह्म ही दायीं-बायीं ओर है तथा ब्रह्म ही नीचे-ऊपर फैला हुआ है। यह सारा जगत सर्वश्रेष्ठ ब्रह्म ही है। ११॥

ब्रह्मैवोक्तलक्षणिमदं यतपुर-स्तादग्रे ब्रह्मैवाविद्यादृष्टीनां प्रत्यव-मासमानं तथा पश्चाहृह्य तथा दक्षिणतश्च तथोक्तरेण तथैं अध-स्तादृश्व च सर्वतोऽन्यदिव कार्या-कारेण प्रसृतं प्रगतं नामरूपव-दवभासमानम्। कि बहुना ब्रह्मैव इदं विद्यं समस्तिमदं जगद्धरिष्ठं वरतमम् । अब्रह्मप्रत्ययः सर्वो-

यह जो अविद्यामयी दृष्टिवाछों-को सामने दिखायी दे रहा है वह उपर्युक्त लक्षणोंवाला ब्रह्म ही है। इसी प्रकार पीछे भी ब्रह्म है, दायीं और बायीं ओर भी ब्रह्म है तथा नीचे-ऊपर सभी ओर कार्यरूपसे नामरूपविशिष्ट होकर फैला हुआ वह ब्रह्म ही अन्य पदार्थोंके समान भास रहा है। अधिक न्या? यह विश्व अर्थात् सारा जगत् श्रेष्ठतम ब्रह्म ही है। यह सम्पूर्ण अब्रह्मरूप-प्रतीति रज्जुमें सर्पप्रतीतिके समान

**ऽविद्यामात्रो रज्ज्वामिव सर्प- ।** अविद्यामात्र ही है । एकमात्र मिति वेदानुशासनम् ॥११॥ । उपदेश है ॥ ११ ॥

प्रत्ययः । ब्रह्मैंबैं<mark>कं परमार्थसत्य- ही पर</mark>मार्थ सत्य है—यह वेदका

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये द्वितीयमुण्डके

द्वितीय: खण्ड: 11 २ ॥

समाप्तमिदं द्वितीयं मुण्डकम् ॥ २ ॥

प्रकारान्तरसे बह्मनिरूपण

परा विद्योक्ता यया तदक्षरं सत्यमधिगम्यते । यद्धिगमे हृद्यग्रन्थ्यादिसंसार-कारणस्यात्यन्तिकविनाशः स्यात्। तहर्शनोपायश्च योगो धनुराद्य-पादानकल्पनयोक्तः । अथेदानीं तत्सहकारीणि सत्यादिसाधनानि वक्तव्यानीति तद्रश्रमुत्तरारम्भः । प्राधान्येन तत्त्वनिधरिण प्रकारान्तरेण क्रियते अत्यन्त-

जिससे उस अक्षर पुरुषसंज्ञक सत्यका ज्ञान होता है उस परा विद्याका वर्णन किया गया, जिसका होनेपर हृदयग्रन्थि ज्ञान संसारके कारणका आत्यन्तिक नाश हो जाता है। तथा धनुर्प्रहण आदिकी कल्पनासे उसके साक्षात्कारके उपाय योगका भी उल्लेख किया गया । अब उसके सहकारी सत्यादि साधनोंका वर्णन करना है; इसी-के लिये आगेका ग्रन्थ आरम्भ किया जाता है । यद्यपि ऊपर तत्त्वका निश्चय किया जा चुका है तो भी अत्यन्त दुर्बोध

दुरवगाद्यत्वात्कृतमि । तत्र स्रत्रभूतो मन्त्रः परमार्थवस्त्वव-धारणार्थम्रपन्यस्यते—

कारण उसका प्रधानतासे दूसरी तरह फिर निश्चय किया जाता है। अत: परमार्थवस्तुको समझनेके छिये पहले इस सूत्रभूत मन्त्रका उपन्यास ( उल्लेख ) करते हैं—

समान वृक्षपर रहनेवाले दो पक्षी

द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते।

तयोरन्यः पिप्पलं स्वाद्वत्त्य-

नइनन्नन्यो अभिचाकशीति ॥ १ ॥

साथ-साथ रहनेवाले तथा समान आख्यानवाले दो पक्षी एक ही बृक्षका आश्रय करके रहते हैं। उनमें एक तो ख़ादिष्ट (मधुर) पिप्पल (कर्मफल) का भोग करता है और दूसरा भोग न करके केवल देखता रहता है।। १॥

द्वा द्वौ सुपर्णी सुपर्णी शोभनपतनौ सुपर्णी पक्षिसामान्याद्वा
सुपर्णी सयुजा सयुजौ सहैव
सर्वदा युक्तौ सखाया सखायौ
समानाख्यानौ समानाभिव्यक्तिकारणावेवभूतौ सन्तौ समानमविशेषसुपलब्ध्यधिष्ठानतयैकं वृक्षं
वृक्षमिवोच्छेदनसामान्याच्छरीरं

[ जीव और ईश्वररूप ] दो सुपर्ण—सुन्दर पर्णवाले अर्थात् [ नियम्य-नियामकभावकी प्राप्तिरूप ] शोभन पतनवाले\* अथवा पक्षियोंके समान [ वृक्षपर निवास तथा फलभोग करनेवाले ] होनेसे सुपर्ण—पक्षी तथा सयुज—सर्वदा साथ-साथ ही रहनेवाले और सखा यानी समान आख्यानवाले अर्थात् जिनकी अभिव्यक्तिका कारण समान है ऐसे दो सुपर्ण समान—सामान्यरूपसे [दोनोंकी] उपलब्धिका कारण होनेसे एक ही वृक्ष—वृक्षके समान उच्छेदमें समानता होनेके कारण शरीररूप

ॐ ईश्वर सर्वज्ञ होनेके कारण नियामक है तथा जीव अल्पज्ञ होनेसे नियम्य
 है । इसलिये उनमें नियम्य-नियामकभावकी प्राप्ति उचित ही है ।

वृक्षं परिषखजाते परिष्वक्त-वन्तौ सुपर्णाविवैकं वृक्षं फलोप-मोगार्थम् ।

अयं हि वृक्ष ऊर्ध्वमुलोऽवा-<mark>क्शाखोऽश्वत्थोऽव्यक्तमृलप्र</mark>मवः क्षेत्रसंज्ञकः सर्वप्राणिकर्मफला-श्रयस्तं परिष्वक्तौ सुपर्णाविवा विद्याकामकर्मवासनाश्रयलिङ्गो-पाध्यातमेश्वरौ । तयोः परिष्वक्त-योरन्य एकः क्षेत्रज्ञो लिङ्गो-पाधिवृक्षमाश्रितः पिष्पलं कर्म-निष्पन्नं सुखदुःखलक्षणं फलं स्वाद्वनेकविचित्रवेदनास्वादरूपं स्वाद्वत्ति भक्षयत्युपभ्रङ्क्तेऽविवे-कतः। अनश्रन्नन्य इतर ईश्वरो नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभावः सर्वज्ञः सर्वसत्त्वोपाधिरीश्वरो नाश्चाति । ह्यसावुभयोर्भोज्य-प्रेगियता भोक्त्रोनिंत्यसाक्षित्वसत्तामात्रेण। त्वनश्नन्य । प्रभिचाकशीति

वृक्षपर आलिङ्गन किये हुए हैं, अर्थात् फलोपभोगके लिये पक्षियोंके समान एक ही वृक्षपर निवास करते हैं।

अव्यक्तरूप मूलसे उत्पन्न हुआ सम्पर्ण प्राणियोंके कर्मफलका आश्रय-क्षेत्रसंज्ञक भृत यह अश्वत्थवृक्ष ऊपरको मूळ और नीचेकी ओर शाखाओं वाला है । उस वृक्षपर अविद्या, काम, कर्म और वासनाके आश्रयभूत छिङ्गदेहरूप उपाधिवाले जीव और ईश्वर दो पक्षियोंके समान आलिङ्गन किये निवास करते हैं। इस प्रकार आलिङ्गन करके रहने-उन दोनोंमेंसे आश्रित **लिङ्गोपाधिरू**प वृक्षको पिपल करनेवाले क्षेत्रज्ञ अपने कर्मसे प्राप्त होनेवाला सुख-दुःखरूप फल, जो अनेक प्रकारसे विचित्र अनुभवरूप खादके कारण खाता—भक्षण करता खाद है, यानी अविवेकवश भोगता है। किन्तु अन्य-दूसरा, जो नित्य शुद्ध-बुद्ध-मुक्तखरूप सर्वज्ञ मायोपाधिक ईश्वर है, उसे ग्रहण न नहीं भोगता 1 यह तो साक्षित्वरूप सत्तामात्रसे भोक्ता और भोग्य दोनोंका प्रेरक ही है। अतः वह दूसरा तो फल-भोग न करके पश्यत्येव केवलम् । दर्शनमात्रं | केवल देखता ही है—उसका प्रेरकत्व तो राजाके समान केवल हि तस्य प्रेरियतृत्वं राजवत् ॥१॥ दर्शनमात्र ही है ॥ १॥

ईश्वरंदर्शनसे जीवकी शोकनिवृत्ति

तत्रैवं सति—

अतः ऐसा होनेसे-

समाने वृक्षे पुरुषो निमय्तोऽनीशया शोचित मुद्यमानः।
जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशमस्य महिमानमिति वीतशोकः॥ २॥

[ ईश्वरके साथ ] एक ही वृक्षपर रहनेवाला जीव अपने दीन-खभावके कारण मोहित होकर शोक करता है । वह जिस समय [ध्यानद्वारा ] अपनेसे विलक्षण योगिसेवित ईश्वर और उसकी महिमा [संसार] को देखता है उस समय शोकरहित हो जाता है ॥ २ ॥

समाने वृक्षे यथोक्ते शरीरे
पुरुषो मोक्ता जीवोऽविद्याकामकर्मफलरागादिगुरुभाराक्रान्तोऽलाबुरिव सामुद्रे जले निमग्नो
निश्चयेन देहात्मभावमापन्नोऽयमेवाहममुख्य पुत्रोऽस्य नप्ता कृशः
स्थूलो गुणवान्निर्गुणः सुखी
दुःखीत्येवंप्रत्ययो नास्त्यन्यो-

समान वृक्षपर यानी पूर्वोक्त शरीरमें अविद्या, कामना, कर्मफल और रागादिके भारी भारसे आकान्त होकर समुद्रके जलमें डूबे हुए तुँबेके समान निमग्न— निश्चयपूर्वक देहात्मभावको प्राप्त हुआ यह भोका जीव भी यही हूँ', भी अमुकका पुत्र हूँ', 'इसका नाती हूँ', 'कृश हूँ', 'स्थूल हूँ', 'गुणवान् हूँ', 'गुणहीन हूँ', 'सुखी हूँ', 'दु:खी हूँ' इत्यादि प्रकारके प्रत्ययोंवाला होनेसे तथा 'इस देहसे भिन्न और कुछ नहीं है' मानः ।

ऽस्मादिति जायते मियते संयुज्यते वियुज्यते च सम्बन्धिवान्धवैः । अतोऽनीश्चया न कस्यचित् समर्थोऽहं पुत्रो मम विनष्टो मृता मे भार्या कि मे जीवितेनेत्येवं दीनभावोऽनीशा तया शोचित सन्तप्यते मुद्यमानोऽनेकैरनर्थ-

प्रकार रविवेकतया चिन्तामापद्य-

स एवं प्रेतितर्यङ्मनुष्यादि-जबीमावमापन्नः ग्रोनिध्यात्मयं कदाचिदनेकजनमस गुद्धधर्म-सञ्जितनिमित्ततः केनचित्परम-कारुणिकेन दर्शितयोगमार्गी-ऽहिंसासत्यत्रह्मचर्यसर्वत्यागराम-दमादिसम्पन्नः समाहितात्मा सन् जुष्टं सेवितमनेकैयींगमार्गैः कर्मभिश्र यदा यसिन्काले पञ्य-ति ध्यायमानोऽन्यं वृक्षोपाधि-लक्षणाद्विलक्षणमीश्रमसंसारिण-मञ्चनायापिपासाञोकमोहजरा-मृत्य्वतीतमीशं सर्वस्य जगतो-

ऐसा समझनेके कारण उत्पन्न होता, मरता एवं अपने सम्बन्धियोंसे मिलता और बिछुड़ता रहता है।

अतः अनीशावश— भैं किसी कार्यके लिये समर्थ नहीं हूँ, मेरा पुत्र नष्ट हो गया और स्त्री भी मर गयी, अब मेरे जीवनसे क्या लाम है ?'— इस प्रकारके दीन भावको अनीशा कहते हैं, उससे युक्त होकर अविवेकवश अनेकों अनर्थमय प्रकारोंसे मोहित अर्थात् आन्तरिक चिन्ताको प्राप्त हुआ वह शोक यानी सन्ताप करता रहता है।

इस प्रकार प्रेत, तिर्यक् और योनियोंमें निरन्तर मनुष्यादि लघुताको प्राप्त हुआ वह जिस समय अनेकों जन्मोंमें कभी अपने गुद्ध धर्मके सञ्चयके कारण किसी परम द्वारा योगमार्ग कारुणिक गुरुके दिखलाये जानेपर अहिंसा, सत्य, ब्रह्मचर्य, सर्वत्याग और शम-दमादि-से सम्पन्न तथा समाहितचित्त होकर ध्यान करनेपर अनेकों योगमार्गी और कमींद्रारा सेवित अन्य- वक्षरूप उपाधिसे विलक्षण ईश्वर यानी भूख, प्यास, शोक, मोह और जरा-मृत्य आदिसे अतीत संसारधर्मशून्य सम्पूर्ण जगत्के खामीको भैं यह

**ऽयमहमस्म्यात्मा सर्वस्य समः** सर्वभूतस्यो नेतरोऽविद्याजनितो-पाधिपरिच्छिन्नो मायातमेति-विभृतिं महिमानं च जगदूप-मस्यैव मम परमेश्वरस्येति यदैवं तदा वीतशोको भवति सर्वसाच्छोकसागराद्विप्रमुच्यते कतकत्यो भवतीत्यर्थः ॥ २ ॥

सम्पूर्ण भूतोंमें स्थित और सबके लिये समान आत्मा ही हूँ, अविद्या-जनित उपाधिसे परिछिन्न दूसरा मायात्मा नहीं हूँ' इस प्रकार देखता है तथा उसकी महिमा जगत्रूप विभूतिको धह इस परमेश्वरखरूप मेरी ही हैं इस प्रकार [ जानता है ] उस समय वह शोकरहित हो जाता है-सम्पूर्ण शोकसागरसे मुक्त हो जाता है अर्थात कृतकृत्य हो जाता है ॥२॥

अन्योऽपि मन्त्र इममेवार्थमाह | स्विस्तरम्--

दूसरा मन्त्र भी इसी बातको विस्तारपूर्वक बतलाता है--

पर्यः पर्यते रुक्मवर्णं यदा कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम् ।

विद्वान्पुण्यपापे विध्य तदा

निरञ्जनः परमं साम्यसुपैति॥ ३॥

जिस समय द्रष्टा सुवर्गवर्ण और ब्रह्माके भी उत्पत्तिस्थान उस जगत्कर्ता ईश्वर पुरुषको देखता है उस समय वह विद्वान पाप-पण्य दोनोंको त्यागकर निर्मल हो अत्यन्त समताको प्राप्त हो जाता है ॥ ३॥

पश्यतोति विद्वान्साधक इत्यर्थः । कारण पश्य--द्रष्टा विद्वान् अर्थात् प्रथते प्रयति पूर्ववद्भवार्णं साधक रुक्मवर्ण—खयंप्रकाश-स्त्रयंज्योतिःस्त्रभावं रुक्मस्येव वा स्त्ररूप अथवा सुवर्णके समान जिसका ज्योतिरस्याविनाशि कर्तारं सर्वस्य प्रकाश अविनाशी है उस सकल-जगत ईशं पुरुषं ब्रह्मयोनि जगत्कर्ता ईश्वर पुरुष ब्रह्मयोनि-

यसिन्काले पश्यः। जिस समय देखनेवाला होनेके

ब्रह्म च तद्योनिश्वासौ ब्रह्मयोनिस्तं ब्रह्मयोनि ब्रह्मणो
वापरस्य योनि स यदा चैवं
पश्यति तदा स विद्वान्पञ्यः
पुण्यपापे वन्धनभूते कर्मणी
समूले विध्य निरस्य दग्ध्वा
निरञ्जनो निर्लेपो विगतक्केशः
परमं प्रकृष्टं निरतिशयं साम्यं
समतामद्वयलक्षणं द्वैतविषयाणि
साम्यान्यतोऽवीञ्च्येवातोऽद्वयलक्षणमेतत्परमं साम्यग्रपैति
प्रतिपद्यते ।। ३ ।।

को—जो बहा है और योनि भी है अथवा जो अपर बहा (ब्रह्मा ) की योनि है उस ब्रह्मयोनिको इस प्रकार पूर्ववत् देखता है उस समय वह विद्वान् द्रष्टा पुण्य-पाप यानी अपने बन्धनभूत कर्मोंको समूल त्यागकर—भस्म करके निरञ्जन—निर्लेप अर्थात् क्लेशरहित होकर अद्वयरूप परम—उत्कृष्ट यानी निरतिशय समताको प्राप्त हो जाता है । द्वैतविषयक समता इस अद्वैतरूप साम्यसे निकृष्ट ही है; अतः वह अद्वैतरूप परम साम्यको प्राप्त हो जाता है ॥ ३ ॥

श्रेष्ठतम बहाज्ञ

किं च—

तथा---

प्राणो होष यः सर्वभृतैर्विभाति विजानन्विद्वान्भवते नातिवादी ।

आत्मकीड आत्मरतिः क्रियावा-

नेष ब्रह्मविदां वरिष्ठः ॥ ४ ॥

यह, जो सम्पूर्ण भूतोंके रूपमें भासमान हो रहा है प्राण है। इसे जानकर विद्वान् अतिवादी नहीं होता । यह आत्मामें क्रीडा करने-वाला और आत्मामें ही रमण करनेवाला क्रियावान् पुरुष ब्रह्मवेत्ताओंमें श्रेष्ठतम है।। ४॥

योऽयं प्राणस्य प्राणः पर यह जो प्राणका प्राण परमेश्वर ईश्वरो होष प्रकृतः सर्वेभृतेर्ब्रह्मा- है वह प्रकृत [परमात्मा] ही

दिस्तम्बपर्यन्तैः, इत्थंभृतलक्षणे वृतीया, सर्वभूतस्यः सर्वात्मा सनित्यर्थः, विभाति विविधं दीप्यते । एवं सर्वभूतस्थं यः साक्षादात्मभावेनायमहमस्मीति विजानन्विद्वान्वाक्यार्थज्ञानमात्रेण स भवते भवति न भवतीत्येतत किमति वाद्यतीत्य सर्वानन्यान विदतुं शीलमस्येत्यतिवादी। यस्त्वेवं साक्षादातमानं प्राणस्य विद्वानतिवादी स न प्राणं भवतीत्यर्थः । सर्वे यदात्मैव नान्यदस्तीति दृष्टं तदा किं द्यसावतीत्य वदेत् । यस्य त्वपर- किसका अतिक्रमण करके बोलेगा ?

सम्पूर्ण भूतों--ब्रह्मासे स्थावरपर्यन्त समस्त द्वारा अर्थात् सर्वभूतस्थ होकर विभासित यानी प्रकारसे देदीप्यमान हो रहा है। 'सर्वभूतैः' इस पदमें इत्थंभूतलक्षणा तृतीया \* है । इस प्रकार जो विद्वान् उस सर्वभृतस्थ प्राणको 'मैं यही हूँ' ऐसा साक्षात् आत्म-खरूपसे जाननेवाला है वह उस वाक्यके अर्थज्ञानमात्रसे भी नहीं होता । क्या नहीं होता ? िइसपर कहते हैं — ] अतिवादी होता । जिसका खभाव और सबका अतिक्रमण करके बोलनेका होता है उसे अतिवादी कहते हैं।

तात्पर्य यह कि जो इस प्रकार प्राणके प्राण साक्षात् आत्माको जाननेवाला है वह अतिवादी नहीं होता । जब कि उसने यह देखा है कि सब आत्मा ही है, उससे भिन्न कुछ भी नहीं है तब वह

इत्थंभूतलक्षणे (२।३।२१) इस पाणिनिसूत्रसे यहाँ तृतीया विभक्ति हुई है। किसी प्रकारकी विशेषताको प्राप्त हुई वस्तुको जो लक्षित कराता है वह 'इत्थं भूतलक्षण' कहलाता है; उसमें तृतीया विभक्ति होती है। जैसे 'जटाभिस्तापसः' ( जटाओंसे तपस्वी है ) इस वाक्यमें जटाओंके द्वारा तपस्वी होना लक्षित होता है; अतः 'जटा' में तृतीया विभक्ति है। इसी प्रकार 'सर्वभूत' शब्दसे ईश्वरका सब भूतोंमें स्थित होना लक्षित होता है।

सन्यद् दृष्टमस्ति स तद्तीत्य वद्ति । अयं तु विद्वानात्मनी-ऽन्यन्न पश्यति नान्यच्छुणोति नान्यद्विजानाति । अतो नाति-वद्ति ।

किं चात्मकीड आत्मन्येव च क्रीडा क्रीडनं यस्य नान्यत्र पुत्र-आत्मक्रीडः । दारादिष म तथात्मरतिरात्मन्येव रती रमणं प्रीतिर्यस्य स आत्मरतिः। क्रीडा वाह्यसाधनसापेक्षा, रतिस्त साधननिरपेक्षा बाह्यविषयप्रीति-मात्रसिति विशेषः । तथा क्रिया-वाञ्ज्ञानध्यानवैराग्यादिकिया यस्य सोऽयं क्रियावान् । समास-याठ आत्मरतिरेव क्रियास्य विद्यत इति बहुव्रीहिमतुवर्थयोरन्यतरो-ऽतिरिच्यते ।

जिसकी दृष्टिमें कुछ और दीखने-वाला पदार्थ है वही उसका अतिक्रमण करके बोलता है। किन्तु यह विद्वान् तो आत्मासे भिन्न न कुछ देखता है, न सुनता है और न कुछ जानता ही है। इसलिये यह अतिवादन भी नहीं करता।

यही नहीं, वह जित्मकीड, आत्मरति और क्रियावान् हो जाता है ।] आत्मक्रीड—जिसकी आत्मामें ही क्रीडा हो, अन्य स्त्री-पुत्रादिमें न हो उसे आत्मक्रीड कहते हैं; तथा जिसकी आत्मामें ही रति— रमण यानी प्रीति हो वह आत्मरति कहलाता है। क्रीडा बाह्य साधनकी अपेक्षा रखनेवाली होती है और रति साधनकी अपेक्षा न करके बाह्य विषयकी प्रीतिमात्रको कहते हैं--यही इन दोनोंमें ( अन्तर ) है । तथा क्रियावान् अर्थात जिसकी ज्ञान, ध्यान एवं वैराग्यादि क्रियाएँ हों उसे क्रियावान कहते हैं । किन्तु जिलासरित-क्रियावान्' ऐसा ] समासयुक्त पाठ होनेपर 'आत्मरति ही जिसकी क्रिया है' [ ऐसा अर्थ होनेसे ] बहुनीहि समास और 'मतुप्' प्रत्ययका अर्थ-इन दोनोंमेंसे एक ( मतुप्-प्रत्ययका अर्थ ) अधिक हो जाता है।

केचित्त्वग्निहोत्रादिकम्बद्धा-विद्ययोः समुचयार्थं-समुचयवादिमत- मिच्छन्ति । तच्चैष खण्डनम् ब्रह्मविदां वरिष्ठ इत्यनेन मुख्यार्थवचनेन विरु-ध्यते । न हि बाह्यक्रियावानात्म-क्रीड आत्मरतिश्च भवितुं शक्तः, कश्चिद्धाद्यक्रियाविनिवृत्तो ह्यात्म-कीडो भवति बाह्यक्रियात्मक्रीड-योर्विरोधात् । न हि तमःप्रकाश-योर्युगपदेकत्र स्थितिः संभवति । तसादसत्प्रलिपतमेव तदनेन ज्ञानकमें सम<del>्च</del>यप्रतिपादनम् ''अन्या वाचो विमुञ्जथ" (म् ० उ० २।२।५) "संन्यास-योगात्" (मु० उ० ३। २।६) इत्यादिश्रुतिभ्यश्च । तसादय-मेवेह क्रियावान्यो ज्ञानध्यानादि-क्रियावानसंभिन्नार्यमर्यादः संन्यासी । य एवं रुक्षणो नाति-वाद्यात्मक्रीड आत्मरतिः क्रिया-

वान्ब्रह्मनिष्टः स ब्रह्मविदां सर्वेषां

वरिष्ठः प्रधानः ॥ ४ ॥

कोई-कोई (समुचयवादी) तो आत्मरति और क्रियावान् इन दोनों विशेषणोंको ] अग्निहोत्रादि कर्म और ब्रह्मविद्याके समुचयके लिये समझते हैं। किन्तु उनका यह अभिप्राय 'ब्रह्मविदां वरिष्ठः' इस मुख्यार्थवाची कथनसे विरुद्ध है। बाह्यिकयावान पुरुष आत्मक्रीड और आत्मरति हो ही नहीं सकता। कोई भी पुरुष बाह्यक्रियासे निवृत्त होकर ही आत्मकीड हो सकता क्योंकि बाह्यक्रिया आत्मक्रीडाका परस्पर विरोध और प्रकाशकी है। अन्धकार एक स्थानपर एक ही समय स्थिति हो ही नहीं सकती।

अतः इस वचनके द्वारा ज्ञान और कर्मके समुचयका प्रतिपादन मिथ्या प्रलाप ही है। यही बात "अन्या वाचो विमुख्रथ" ''संन्यासयोगात्'' इत्यादि श्रुतियोंसे भी सिद्ध होती है। अतएव इस जगह उसीको 'क्रियावान्' कहा है ज्ञान-ध्यानादि क्रियाओंवाला और आर्यमर्यादाका भङ्ग न करने-वाला संन्यासी है। जो लक्षणोंवाला अनतिवादी, आत्म-क्रीड, आत्मरति और क्रियावान् ब्रह्मनिष्ठ है वही समस्त ब्रह्मवेत्ताओं-में वरिष्ठ यानी प्रधान है ॥ ४॥

### आत्मदर्शनके साधन

सम्यग्ज्ञानसहकारीणि साधनानि सहकारी सत्य आदि निवृत्तिप्रधान विधीयन्ते निवृत्तिप्रधानानि -- साधनोंका विधान किया जाता है --

अधुनाः सत्यादीनि भिक्षोः | अब भिक्षुके लिये सम्यग्ज्ञानके

सत्येन लभ्यस्तपसा होष आत्मा

सम्यग्ज्ञानेन ब्रह्मचर्येण नित्यम् ।

अन्तःशरीरे ज्योतिर्मयो हि शुभ्रो

यं पश्यन्ति यतयः क्षीणदोषाः ॥ ५ ॥

यह आतमा सर्वदा सत्य, तप सम्यग्ज्ञान और ब्रह्मचर्यके द्वारा प्राप्त किया जा सकता है। जिसे दोषहीन योगिजन देखते हैं वह ज्योतिर्मय ग्रुभ्र आत्मा शरीरके भीतर रहता है ॥ ५ ॥

सत्येनानृतत्यागेन मृषा-वदनत्यागेन लभ्यः प्राप्तव्यः। च तपसा हीन्द्रियमन-एकाग्रतया ''मनसक्चेन्द्रियाणां ह्यैकाग्रचं परमं तपः" ( महा० शा० २५० । ४ ) इति स्मरणात् । तद्वचनुक्लमात्मदर्श-नामिम्रखीभागात्परमं साधनं तपो नेतरचान्द्रायणादि । एष आत्मा इत्यनुषङ्गः सर्वत्र । सम्यग्ज्ञानेन यथाभृतात्म-दर्शनेन ब्रह्मचर्येण मैथुनासमा-

to a lamb

[यह आत्मा] सत्यसे अर्थात् अनृत यानी मिथ्या-भाषणके त्यागद्वारा प्राप्त किया जा सकता है। तथा ''मन और इन्द्रियोंकी एकाग्रता ही परम तप है" इस स्मृतिके अनुसार तप यानी इन्द्रिय और मनकी एकाग्रतासे भी [ इस आत्माकी उपलन्धि हो सकती है ], क्योंकि आत्मदर्शनके अभिमुख रहनेके कारण यही तप उसका अनुकूल साधन है-दूसरा चान्द्रायणादि तप उसका साधन नहीं है [ इसके सिवा ] सम्यग्ज्ञान-यथार्थ आत्मदर्शन और ब्रह्मचर्य--मैथुनके त्यागसे भी नित्य अर्थात् सर्वदा [ इस आत्माकी प्राप्ति हो सकती

नित्यं सर्वदा नित्यं। सत्येन नित्यं तपसा नित्यं सम्य-म्बानेनेति सर्वत्र नित्यशब्दो-- **ऽन्तर्दोपिकान्यायेन अनुषक्तव्यः।** चक्ष्यति च-''न येषु जिह्मम-नृतं न माया च" उ०१।१६) इति। कोऽसावात्मा य एतैः साध-नैर्लभ्य इत्युच्यते । अन्तःशरीरे-**उन्तर्मध्ये शरीरस्य पुण्डरीकाकाशे** ज्योतिर्मयो हि रुक्मवर्णः ग्रुअः श्चद्धो यमात्मानं पश्यन्त्युपलभनते यतयो यतनशीलाः संन्यासिनः क्षीणदोषाः क्षीणक्रोधादिचित्त-मलाः । स आत्मा नित्यं सत्या-दिसाधनैः संन्यासिभिर्लभ्यते । कादाचित्कैः सत्यादिभिः न

है ]; यहाँ 'एष आत्मा लभ्यः' (इस आत्माकी प्राप्ति हो सकती है ) इस वाक्यका सर्वत्र सम्बन्ध है । 'सर्वदा सत्यसे', 'सर्वदा तपसे' और 'सर्वदा सम्यग्ज्ञानसे' इस प्रकार अन्तर्दांपिकान्यायसे (मध्यवतीं दीपकोंके समान ) सभीके साथ 'नित्य' राब्दका सम्बन्ध लगाना चाहिये; जैसा कि आगे (प्रश्नोपनिषद्में) कहेंगे भी\* ''जिन पुरुषोंमें कुटिलता, अनृत और माया नहीं. है'' इत्यादि ।

जो आत्मा इन साधनोंसे प्राप्त किया जाता है वह कौन है— इसपर कहा जाता है--- अन्त:-शरीरे' अर्थात् शरीरके पुण्डरीकाकाशमें जो ज्योतिर्मय सुवर्णवर्ण ग्रुभ्र यानी ग्रुद्ध आस्मा है, जिसे कि क्षीणदोष यानी जिनके क्रोधादि मनोमल क्षीण हो गये हैं वे यतिजन—यतशील संन्यासी लोग देखते अर्थात् उपलब्ध करते हैं। तात्पर्य यह है कि वह आत्मा सर्वदा सत्यादि साधनोंसे ही संन्यासियोंद्वारा प्राप्त किया सकता है--कभी-कभी व्यवहार किये जानेवाले सत्यादिसे प्राप्त नहीं

京の大学

श्रु इस भविष्यत्कालिक उक्तिसे विदित होता है कि उपनिषद्भाष्यके विद्यार्थियोंको मुण्डकके पश्चात् प्रश्नोपनिषद्का अध्ययन करना चाहिये ।

अर्थवाद लभ्यते । सत्यादिसाधनस्तु- | होता । वह त्यर्थोऽयमर्थवादः ॥ ५ ॥ साधनोंकी स्तुतिके लिये है ॥ ५ ॥

4-348-A

सत्यकी महिमा

सत्यमेव जयित नानृतं सत्येन पन्था विततो देवयानः ।

येनाक्रमन्त्यृषयो ह्यातकामा

यत्र तत्सत्यस्य परमं निधानम् ॥ ६ ॥

सत्य ही जयको प्राप्त होता है, मिथ्या नहीं । सत्यसे देवयानमार्गका विस्तार होता है, जिसके द्वारा आप्तकाम ऋषिलोग उस पदको प्राप्त होते हैं जहाँ वह सत्यका परम निधान ( भण्डार ) वर्तमान है ॥ ६ ॥

सत्यमेव सत्यवानेव जयति । नानृतं नानृतवादीत्यर्थः। न हि सत्यानृतयोः केवलयोः पुरुषानाश्चितयोर्जयः पराजयो वा सम्भवति । प्रसिद्धं लोके सत्यवादिनानृतवाद्यभिभृयते न विपर्ययोऽतः सिद्धं सत्यस्य बल-वत्साधनत्वम् । किं च शास्त्रतोऽप्यवगम्यते

सत्यस्य साधनातिशयत्वम् । कथम् ? सत्येन यथाभृतवाद- जाता है। किस प्रकार ? [ सो

सत्य अर्थात् सत्यवान् ही जय-को प्राप्त होता है, मिथ्या यानी मिथ्यावादी नहीं । यह 'सत्य' और 'अनृत' का सत्यवान् और मिथ्यावादी अर्थ इसलिये किया गया है कि ] पुरुषका आश्रय न करनेवाले केवल सत्य और मिथ्या-का ही जय या पराजय नहीं हो सकता। लोकमें प्रसिद्ध ही है कि सत्यवादीसे मिथ्यावादीको ही नीचा देखना पड़ता है, इसके विपरीत नहीं होता । इससे सत्यका प्रबल साधनत्व सिद्ध होता है।

यही नहीं, सत्यका उत्कृष्ट साधनत्व शास्त्रसे भी जाना

व्यवस्थया पन्था देवयानारूयो चिततो विस्तीर्णः सातत्येनप्रवृत्तो येन यथा ह्याक्रमन्ति क्रमन्त ऋषयो दर्शनवन्तः कुहकमाया-शाट्याहंकारदम्भानृतवर्जिता द्याप्तकामा विगततृष्णाः सर्वतो यत्र यस्मिस्तत्परमार्थतत्त्वं सत्य-खोत्तमसाधनस्य सम्बन्धि साध्यं परमं प्रकुष्टं निधानं पुरुषार्थ-रूपेण निधीयत इति निधानं वर्तते । तत्र च येन पथाक्रमन्ति स सत्येन वितत इति पूर्वेण सम्बन्धः ॥ ६ ॥

बतलाते हैं-- ] सत्य अर्थात् यथार्थ वचनकी व्यवस्थासे देवयानसंज्ञक मार्ग विस्तीर्ण यानी नैरन्तर्यसे प्रवृत्त होता है, जिस मार्गसे कपट, छल, शठता, अहङ्कार, दम्भ और अनृतसे रहित तथा सब ओरसे पूर्णकाम और तृष्णारहित ऋषिगण— अतीन्द्रिय वस्तुको ] देखनेवाले पुरुष [ उस पदंपर ] आरूढ़ होते हैं, जिसमें कि सत्यसंज्ञक उत्कृष्ट साधनका सम्बन्धी उसका साध्यरूप परमार्थतत्त्व जो पुरुषार्थरूपसे निहित होनेके कारण निधान है वह परम यानी प्रकृष्ट निधान वर्तमान है। 'उस पदमें जिस मार्गसे आरूढ होते हैं वह सत्यसे ही विस्तीर्ण हो रहा है'-इस प्रकार इसका पूर्व-वाक्यसे सम्बन्ध है ॥ ६ ॥

परमपदका स्वरूप

कि तित्कधर्मकं च तिद्रयु- वह क्या है और किन धर्मीवाला च्यते— है ? इसपर कहा जाता है—

बृहच्च तिह्वयमचिन्त्यरूपं
सूक्ष्माच्च तत्सूक्ष्मतरं विभाति ।
दूरात्सुदूरे तिद्हान्तिके च
पश्यित्खिहैव निहितं गुहायाम् ॥ ७ ॥
वह महान् दिव्य और अचिन्त्यरूप है । वह सूक्ष्मसे भी सूक्ष्मतर

भासमान होता है तथा दूरसे भी दूर और इस शरीरमें अत्यन्त समीप भी है। वह चेतनावान् प्राणियोंमें इस शरीरके भीतर उनकी बुद्धिरूप गुहामें छिपा हुआ है।। ७॥

वृहन्महच तत्प्रकृतं ब्रह्म सत्यादिसाधनं सर्वतो व्याप्त-त्वात् । दिव्यं स्वयंप्रममनिन्द्रिय-गोचरमत एव न चिन्तयितं रूपमित्यचिन्त्य-शक्यतेऽस्य रूपम् । सक्ष्मादाकाशादेरपि तत्सक्ष्मतरम्, निरतिशयं हि सोक्ष्म्यमस्य सर्वकारणत्वात, विभाति विविधमादित्यचन्द्राद्या-कारेण माति दीप्यते। किं च द्राद्विप्रकृष्टदेशान्सुद्रे वित्रक्रष्टतरे देशे वर्ततेऽविदुषा-मत्यन्तागम्यत्वात्तद्वस इह देहेऽन्तिके समीपे च + विदुषा-मात्मत्वात । सर्वान्तरत्वाचा-काशस्याप्यन्तरश्रुतेः पश्यत्सु चेतनावित्स्वत्येतिनिहितं दर्शनादिक्रियावच्वेन योगिमिर्लक्ष्यमाणम् । क ? गुहायां

सत्यादि जिसकी प्राप्तिके साधन हैं वह प्रकृत ब्रह्म सब ओर ब्याप्त होनेके कारण बृहत्—महान् है। वह दिव्य—खयंप्रभ यानी इन्द्रियों-का अविषय है, इसिल्ये जिसका रूप चिन्तन न किया जा सके ऐसा अचिन्त्यरूप है। वह आकाशादि सूक्ष्म पदार्थोंसे भी सूक्ष्मतर है। सबका कारण होनेसे इसकी सूक्ष्मता सबसे अधिक है। इस प्रकार वह सूर्य-चन्द्र आदि रूपोंसे अनेक प्रकार भासित यानी दीत हो रहा है।

इसके सिवा वह ब्रह्म अज्ञानियोंके लिये अत्यन्त अगम्य होनेके कारण दूर यानी दूरस्थ देशसे भी अधिक दूर—अत्यन्त दूरस्थ देशमें वर्तमान हैं। तथा विद्वानोंका आत्मा होनेके कारण इस शरीरमें अत्यन्त समीप भी है। यह श्रुतिके कथनानुसार सबके भीतर रहनेवाला होनेसे आकाशके भीतर भी स्थित है। यह इस लोकमें 'पश्यत्सु' अर्थात चेतनावान् प्राणियोंमें योगियोंद्वार दर्शनादिकियावत्वरूपसे स्थित देखा जाता है। कहाँ देखा जाता है ?

बुद्धिलक्षणायाम् । तत्र हि निगृढं लक्ष्यते विद्वद्भिः । तथाप्य-विद्यया संवृतं सन्न लक्ष्यते तत्रस्यमेवाविद्वद्भिः ॥ ७॥

उनकी बुद्धिरूप गुहामें। विद्वानोंको उसीमें छिपा हुआ दिखायी देता है। तो भी अविद्यासे आच्छादित रहनेके कारण यह अज्ञानियोंको वहाँ स्थित रहनेपर भी दिखायी नहीं देता ॥ ७ ॥

आत्मसाक्षात्कारका असाधारण साधन-चित्तशृद्धि

पुनरप्यसाधारणं तदुपलिध- फिर भी उसकी उपलब्धिका वनमुच्यते— असाधारण साधन बतलाया जाता है— साधनमुच्यते--

न चक्षुषा गृह्यते नापि वाचा नान्येदेंवेस्तपसा कर्मणा वा।

ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसत्व-

स्ततस्तु तं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः ॥ ८.॥

यह आत्मा न नेत्रसे ग्रहण किया जाता है, न वाणीसे, न अन्य इन्द्रियोंसे और न तप अथवा कर्मसे ही। ज्ञानके प्रसादसे पुरुष विशुद्धचित्त हो जाता है और तभी वह ध्यान करनेपर उस निष्कल आत्मतत्त्वका साक्षात्कार करता है ॥ ८॥

यसान चक्षुषा गृह्यते केन-। चिद् प्यरूपत्वानापि गृह्यते वाचानभिधेयत्वान चान्यैदे-वैरितरेन्द्रियैः । तपसः सर्व-श्राप्तिसाधनत्वेऽपि न तपसा गृह्यते। तथा वैदिकेनाग्रिहोत्रादि-

क्योंकि रूपहीन होनेके कारण यह आत्मा किसीसे भी नेत्रद्वारा ग्रहण नहीं किया जा सकता, अवाच्य होनेके कारण वाणीसे गृहीत नहीं होता और न अन्य इन्द्रियोंका ही विषय होता है। तप सभीकी प्राप्तिका साधन है; तथापि यह तपसे भी ग्रहण नहीं किया जाता और न जिसका महत्त्व

गृह्यते । किं पुनस्तस्य ग्रहणे साधनमित्थाह—

ह्यानप्रसादेन। आत्माववीधन-समर्थमपि स्वभावेन सर्वप्राणिनां ह्यानं वाद्यविषयरागादिदोषकछ-षितमप्रसन्नमशुद्धं सन्नाववोधयति नित्यं संनिहितमप्यात्मतन्त्वं मला-वनद्धमिवादर्शनम्, विछलितमिव सलिलम्। तद्यदेन्द्रियविषयसंसर्ग-जनितरागादिमलकाछ्ण्यापनय-नादादर्शसलिलादिवत्प्रसादितं स्वच्छं शान्तमवतिष्ठते तदा ह्यानस्य प्रसादः स्यात्।

तेन ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसत्त्वो विशुद्धान्तः इरणो योग्यो
ब्रह्म द्रष्टुं यसात्तत्तरसमात्तु तमात्मानं पश्यते पश्यत्युपलभते
निष्कलं सर्वावयवभेदवर्जितं
ध्यायमानः सत्यादिसाधनवाजुपसंहतकरण एकाग्रेण मनसा
ध्यायमानश्चिन्तयन् ॥ ८॥

कर्मसे ही गृहीत होता है। तो फिर उसके ग्रहण करनेमें क्या साधन है ? इसपर कहते हैं—

ज्ञान ( ज्ञानकी साधनभूता बुद्धि ) के प्रसादसे [ उसका प्रहण हो सकता है ]। सम्पूर्ण प्राणियोंका ज्ञान स्वभावसे आत्मबोध करानेमें समर्थ होनेपर भी, बाह्य विषयोंके रागादि दोषसे कलुषित—अप्रसन्न जानेके कारण यानी अशुद्ध हो उस आत्मतत्त्वका, सर्वदा समीपस्थ होनेपर भी, मलसे ढके हुए दर्पण तथा चञ्चल जलके समान बोध नहीं करा सकता । जिस समय इन्द्रिय और विषयोंके संसर्गसे होने-वाले रागादि दोषरूप मलके दूर हो जानेपर दर्पण या जल आदिके समान चित्त प्रसन्न—स्वच्छ अर्थात् शान्तभावसे स्थित हो जाता है उस समय ज्ञानका प्रसाद होता है।

क्योंकि उस ज्ञानप्रसादसे विशुद्धसत्त्व यानी शुद्धचित्त हुआ पुरुष ब्रह्मका साक्षात्कार करने योग्य होता है इसिल्ये तब वह ध्यान करके अर्थात् सत्यादिसाधनसम्पन्न होकर इन्द्रियोंका निरोध कर एकाग्रचित्तसे ध्यान—चिन्तन करता हुआ उस निष्कल यानी सम्पूर्ण अवयवभेदसे रहित आत्माको देखता—उपलब्ध करता है ॥ ८॥

शरीरमें इन्द्रियरूपसे अनुप्रविष्ट हुए आत्माका चित्तशुद्धिद्वारा साक्षात्कार

यमात्मानमेवं पश्यति— जिस आत्माको साधक प्रकार देखता है—

एषोऽणुरात्मा चेतसा वेदितव्यो यस्मिन्प्राणः पञ्चधा संविवेश । प्राणैश्चित्तं सर्वमोतं प्रजानां

यस्मिन्विशुद्धे विभवत्येष आत्मा ॥ ९ ॥

वह सूक्ष्म आत्मा, जिस [ शरीर ] में पाँच प्रकारसे प्राण प्रविष्ट है उस शरीरके भीतर ही विशुद्ध विज्ञानद्वारा जाननेयोग्य है। उससे इन्द्रियोंद्वारा प्रजावर्गके सम्पूर्ण चित्त व्याप्त हैं, जिसके शुद्ध हो जानेपर यह आत्मखरूपसे प्रकाशित होने लगता है।। ९॥

एषोऽणुः सक्ष्मश्चेतसा विग्रुद्धज्ञानेन केवलेन वेदितव्यः। कासौ १ यस्मिञ्चरीरे प्राणो वायुः पश्चधा प्राणायानादिभेदेन संविवेश सम्यक्प्रविष्टस्तस्मिन्नेव चारीरे हृदये चेतसा ज्ञेय इत्यर्थः।

कीदशेन चेतसा वेदितव्य इत्याह—प्राणैः सहेन्द्रियैश्वित्तं सर्वमन्तः करणं प्रजानामोतं व्याप्तं येन श्वीरमिव स्नेहेन काष्टमिवा-ग्निना । सर्वे हि प्रजानामन्तः- वह अणु—सूक्ष्म आत्मा चित्त यानी केवल विशुद्ध ज्ञानसे जानने योग्य है। वह कहाँ जानने योग्य है ? जिस शरीरमें प्राणत्रायु, प्राण-अपान आदि भेदसे पाँच प्रकारका होकर सम्यक् रीतिसे प्रविष्ट हो रहा है उसी शरीरमें हृदयके भीतर यह चित्तद्वारा जानने योग्य है—ऐसा इसका तात्पर्य है।

वह किस प्रकारके चित्त (ज्ञान) से ज्ञातव्य है ? इसपर कहते हैं—दूध जिस प्रकार धृतसे और काष्ठ जिस प्रकार अग्निसे व्याप्त है, उसी प्रकार जिससे प्राण यानी इन्द्रियोंके सहित प्रजाके समस्त चित्त—अन्त:करण व्याप्त

करणं चेतनावत्प्रसिद्धं लोके ।। यसिंश्च चित्ते क्षेशादिमलवियुक्ते विशेषेण स्वेनात्मना विभवत्या-रमानं प्रकाशयतीत्यर्थः ॥ ९ ॥ देता है ॥ ९ ॥

हैं, क्योंकि लोकमें प्रजाके सभी अन्त:-करण चेतनायुक्त प्रसिद्ध हैं और जिस चित्तके शुद्ध यांनी क्लेशादि मलसे शुद्धे विभवत्येष उक्त आत्मा वियुक्त होनेपर यह पूर्वोक्त आत्मा अपने विशेषरूपसे प्रकट होता है अर्थात अपनेको प्रकाशित कर

आत्मज्ञका वैभव और उसकी पूजाका विधान

त्वादेव सर्वावाप्तिलक्षणं फलमाह- फल बतलाते हैं--

य एवमुक्तलक्षणं सर्वात्मान-मात्मत्वेन प्रतिपन्नस्तस्य सर्वात्म-सर्वात्मा होनेसे ही सर्वप्राप्तिरूप

यं यं लोकं मनसा संविभाति विश्वाहसत्त्वः कामयते यांश्र कामान् । तं तं लोकं जयते तांश्च कामां-स्तस्मादात्मज्ञं हार्चयेद् भृतिकामः ॥१०॥

वह विश्रद्धचित्त आत्मवेत्ता मनसे जिस-जिस लोककी भावना करता है और जिन-जिन भोगोंको चाहता है वह उसी-उसी लोक और उन्हीं-उन्हीं भोगोंको प्राप्त कर लेता है। इसलिये ऐश्वर्यकी इच्छा करनेवाला पुरुष आत्मज्ञानीकी पूजा करे ॥ १० ॥

यं यं लांकं पित्रादिलक्षणं । विशुद्धसत्त्व—जिसके क्रेश\* मनसा संविभाति संकल्पयति क्षीण हो गये हैं वह निर्मल-

<sup>\*</sup> क्लेश मनोविकारोंको कहा है। वे पाँच हैं; यथा-अविद्यास्मितारागद्वेषाभिनिवेशाः हेशाः । ( योग० २ । ३ ) १ अविद्या, २ अस्मिता, ३ राग, ४ द्वेष और ५ अभिनिवेश—ये होश हैं।

महामन्यस्मै वा भवेदिति विशुद्ध-सत्त्वः क्षीणक्केश आत्मविनिर्म-लान्तःकरणः कामयते यांश्व कामान्त्रार्थयते भोगांस्तं तं लोकं जयते प्रामोति तांश्व कामान्सं-कल्पितान्भोगान् । तसाद्विदुषः सत्यसंकल्पत्वादात्मज्ञमात्मज्ञा-नेन विशुद्धान्तःकरणं ह्यचेयत् पूजयेत्पादप्रक्षालनशुश्रूषानम-स्कारादिभिर्भूतिकामो विभूति-मिच्छः।ततः पूजाई एवासौ।१०।

चित्त आत्मवेता जिस पितृलोक आदि लोककी मनसे इच्छा करता है अर्थात ऐसा सङ्कल्प करता है कि मुझे या किसी अन्यको अमुक लोक प्राप्त हो अथवा वह जिन कामना यानी भोगोंकी अभिलाषा करता है उसी-उसी लोक तथा अपने सङ्कल्प किये हुए उन्हीं-उन्हीं भोगोंको वह प्राप्त कर लेता है। अतः ऐश्वर्यकी इच्छा करनेवाला पुरुष उस विशुद्धचित्त आत्म-ज्ञानीका पाद-प्रक्षालन, शुश्रुषा एवं नमस्कारादिद्वारा पूजन करे, क्योंकि विद्वान सत्यसङ्कल्प होता है। इस-छिये ( सत्यसङ्कलप होनेके कारण ) वह पूजनीय ही है ॥ १०॥

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये तृतीयमुण्डके प्रथमः खण्डः ॥ १ ॥

## रिहतिष्य **स**ण्ड

आत्मवेत्ताकी पूजाका फल

यसात्—

क्योंकि---

स वेदैतत्परमं ब्रह्म धाम यत्र विश्वं निहितं भाति शुभ्रम् । उपासते पुरुषं ये द्यकामा-स्ते शुक्रमेतदतिवर्तन्ति धीराः ॥ १ ॥ वह (आत्मवेता) इस परम आश्रयहूप ब्रह्मको जिसमें यह समस्त जगत् अर्पित है और जो खयं शुद्धरूपसे भासमान हो रहा है, जानता है। जो निष्कामभावसे उस आत्मज्ञ पुरुषकी उपासना करते हैं, वे बुद्धिमान् छोग शरीरके बीजभूत इस वीर्यका अतिक्रमण कर जाते हैं। [अर्थात् इसके बन्धनसे मुक्त हो जाते हैं]।। १।।

स वेद जानातीत्येतद्यथोक्त-लक्षणं ब्रह्म परममुत्कृष्टं धाम सर्व-कामानामाश्रयमास्पदं यत्र यस्मिन ब्रह्मणि धास्त्रि विश्वं समस्तं जगन्निहितमर्पितं स्वेन यच ज्योतिषा भाति शुभ्रं शुद्धम्। तमप्येवमात्मज्ञं पुरुषं ये द्यकामा विभातित्रणावर्जिता प्रमुखवः सन्त उपासते परमिव सेवन्ते ते शुक्रं नृवीजं यदेतत्प्रसिद्धं शरीरो-पादानकारणमतिवर्तन्त्यति-गच्छन्ति धीरा धीमन्तो पुनर्योनि प्रसर्पन्ति ''न पुनः कचिद्रतिं करोति'' इति श्रुतेः। अत्रस्तं पूजयेदित्यभिप्रायः ॥१॥

वह ( आत्मवेत्ता ) सम्पूर्ण कामनाओंके परम आश्रयभूत इस पूर्वोक्त लक्षणवाले ब्रह्मको जानता है, जिस ब्रह्मपदमें यह विश्व यानी सम्पूर्ण जगत् निहित --समर्पित है और जो कि अपने तेजसे—-शुद्धरूपसे प्रकाशित हो रहा है। उस इस प्रकारके आत्मज्ञ भी जो लोग निष्काम तृष्णासे रहित ऐश्वर्यकी होकर यानी मुमुक्षु होकर परमदेवके करते उपासना धीर——बुद्धिमान् पुरुष शुक्र या<mark>नी</mark> मनुष्यदेहके बीजका, जो कि शरीर-उपादान कारणरूपसे प्रसिद्ध जाते हैं, है, अतिक्रमण अर्थात् फिर योनिमें प्रवेश करते, जैसा कि "फिर कहीं प्रीति नहीं करता" इस श्रुतिसे सिद्ध होता है । अतः तात्पर्य यह है कि उसका पूजन करना चाहिये॥१॥

निष्कामतासे पुनर्जन्मनिवृत्ति

मुमुक्षोः कामत्याग एव

प्रधानं साधनमित्येतद्शीयति-

मुमुक्षुके लिये कामनाका त्याग ही प्रधान साधन है—–इस बातको दिखलाते हैं— कामान्यः कामयतं मन्यमानः

कामभिजीयते तत्र तत्र । पर्याप्तकामस्य कृतात्मनस्त्व-

हैव सर्वे प्रविलीयन्ति कामाः॥२॥

[भोगोंके गुणोंका ] चिन्तन करनेवाला जो पुरुष भोगोंकी इच्छा करता है वह उन कामनाओंके योगसे तहाँ-तहाँ ( उनकी प्राप्तिके स्थानोंमें ) उत्पन्न होता रहता है । परन्तु जिसकी कामनाएँ पूर्ण हो गयी हैं उस कृतकृत्य पुरुषकी तो सभी कामनाएँ इस लोकमें ही लीन हो जाती हैं ॥ २ ॥

कामान्यो दष्टाद्यष्टेष्टविषयान् । कामयते मन्यमानस्तद्गुणांश्रि-न्तयानः प्रार्थयते स तैः कामभिः कामैर्धर्माधर्मप्रवृत्तिहेतुभिर्विषये-च्छारूपैः सह जायते तत्र तत्र। यत्र विषयप्राप्तिनिमित्तं कामाः कर्मसु पुरुषं नियोजयन्ति तत्र तत्र तेषु तेषु विषयेषु तैरेव कामैर्वेष्टितो जायते।

यस्त परमार्थतत्त्वविज्ञानात ययाप्तकाम आत्मकामत्वेन परि समन्तत आप्ताः कामा यस्य तस्य पर्याप्तकामस्य कृतात्मनो- भोग प्राप्त हो चुके हैं उस पूर्णकाम

जो पुरुष काम अर्थात् दृष्ट और अदृष्ट अभीष्ट विषयोंकी, उनके गुणोंका मनन—चिन्तन हुआ, कामना करता है वह उन कामनाओं अर्थात धर्माधर्ममें प्रवृत्ति करानेके हेतुभूत विषयोंकी इच्छा-रूप वासनाओंके सहित वहीं-वहीं उत्पन्न होता है; अर्थात् जहाँ-जहाँ विषयप्राप्तिके लिये कामनाएँ पुरुष-को कर्ममें नियुक्त करती हैं वह वहीं-वहीं उन्हीं-उन्हीं प्रदेशोंमें उन कामनाओंसे ही परिवेष्टित हुआ जन्म प्रहण करता है।

परन्तु जो परमार्थतत्त्वके विज्ञान-से पूर्णकाम हो गया है, अर्थात् आत्मप्राप्तिकी इच्छावाला होनेके कारण जिसे सब ओरसे समस्त

ऽविद्यालक्षणादपररूपादपनीय
स्वेन परेण रूपेण कृत आत्मा
विद्यमा यस्य तस्य कृतात्मनस्त्वहैय तिष्ठत्येय शरीरे सर्वे
धर्माधर्मप्रवृत्तिहेत्यः प्रविजीयन्ति
विलयभुपयान्ति नश्यन्तीत्यर्थः । कामास्तज्जनमहेत्विनाशान्य
जायन्त इत्यभिप्रायः ॥ २ ॥

कृतकृत्य पुरुषकी सभी कामनाएँ लीन हो जाती हैं अर्थात् जिसने विद्याद्वारा अपने आत्माको उसके अविद्यामय अपररूपसे हटाकर अपने पररूपसे स्थित कर दिया है उस कृतात्माके धर्माधर्मकी प्रवृत्तिके समस्त हेतु इस शरीरमें स्थित रहते हुए ही लीन अर्थात् नष्ट हो जाते हैं। अभि-प्राय यह है कि अपनी उत्पत्तिके हेतुका नाश हो जानेके कारण उसमें फिर कामनाएँ उत्पन्न नहीं होतीं॥ २॥

आत्मदर्शनका प्रधान साधन-जिज्ञासा

यद्येवं सर्वलाभात्परम आत्म-लामस्तल्लाभाय प्रवचनादय उपाया वाहुल्येन कर्तव्या इति प्राप्त इदम्रुच्यते—

इस प्रकार यदि और सक लाभोंकी अपेक्षा आत्मलाम ही उत्कृष्ट है तो उसकी प्राप्तिके लिये प्रवचन आदि उपाय अधिकतासे करने चाहिये—ऐसी बात प्राप्ति होनेपर यह कहा जाता है—

नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन। यमेवैष वृणुते तेन लभ्य-स्तस्यैष आत्मा विवृणुते तनुं स्वाम्॥ ३॥

यह आत्मा न तो प्रवचन ( पुष्कल शास्त्राध्ययन ) से प्राप्त होने योग्य है और न मेधा ( धारणाशक्ति ) तथा अधिक श्रवण करनेसे ही मिलनेवाला है । यह ( विद्वान् ) जिस परमात्माकी प्राप्तिकी इच्छा करता है उस (इच्छा) के द्वारा ही इसकी प्राप्ति हो सकती है। उसके प्रति यह आत्मा अपने खरूपको व्यक्त कर देता है।। ३॥

योऽयमात्मा व्याख्यातो यस्य लाभः परः पुरुषार्थो नासौ वेदशास्त्राध्ययनबाहुल्येन प्रवच-नेन लभ्यः। तथा न मेधया ग्रन्थार्थधारणशक्त्या। न बहुना श्रुतेन नापि भ्र्यसा श्रवणे-नेत्यर्थः।

केन तर्हि लभ्य इत्युच्यते—यमेव परमात्मानमेवैष
विद्वान्वणते प्राप्तिमिच्छति तेन
वरणेनैष परमात्मा लभ्यो नान्येन
साधनान्तरेण । नित्यलब्धस्वभावत्वात ।

की हशोऽसौ विदुष आत्मलाभ इत्युच्यते । तस्यैव आत्माविद्यासञ्ख्नां स्वां परां तनुं
खात्मतन्त्वं स्वरूपं विदृणुते
प्रकाशयति प्रकाश इव घटादिविद्यायां सत्यामाविभीवतीत्यर्थः ।

जिस इस आत्माकी व्याख्या की गयी है, जिसका लाभ ही परम पुरुषार्थ है वह वेदशालके अधिक अध्ययनरूप प्रवचनसे प्राप्त होने योग्य नहीं है। इसी प्रकार वह न मेधा—प्रन्थके अर्थको धारण करनेकी शक्तिसे और न 'बहुना श्रुतेन' यानी अधिक शास्त्रश्रवणसे ही मिल सकता है।

तो फिर वह किस उपायसे
प्राप्त हो सकता है ? इसपर कहते
हैं — जिस परमात्माको यह विद्वान्
वरण करता अर्थात् प्राप्त करनेको
इच्छा करता है उस वरण करनेके
द्वारा ही यह परमात्मा प्राप्त होने
योग्य है; नित्यप्राप्तस्वरूप होनेके
कारण किसी अन्य साधनसे प्राप्त
नहीं हो सकता।

विद्वान्को होनेवाला यह आत्म-लाभ कैसा होता है—इसपर कहते हैं—यह आत्मा उसके प्रति अपने अविद्याच्छन परखरूपको यानी खात्मतत्त्वको प्रकाशित कर देता है। ताल्पर्य यह है कि जिस प्रकार प्रकाशमें घटादिकी अभिज्यिक होती है उसी प्रकार विद्याकी प्राप्ति होने-पर आत्माका आविर्भाव हो जाता है। तसादन्यत्यागेनात्मलाभप्रार्थ-

अतः तारपर्य यह है कि अन्य कामनाओंके त्यागद्वारा आत्मप्रार्थना नैवारमलाभसाधनमित्यर्थः ॥३॥ ही आत्मलाभका साधन है ॥ ३ ॥

आत्मदर्शनके अन्य साधन

त्यपंसि लिङ्गयुक्तानि संन्यास- ये सब साधन आत्मप्रार्थनाके सहितानि । यसात्— सहायक हैं । क्योंकि— सहितानि । यसात्-

आत्मप्रार्थनासहायभूतान्ये- लिङ्गयुक्त अर्थात् संन्यासके तानि च साधनानि वलाप्रमाद- सिहत बल, अप्रमाद और तप-

नायमात्मा बलहीनेन लभ्यो

न च प्रमादात्तपसो वाप्यलिङ्गात् ।

एतेरुपायैर्यतते यस्तु विद्वां-

स्तस्यैष आत्मा विदाते ब्रह्मधाम ॥ ४ ॥

यह आत्मा बलहीन पुरुषको प्राप्त नहीं हो सकता और न प्रमाद अथवा लिङ्ग ( संन्यास ) रहित तपस्यासे ही [ मिल सकता है ] । परन्तु जो विद्वान् इन उपायोंसे [ उसे प्राप्त करनेके छिये ] प्रयत्न करता है उसका यह आत्मा ब्रह्मधाममें प्रविष्ट हो जाता है ॥ ४ ॥

बलहीनेन। यसादयमात्मा बलप्रहीणेनात्मनिष्ठाजनितवीर्थ-हीनेन न लभ्यो नापि लौकिक-पुत्रपश्चादिविषयसङ्गनिमित्त-ग्रमादात्, तथा तपसो वाप्य-**लिङ्गालिङ्गरहितात्** तपो-ऽत्र ज्ञानम्; लिङ्गं संन्यासः। संन्यासरहिताज्ज्ञानान्न लभ्यत

यह आत्मा बलहीन अर्थात् आत्मनिष्ठाजनित राक्तिसे रहित पुरुषद्वारा प्राप्त होने योग्य नहीं है; न छौकिक पुत्र एवं पृशु आदि विषयोंकी आसक्तिके कारण होने-वाले प्रमादसे ही मिल सकता है और न लिङ्गरहित तपस्यासे ही। यहाँ तप ज्ञान है और लिङ्ग संन्यास । तालर्य यह कि संन्यास-रहित ज्ञानसे प्राप्त नहीं होता।

इत्यर्थः । एतैरुपायैर्वलाप्रमाद-संन्यासज्ञानैर्यतते तत्परः सन्प्र-यतते यस्तु विद्वान्विवेक्यात्म-वित्तस्य विदुष एष आत्मा विश्वते संप्रविश्वति ब्रह्मधाम ॥ ४ ॥

जो विद्वान् यानी विवेकी आत्मवेता तत्पर होकर बल, अग्रमाद, संन्यास और ज्ञान—इन उपायोंसे [ उसकी प्राप्तिके लिये ] प्रयत्न करता है उस विद्वान्का यह आत्मा ब्रह्मधाममें सम्यक्रूपसे प्रविष्ट हो जाता है ॥॥

आत्मदर्शीकी बह्मप्राप्तिका प्रकार

कथं ब्रह्म संविशत इत्युच्यते विद्वान् किस प्रकार ब्रह्ममें प्रविष्ट होता है सो बतन्त्रया जाता है—

संप्राप्येनमृषयो ज्ञानतृप्ताः कृतात्मानो वीतरागाः प्रशान्ताः । ते सर्वगं सर्वतः प्राप्य धीरा

युक्तात्मानः सर्वमेवाविशन्ति ॥ ५॥

इस आत्माको प्राप्त कर ऋषिगण ज्ञानतृप्त, कृतकृत्य, विरक्त और प्रशान्त हो जाते हैं। वे धीर पुरुष उस सर्वगत ब्रह्मको सब ओर प्राप्त कर [मरणकालमें] समाहितचित्त हो सर्वरूप ब्रह्ममें ही प्रवेश कर जाते हैं॥ ५॥

संप्राप्य समवगम्येनमात्मानमृषयो दर्शनवन्तस्तेनैव ज्ञानेन
तृप्ता न बाह्येन तृप्तिसाधनेन शरीरोपचयकारणेन
कृतात्मानः परमात्मस्बरूपेणैव
निष्पन्नात्मानः सन्तो वीतरागाः
वीतरागादिदोषाः प्रशान्ता
उपरतेन्द्रियाः।

इस आत्माको सम्यक् प्रकारसे प्राप्त कर—जानकर ऋषि अर्थात आत्मदर्शनवान् लोग, शरीरको पुष्ट करनेवाले किसी बाह्य तृप्तिसाधनसे नहीं बल्कि उस ज्ञानसे ही तृप्त हो कृतात्मा—जिनका आत्मा परमात्मखरूपसे ही निष्पन्न हो गया है ऐसे होकर तथा वीतराग— रागादि दोषोंसे रहित और प्रशान्त यानी उपरतेन्द्रिय हो जाते हैं। त एवंभृताः सर्वगं सर्वव्यापिनमाकाशवरसर्वतः सर्वत्र प्राप्य
—नोपाधिपरिच्छिन्नेनैकदेशेन,
किं तर्हि ? तद्वस्नैवाद्वयमात्मत्वेन
प्रतिपद्य धीरा अत्यन्तविवेकिनो
युक्तात्मानो नित्यसमाहितस्वभावाः सर्वभेव समस्तं शरीरपातकालेऽप्याविशन्ति भिन्ने घटे
घटाकाशवद्विद्याकृतोपाधिपरिच्छेदं जहति । एवं ब्रह्मविदो
ब्रह्मधाम प्रविशन्ति ।। ५ ।।

ऐसे भावको प्राप्त हुए वे लोग सर्वग--आकाशके समान व्यापक ब्रह्मको, उपाधिपरिच्छिन एक देशमें नहीं, बल्कि सर्वत्र प्राप्त कर-फिर क्या होता है ? उस अद्वयब्रह्मका ही आत्मभावसे अनुभव कर, वे धीर यानी अत्यन्त और युक्तात्मा——नित्य समाहितखभाव पुरुष श्रारीरपातके समय भी सर्वरूप ब्रह्ममें ही प्रवेश कर जाते हैं; अर्थात् घटके फ्रट जानेपर घटाकाशके समान वे अपने अविद्याजनित परिच्छेदका परित्याग कर देते हैं । इस प्रकार वे ब्रह्मवेता ब्रह्मधाममें प्रवेश करते हैं ॥ ५॥

ज्ञातज्ञेयकी मोक्षप्राप्ति

किं च-

तथा---

वेदान्तविज्ञानसुनि दिचतार्थाः

संन्यासयोगाद्यतयः शुद्धसत्त्वाः ।

ते ब्रह्मलोकेषु परान्तकाले

परामृताः परिमुच्यन्ति सर्वे ॥ ६ ॥

जिन्होंने वेदान्तजित विज्ञानसे ज्ञेय अर्थका अच्छी तरह निश्चय कर लिया है वे संन्यासयोगसे यत्न करनेवाले समस्त शुद्धचित्त पुरुष ब्रह्मलोकमें देहत्याग करते समय परम अमरभावको प्राप्त हो सब ओरसे मुक्त हो जाते हैं ॥ ६ ॥

वेदान्तजनितविज्ञानं वेदा- वेदान्तसे उत्पन्न होनेवाला विज्ञान वेदान्तविज्ञान कहलाता है। न्तिविज्ञानं तस्यार्थः परमात्मा उसका अर्थ यानी विज्ञेय परमात्मा

विज्ञेयः सोऽर्थः सुनिश्चितो येषां ते वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः। ते च संन्यासयोगात्सर्वकर्मपरि-त्यागलक्षणयोगात्केवलब्रह्मनिष्ठा-यतनशीलाः स्बरूपाद्योगाद्यतयो शुद्धसत्त्वाः शुद्धं सत्त्वं येषां संन्यासयोगात्ते शुद्धसत्त्वाः। ते अक्षलोकेषु—संसारिणां ये भरण-कालास्तेऽपरान्तास्तानपेक्ष्य म्रम् ञ्जूणां संसारावसाने देहपरित्याग-परान्तकालस्तस्मिन्परा-कालः न्तकाले साधकानां बहुत्वाद् ब्रह्मैव लोको ब्रह्मलोक एकोऽप्यनेकवद् दृश्यते प्राप्यते वा, अतो बहुवचनं ब्रह्मलोकेष्विति ब्रह्मणीत्यर्थः--परममृतममरणधमेकं परामृताः ब्रह्मात्मभूतं येषां ते परा-जीवन्त एव ब्रह्मभूताः परामृताः सन्तः परिमुच्यन्ति परि समन्तात्प्रदीपनिर्वाणवद् घटा-निवृत्तिमुपयान्ति । काशवच परिमुच्यन्ति परि समन्तानमुच्यन्ते देशान्तरं गन्तव्य-अपेक्षन्ते ।

है। वह अर्थ जिन्हें अच्छी तरह निश्चित हो गया है वे 'वेदान्त-विज्ञानसुनिश्चितार्थं कहलाते हैं। वे संन्यासयोगसे सर्वकर्मपरित्याग-रूप योगसे अर्थात् केवल ब्रह्मनिष्ठा-खरूप योगसे यह करनेवाले और गुद्धसत्त्व—संन्यासयोगसे जिनका सत्त्व (चित्त) शुद्ध हो गया है ऐसे वे शुद्धचित्त पुरुष ब्रह्मलोकोंमें परामृत— परम अमृत यानी अमरणधर्मा ब्रह्म ही जिनका आत्मखरूप है ऐसे जीवित अवस्थामें ही परामृत यानी ब्रह्मभूत होकर दीपनिर्वाण अथवा घटके फ्टनेपर वटाकाशके समान परिमुक्त यानी निवृत्तिको प्राप्त हो जाते हैं। वे सब परि अर्थात सब ओरसे मुक्त हो जाते हैं। किसी अन्य गन्तव्य देशान्तरकी अपेक्षा नहीं करते । संसारी पुरुषों-होते के जो अन्तकाल अपेक्षा 'अपरान्तकाल' हैं उनकी मुमुक्षुओंके संसारका अन्त हो जानेपर उनका जो देहपरित्याग-का समय है वह 'परान्तकाल' है। उस परान्तकालमें वे ब्रह्मलोकोंमें— बहत-से साधक होनेके कारण यहाँ ब्रह्मलोक यानी ब्रह्मखरूप लोक एक होनेपर भी अनेकवत् देखा और प्राप्त किया जाता है। इसीलिये 'ब्रह्मलोकेषु' इस पदमें बहुवचनका प्रयोग हुआ है, अतः 'ब्रह्मलोकेषु' का अर्थ है ब्रह्ममें ।

"शकुनीनामियाकाशे जले वारिचरस्य च । पदं यथा न दृश्येत तथा ज्ञानवतां गतिः ॥" ( महा० शा० २३९ । २४ )। "अनध्यगा अध्यसु पारियण्णवः" इति श्रुतिस्मृतिभ्यः ।

देशपरिच्छिन्ना हि गतिः संसारविषयैव, परिच्छिन्नसाधनसाध्यत्वात्। ब्रह्म तु समस्तत्वान्न देशपरिच्छेदेन गन्तव्यम्। यदि हि
देशपरिच्छिन्नं ब्रह्म स्थानमूर्तद्रव्यवदाद्यन्तवदन्याश्रितं सावयवमनित्यं कृतकं च स्थात्। न
त्वेवंविधं ब्रह्म भवितुमहीत।
अतस्तत्प्राप्तिश्च नैव देशपरिच्छिन्ना
मवितुं युक्ता। अपि चाविद्यादिसंसारबन्धापनयनमेव मोक्षम्
इच्छन्ति ब्रह्मविदो न तु कार्यभूतम्।। ६।।

''जिस प्रकार आकारामें पिक्षयोंके और जलमें जलचर जीवके पैर (चरण-चिह्न) दिखायी नहीं देते उसी प्रकार ज्ञानियोंकी गति नहीं जानी जाती" ''[मुमुक्षु लोग] संसारमार्गसे पार होनेकी इच्छासे अनध्वग (संसार-मार्गमें विचरण न करनेवाले) होते हैं।" इत्यादि श्रुति-स्मृतियोंसे भी यही प्रमाणित होता है।

परिच्छिन साधनसे संसारसम्बन्धिनी कारण गति देशपरिच्छिना ही होती है। किन्तु ब्रह्म सर्वरूप होनेके कारण किसी देशपरिच्छेदसे प्राप्तव्य नहीं है। यदि ब्रह्म देशपरिच्छित्र हो तो मूर्तद्रव्यके समान आदि-अन्तवान्, पराश्रित, सावयव, अनित्य और कृतक सिद्ध हो जायगा । किन्तु ब्रह्म ऐसा हो नहीं सकता। अतः भी देशपरिच्छिन्ना उसकी प्राप्ति नहीं हो सकती; इसके सिवा अविद्यादि-संसार-ब्रह्मवेत्ता लोग बन्धनकी निवृत्तिरूप मोक्षकी ही इच्छा करते हैं, किसी पदार्थकी नहीं ॥ ६ ॥

मोक्षका स्वरूप

किं च मोक्षकाले—

तथा मोक्षकालमें—

गताः कलाः पञ्चद्श प्रतिष्ठा देवाश्च सर्वे प्रतिदेवतासु ।

## कर्माणि विज्ञानमयरच आत्मा

## परेऽव्यये सर्व एकीभवन्ति ॥ ७॥

[प्राणादि] पन्द्रह कलाएँ (देहारम्भक तस्त्र) अपने आश्रयोंमें स्थित हो जाती हैं, [चक्षु आदि इन्द्रियोंके अधिष्ठाता] समस्त देवगण अपने प्रतिदेवता [आदित्यादि] में लीन हो जाते हैं तथा उसके [सिच्चितादि] कर्म और विज्ञानमय आत्मा आदि सब-के-सब पर अव्यय देवमें एकीभावको प्राप्त हो जाते हैं॥ ७॥

या देहारिम्मकाः कलाः
प्राणाद्यास्ताः स्वां स्वां प्रतिष्ठां
गताः स्वं स्वं कारणं गता
मवन्तीत्यर्थः । प्रतिष्ठा इति
द्वितीयाबहुवचनम् । पश्चदश्च
पश्चदशसंख्याका या अन्त्यप्रश्चपरिपठिताः प्रसिद्धा देवाश्च देहाश्रयाश्वक्षरादिकरणस्थाः सर्वे
प्रतिदेवतास्वादित्यादिषु गता
भवन्तीत्यर्थः।

यानि च मुमुश्चगा कृतानि कर्माण्यप्रवृत्तकलानि प्रवृत्तकला-नामुपभोगेनैव क्षीयमाणत्वादि-ज्ञानमयश्चात्माविद्याकृतबुद्ध्या-धुपाधिमात्मत्वेन मत्वा जलादिषु स्योदिप्रतिधिम्बवदिह प्रविष्टो देहभेदेषु, कर्मणां तत्कलार्थत्वात्, जो देहकी आरम्भ करनेवाली
प्राणादि कलाएँ हैं वे अपनी प्रतिष्ठाको पहुँचती अर्थात् अपने-अपने
कारणको प्राप्त हो जाती हैं। [इस
मन्त्रमें] 'प्रतिष्ठाः' यह द्वितीया
विभक्तिका बहुवचन है। पन्दह
प्रसिद्ध कलाएँ जो [प्रक्ष्नोपनिषद्के] अन्तिम (षष्ठ) प्रश्लमें पद्गी
गयी हैं तथा देहके आश्रित चक्षु आदि
इन्द्रियोंमें स्थित समस्त देवता अपने
प्रतिदेवता आदित्यादिमें लीन हो
जाते हैं—-ऐसा इसका ताल्पर्य है।

तथा मुमुक्षके किये हुए अप्रवृत्तफल कर्म — क्योंकि जो कर्म फलोन्नुख हो जाते हैं वे उपभोगसे ही क्षीण होते हैं — और विज्ञानमय आत्मा, जो अविद्याजनित बुद्धि आदि उपाधिको आत्मभावसे मानकर जलादिमें सूर्यादिके प्रतिविश्वके समान यहाँ देहभेदोंमें प्रविष्ट हो रहा है, उस विज्ञानसय आत्माके सहित [परत्रहामें लीन हो जाते

सह तेनैव विज्ञानमयेनात्मना, | हैं ], क्योंकि कर्म उस विज्ञानमय अतो विज्ञानमयो विज्ञानप्रायः त एते कर्माणि विज्ञानमयश्र आत्मोपाध्यपनये सति परेऽव्यये-**ऽनन्तेऽ**क्षये ब्रह्मण्याकाशकल्पे-**ऽजेऽ**जरेऽसृतेऽभयेऽपूर्वेऽनपरेऽन-न्तरेऽबाह्येऽद्वये शिवे शान्ते सर्व एकीभवन्त्यविशेषतां गच्छन्ति एकत्वमापद्यन्ते जलाद्याधारा-पनय इव सूर्योदिप्रतिबिम्याः सूर्ये घटाद्यपनय इवाकाशे घटा-द्याकाशाः ॥ ७॥

आत्माको ही फल देनेवाले हैं । अतः विज्ञानमयका अर्थ विज्ञानप्राय हैं। ऐसे वे [सञ्चितादि] कर्म और विज्ञानमय आत्मा सभी, उपाधिके निवृत्त हो जानेपर आकाशके समान, पर, अन्यय, अनन्त, अक्षय, अज, अजर, अमृत, अभय, अपूर्व, अनन्य, अनन्तर, अबाह्य, अद्वय, शिव और शान्त ब्रह्ममें एकरूप हो जाते हैं— अविशेषता अर्थात् एकताको प्राप्त हो जाते हैं, जिस प्रकार कि जल आदि आधारके हटा लिये जानेपर सूर्य आदिके प्रतिबिम्ब सूर्यमें तथा घटादिके निवृत्त होनेपर घटाकाशादि महाकाशमें जाते हैं ॥ ७ ॥

वहापासिमें नदी आदिका ह्यान्त

किं च-

यथा नद्यः स्यन्द्मानाः समुद्रे-**ऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विहाय** । विद्वानामरूपाद्विमुक्तः तथा

परात्परं पुरुषद्भपैति दिव्यम् ॥ ८ ॥

जिस प्रकार निरन्तर बहती हुई नदियाँ अपने नाम-रूपको त्यागकर समुद्रमें अस्त हो जाती हैं उसी प्रकार विद्वान् नाम-रूपसे मुक्त होंकर प्रात्पर दिव्य पुरुषको प्राप्त हो जाता है ॥ ८॥

यथा नद्यो गङ्गाद्याः सन्दमाना गच्छन्त्यः समुद्रे समुद्रं
प्राप्यास्तमदर्शनमिवशेषात्मभावं
गच्छन्ति प्राप्तुवन्ति नाम च
रूपं च नामरूपे विहाय हित्वा
तथाविद्याकृतनामरूपादिमुक्तः
सन्विद्वान्परादक्षरात्पूर्वोक्तात्परं
दिच्यं पुरुषं यथोक्तलक्षणमुपति
उपगच्छति॥ ८॥

जिस प्रकार बहकर जाती हुई
गङ्गा आदि नदियाँ समुद्रमें पहुँचनेपर अपने नाम और रूपको त्यागकर
अस्त—अदर्शन यानी अविशेष
भावको प्राप्त हो जाती हैं उसी प्रकार
विद्वान् अविद्याकृत नाम-रूपसे
मुक्त हो पूर्वोक्त अक्षर (अव्याकृत)
से भी पर उपर्युक्त लक्षणविशिष्ट
पुरुषको प्राप्त हो जाता है ॥ ८॥

#### बहावेत्ता बहा ही है

ननु श्रेथस्यनेके विद्याः प्रसिद्धा अतः क्लेशानामन्यतमे-नान्येन वा देवादिना च विद्यितो त्रह्मविद्प्यन्यां गतिं मृतो गच्छति न त्रह्मैय ।

नः विद्ययैत्र सर्वप्रतिबन्धस्या-पनीतत्वात् । अविद्याप्रतिबन्ध-मात्रो हि मोक्षो नान्यप्रति-बन्धः, नित्यत्वादात्मभूतत्वाच । तसात्— शङ्का—कल्याणपथमें अनेकों विष्न आया करते हैं— यह प्रसिद्ध है। अतः क्रेशोंमेंसे किसी-न-किसी-के द्वारा अथवा किसी देवादिद्वारा विष्न उपस्थित कर दिये जानेसे ब्रह्मवेत्ता भी मरनेपर किसी दूसरी गतिको प्राप्त हो जायगा— ब्रह्मको ही प्राप्त न होगा।

समाधान-नहीं, विद्यासे ही समस्त प्रतिबन्धोंके निवृत्त हो जानेके कारण [ऐसा नहीं होगा]। मोक्ष केवल अविद्यारूप प्रतिबन्ध-वाला ही है, और किसी प्रतिबन्ध-वाला नहीं है, क्योंकि वह नित्य और सबका आत्मखरूप है। इसलिये—

स यो ह वै तत्परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति नास्या-

ब्रह्मवित्कुले भवति । तरित शोकं तरित पाप्मानं गुहा-ग्रन्थिभ्यो विमुक्तोऽमृतो भवति ॥ ६ ॥

जो कोई उस परब्रह्मको जान छेता है वह ब्रह्म ही हो जाता है। उसके कुछमें कोई अब्रह्मवित् नहीं होता। वह शोकको तर जाता है, पापको पार कर छेता है और हृद्यग्रन्थियोंसे विमुक्त होकर अमरत्व प्राप्त कर छेता है ॥ ९॥

स यः कश्चिद्ध वै लोके तत्परमं ब्रह्म वेद साक्षादहमेवास्मीति स नान्यां गति गच्छति । देवैरपि तस्य ब्रह्मप्राप्तिं प्रति विद्यो न शक्यते कर्तम् । आत्मा होषां स भवति । तस्माद्ब्बह्मविद्यान्ब्रह्मैव भवति ।

कि च नास्य विदुषोऽत्रह्मवित्कुले भवति । कि च तरित

शोकमनेकेष्टवैकल्यनिमित्तं मानसं
सन्तापं जीवन्नेवातिकान्तो
भवति । तरित पाप्तानं धर्माधर्माख्यम्।गुहाग्रन्थिभ्योहृद्याविद्याग्रन्थिभ्यो विमुक्तः सन्नसृतो
भवतीत्युक्तमेव मिद्यते हृद्यग्रन्थिरित्यादि ॥ ९ ॥

इस लोकमें जो कोई उस परत्रहाको जान लेता है—'बह साक्षात् मैं ही हूँ' ऐसा समझ लेता है, वह किसी अन्य गतिको प्राप्त नहीं होता । उसकी त्रह्मप्राप्तिमें देवतालोग भी विष्न उपस्थित नहीं कर सकते, क्योंकि वह तो उनका आत्मा ही हो जाता है । अतः त्रह्मको जाननेवाला त्रह्म ही हो जाता है ।

तथा इस विद्वान्के कुलमें कोई अन्नस्तित नहीं होता और यह शोकको तर जाता है अर्थात अनेकों इष्ट वस्तुओंके वियोगजनित सन्तापको जीवित रहते हुए ही पार कर लेता है तथा धर्माधर्मसंज्ञक पापसे भी परे हो जाता है। फिर हदयम्रन्थियोंसे विमुक्त हो अमृत हो जाता है, जैसा कि 'भिद्यते हदय प्रन्थिः' इत्यादि मन्त्रोंमें कही ही है।। ९।।

विद्याप्रदानकी विधि

विध्युपप्रदर्शनेनोपसंहारः क्रियते।

अथेदानीं ब्रह्मविद्यासम्प्रदान- | तदनन्तर अब ब्रह्मविद्याप्रदान-की विधिका प्रदर्शन करते हुए [ इस प्रन्थका ] उपसंहार किया जाता है--

तदेतद्याभ्यक्तम-

कियावन्तः श्रोत्रिया ब्रह्मनिष्ठाः

स्वयं जुह्नत एकर्षि श्रद्धयन्तः।

तेषामेबेषां ब्रह्मविद्यां वदेत

शिरोत्रतं विधिवदौरत चीर्णम् ॥१०॥

यही बात [ आगेकी ] ऋचाने भी कही है—जो अधिकारी क्रियावान्, श्रोत्रिय, ब्रह्मनिष्ठ और स्वयं श्रद्धापूर्वक एकर्षि नामक अग्निमें हवन करनेवाले हैं तथा जिन्होंने विधिपूर्वक हिरोब्रतका अनुष्ठान किया है उन्हींसे यह ब्रह्मविद्या कहनी चाहिये ॥१०॥

तदेतद्विद्यासम्प्रदानविधान- | यह विद्यासम्प्रदानकी विधि मृचा मन्त्रेणाभ्युक्तमभिप्रका-शितम्--

क्रियावन्तो यथोक्तकर्मा-नुष्ठानयुक्ताः, श्रोत्रिया ब्रह्म-निष्ठा अपरस्मिन्ब्रह्मण्यभियुक्ताः परब्रह्मबुभुत्सवः स्वयमेकर्षि-नामानमर्गिन जुह्नते जुह्नति श्रद्ध-यन्तः श्रद्धानाः सन्तो ये तेषाम् एव संस्कृतात्मनां पात्रभूतानाम्

[ आगेकी ] ऋचा यानी मन्त्रने भी प्रकाशित की है--

जो क्रियावान--जैसा ऊपर बतलाया गया है वैसे कर्मानुष्ठानमें लगे हए, श्रांत्रिय और ब्रह्मनिष्ठ यानी अपरब्रह्ममें लगे हुए और परब्रह्मको जाननेके इच्छक तथा स्वयं श्रद्धायुक्त होकर एकषि नामक अग्निमें हवन करनेवाले हैं उन्हीं शुद्धचित्त एवं ब्रह्मविद्याके पात्रभूत अधिकारियोंको यह ब्रह्मविद्या

एतां ब्रह्मविद्यां वदेत ब्र्यात् । शिरोव्रतं शिरस्यिनिधारणलक्षणम्, यथाथर्वणानां वेदव्रतं प्रसिद्धम्, यैस्तु यैश्व तचीर्णं विधिवद्यथा-विधानं तेषामेव च ॥ १०॥

बतलानी चाहिये, जिन्होंने कि शिरपर अग्नि धारण करनारूप शिरोत्रतका—जैसा कि अथर्व-वेदियोंका वेद्वत प्रसिद्ध है--विधिवत्—शास्त्रोक्त विधिके अनुसार अनुष्ठान किया है, उन्हींसे यह विद्या कहनी चाहिये ॥१०॥

उपसंहार

तदेतत्सत्यमृषिरङ्गिराः पुरोवाच नैतद्चीर्णव्रतो-ऽधीते । नमः परमऋषिभ्यो नमः परमऋषिभ्यः ॥११॥

उस इस सत्यका पूर्वकालमें अङ्गरा ऋषिने [ शौनकजीको ] उपदेश किया था। जिसने शिरोत्रतका अनुष्ठान नहीं किया वह इसका अध्ययन नहीं कर सकता । परमर्षियोंको नमस्कार है, परमर्षियोंको नमस्कार है ॥ ११ ॥

तदेतदक्षरं पुरुषं सत्यमृषि-।
रङ्गिरा नाम पुरा पूर्वं शौनकाय
विधिवदुपसन्नाय पृष्टवत उवाच ।
तद्वदन्योऽपि तथैव श्रेयोऽधिने
मुमुक्षवे मोक्षार्थं विधिवदुपसन्नाय
ब्रूयादित्यर्थः । नैतद्ग्रन्थरूपम्
अचीर्णवतोऽचरितवतोऽप्यधीते

उस इस अक्षर पुरुप सत्यको
अङ्गरा नामक ऋषिने पूर्वकालमें
अपने समीप विधिपूर्वक आये हुए
प्रभक्तां शौनकजीसे कहा था।
उनके समान अन्य किसी गुरुको
भी उसी प्रकार अपने समीप विधिपूर्वक आये हुए कल्याणकामी
मुमुक्षु पुरुषको उसके मोक्षके लिये
इसका उपदेश करना चाहिये—
यह इसका तात्पर्य है। इस प्रन्थरूप
उपदेशका अचीर्णवत पुरुष
जिसने कि शिरोव्रतका आचरण न
किया हो—अध्ययन नहीं कर

न पठित । चीर्णव्रतस्य हि विद्या फलाय संस्कृता भवतीति ।

समाप्ता ब्रह्मविद्या, सा येभ्यो व्रह्मादिभ्यः पारम्पर्यक्रमेण संप्राप्ता तेभ्यो नमः परमऋषिभ्यः परमं ब्रह्म साक्षाद्दष्टवन्तो ये ब्रह्माद्योऽवगतवन्तश्च ते परम्प्यस्तेभ्यो भूयोऽपि नमः। द्विवचनमत्यादरार्थं मुण्डकसमा-प्र्यर्थं च।। ११।।

सकता, क्योंकि जिसने उस व्रतका आचरण किया होता है उसीकी विद्या संस्कारसम्पन्न होकर फलवती होती है।

यहाँ ब्रह्मविद्या समाप्त हुई । वह जिन ब्रह्मा आदिसे परम्पराक्रमसे प्राप्त हुई है उन परमर्षियोंको नमस्कार है । जिन्होंने परब्रह्मका साक्षात दर्शन किया है और उसका बोध प्राप्त किया है वे ब्रह्मा आदि परम ऋषि हैं; उन्हें फिर भी नमस्कार है । यहाँ 'नमः परमऋषिभ्यो नमः परमऋषिभ्यः' यह द्विरुक्ति ऋषियोंके अधिक आदर और मुण्डककी समाप्तिके लिये है ॥११॥

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये तृतीयमुण्डके द्वितीयः खण्डः ॥ २ ॥

## समाप्तमिदं तृतीयं मुण्डकम्

इति श्रीमद्रोविन्दभगवत्पुज्यपादशिष्यस्य परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य श्रीमच्छङ्करभगवतः कृतावाथर्वणमुण्डकोपनिषद्भाष्यं समाप्तम् ॥





शान्तिपाटः

ॐ भद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा
भद्रं पश्येमाक्षभिर्यज्ञत्राः ।
स्थिरैरङ्गेस्तुष्टुवाः सस्तन्भिवर्यशेम देवहितं यदायुः ॥
स्वस्ति न इन्द्रो वृद्धश्रवाः
स्वस्ति नः पूषा विश्ववेदाः ।
स्वस्ति नस्ताक्ष्योऽरिष्टनेभिः
स्वस्ति नो बृहस्पतिर्दधातु ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!



# मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

| <b>मन्त्रप्रतीकानि</b>   | मुं • | खं॰ | मं॰      | g.   |
|--------------------------|-------|-----|----------|------|
| अग्निर्मूर्घा चक्षुषी    | 2     | 8   | 8        | 40   |
| अतः समुद्रा गिरयश्च      | 7     | 8   | 9        | ६३   |
| अथर्वणे यां प्रवदेत      | . 8   | 8   | २        | १५   |
| अरा इव रथनाभौ            | ?     | २   | Ę        | ७३   |
| अविद्यायामन्तरे          | 8 -   | २   |          | 38   |
| अविद्यायां बहुधा         | 2     | २   | 9        | 80   |
| आविः संनिहितम्           | 2     | 2   |          | ६६   |
| इष्टाप्ते मन्यमानाः      | 8     | 2   | .80      | 88   |
| ॐ ब्रह्मा देवानां प्रथमः | 8     | 9   | 1 2      | 83   |
| एतसाजायते प्राणः         | 2     | 8   | 3 : 11   | 48   |
| एतेषु यश्चरते            | 8     | 2   | , e      | ३६   |
| एषोऽणुरात्मा चेतसा       | 3     | 8   | 1000     | 208  |
| एह्येहीति तमाहुतयः       | . 8   | 2   | Ę        | 1 30 |
| कामान्यः कामयते          | ₹     | 2   | २        | १०५  |
| कियावन्तः श्रोत्रियाः    | 3     | २   | 1.80     | 220  |
| काली कराली च             | 8     | २   | 8        | ३६   |
| गताः कलाः पञ्चदश         | \$    | 5   | 9        | ११२  |
| तत्रापरा, ऋग्वदः         | 8     | . 8 | 4        | 28   |
| वहेत्रस यमृषिः           | ş     | ?   | 5 6      | 288  |
| वदेतत्सत्यं मन्त्रषु     | 8     | . 2 | 8        | 30   |
| नहेतत्सत्यं यथा          | 2     | 8   | 8        | 40   |
| नपसा चीयते ब्रह्म        | 8     | 8   | 4        | २६   |
| तपःश्रद्धे ये ह्यपवसन्ति | 8     | २   | 66       | 85   |
| तसाच देवा बहुधा          | 2     | . 6 | 9        | € 8  |
| तसादिमः सिमधः            | ?     | 8   | 4        | 40   |
| तस्माहचः साम यज्ंषि      | २     |     | Ę        | 48   |
| तस्मै स विद्वानुपसन्नाय  | 8     | ?   | 83       | 28   |
| तस्मै स होवाच            | 8     | 8   | 8        | 28   |
| दिन्यो ह्यमूर्तः पुरुषः  | 2     | ?   | <b>२</b> | 47   |
| द्या सुपर्णा सयुजा       | ą     |     | 3        | ८५   |

| मन्त्रप्रतीकानि               | मुं •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | खं० | मं० | ã۰   |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|------|
| घनुर्गृहीत्वौपनिषदम्          | २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २   | ₹   | ६९   |
| न चक्षुषा गृह्यते             | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ?   | 6   | 99   |
| न तत्र सूर्यो भाति            | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २   | १०  | ८१   |
| नायमात्मा प्रवचनेन            | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २   | ₹   | १०६  |
| नायमात्मा बलहीनेन             | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2   | 8   | २०८  |
| परीक्ष्य लोकान्कर्मचितान्     | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २   | १२  | 88   |
| पुरुष एवेदं विश्वम्           | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8   | १०  | ६४   |
| प्रवा ह्येते अददा             | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २   | 9   | ३८   |
| प्रणवो धनुः शरः               | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २   | 8   | ७१   |
| प्राणो ह्येष यः सर्वभूतैः     | ₹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8   | لا  | 90   |
| बृह्च तिद्दव्यम्              | <b>ર</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 8   | 9   | 90   |
| ब्रह्मैवेदममृतम्              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7   | 88  | 63   |
| भिद्यते हृदयग्रन्थः           | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २   | 6   | 20   |
| यत्तदद्रेश्यमग्राह्मम्        | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٩   | Ę   | २२   |
| यथा नद्यः स्यन्दमानाः         | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ?   | (   | ६६४  |
| यथोर्णनाभिः सजते              | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . 8 | b   | २५   |
| यदर्चिमद्यदणुम्यः             | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2   | 2   | 86   |
| यदा पश्यः पश्यते              | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8   | 3   | . 68 |
| यदा लेलायते ह्यर्चिः          | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2   | 2   | ३२   |
| यं यं लोकं मनसा               | ą                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8   | 80  | १०२  |
| यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्य      | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2   | * 9 | 26   |
| 3) ))                         | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | , 7 | 9   | ७५   |
| यस्मिन्द्यौः पृथिवी           | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | 4   | ७२   |
| यस्याभिहोत्रमदर्शम्           | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5   | 3   | ३३   |
| वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 9   |     | 220  |
|                               | APPLICATION OF THE PARTY OF THE | 2   | Ę   | १६   |
| शौनको ह वै महाशालः            | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8   | 3   |      |
| सत्यमेव जयति                  | ₹ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8   | Ę   | ९६   |
| सत्येन लभ्यस्तपसा             | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8   | 4   | 88   |
| सप्तायाः प्रभवन्ति            | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8   | 6   | ६२   |
| समाने वृक्षे पुरुषः           | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . 8 | 2   | 20   |
| स यो ह वै तत्परमम्            | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २   | 9   | ११५  |
| स वेदैतत्परमम्                | ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २   | 2   | १०३  |
| संप्राप्येनमृषयः              | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ₹ . | Q   | 808  |
| हिरण्मये परे कोशे             | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2   | 9   | ७९   |
|                               | MACH WAS A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |     |      |



मिळतेणा पता— गीलाग्रेस, पो॰ गीलाग्रेस (गोरखपुर)